ARB204 L’ESPERIENZA SPIRITUALE SECONDO SAN PAOLO
Rev. Fabrizio Pieri — fabriziopieri@yahoo.it
Esame: non ripetizione di cose dette da altri. Ma si tratta di fare propria questa materia e per
questo prima di Natale ci sara un’esercitazione su un tema paolino.

INTRODUZIONE

1. 1l nostro modo di procedere. Lettura esegetico-spirituale ed attualizzazione sapienziale
2. Paolo, il nemico di Cristo

3. Paolo, I’afferrato di Cristo

4. Paolo, I'innamorato cantore di Cristo.

PRIMA PARTE: LA VITA E LA PERSONALITA DI PAOLO. ASPETTI SIGNIFICATIVI
DELLA VITA DELL’ESPERIENZA SPIRITUALE DI PAOLO.

5. Lavitadi Paolo

6. La personalita di Paolo

7. Le Lettere paoline

SECONDA PARTE: L’ESPERIENZA DELL’EVENTO DI DAMASCO.

8.  Fil 3,1b-16: Anch’io sono stato conquistato da Gesu Cristo.

9.  Gal 1,10-21: Piacque di rivelare in me il Figlio.

10. Elementi di riflessione sull’evento di Damasco

11. La cristificazione di Paolo, sintesi della sua esperienza spirituale iniziata nell’Evento di
Damasco (Gal 2,20).

TERZA PARTE: ALCUNI TEMI TEOLOGICI DELL’ESPERIENZA SPIRITUALE DI
PAOLO DI TARSO TRATTI DAL SUO EPISTOLARIO

12. La chiamata ad essere discernimento spirituale: 1Ts 5,16-24.

13. La preghiera per essere discernimento spirituale (Fil 1,9-11)

14. Lachiamata ad essere liberta nel Piu dell’Amore e la Vita nello Spirito (Gal 5,1.13-25)

15. Laliturgia della vita (Rm 12,1-2)

16. Elementi sintetici della cristificazione di Paolo come esperienza spirituale e teologica



INTRODUZIONE

1. Il nostro modo di procedere. Lettura esegetico-spirituale ed attualizzazione sapienziale

Uno studio contemplativo. Un cammino di esegesi spirituale. Ef 3,14-19: “14Per questo io piego le
ginocchia davanti al Padre, 1sdal quale ha origine ogni discendenza in cielo e sulla terra, isperché
vi conceda, secondo la ricchezza della sua gloria, di essere potentemente rafforzati nell’'uomo
interiore mediante il suo Spirito. 17Che il Cristo abiti per mezzo della fede nei vostri cuori, e cosi,
radicati e fondati nella carita, issiate in grado di comprendere con tutti i santi quale sia I’ampiezza,
la lunghezza, I’altezza e la profondita, 19e di conoscere I’amore di Cristo che supera ogni
conoscenza, perché siate ricolmi di tutta la pienezza di Dio.”.

Ecco che viviamo un kapog un tempo opportuno per un itinerario di cristificazione. Crisostomo
diceva che il “cuore di Paolo € il cuore di Cristo”. Beato Giacomo Alberione parlava di
cristificazione cosi come Ugo Vanni in riferimento a Gal 2,20: “Non sono piu io che vivo, ma
Cristo vive in me”. Si tratta dell’incontro di due io che vivono due kenosi. Il fine di questo tempo é
cercare di penetrare in questo mistero che ha in Gal 2,20 il ritornello continuo e fondamentale. Cosi
diventeremo “profumo di Cristo” (2Cor 2,15) per gli altri.

Rm 10,17 ci ricorda che “la fede viene dall’ascolto” e “I’ascolto dipende dalla Parola”. La fede e
direttamente proporzionale all’ascolto finalizzata all’accoglienza della Parola efficace (pfjuc).

| testi saranno come un mashal (in ebraico letteralmente € proverbio) ossia una provocazione che
non da pace alla nostra intelligenza e alla nostra vita fino ad una sintesi armonica, sintetica, creativa
e spirituale. Infatti sempre lo studio della Scrittura é fatto per volare alto e non fermarsi all’ovvio.

Proposta del metodo dell’esegesi spirituale che fu riproposta e riconsegnata da Benedetto XVI
nella prima parte della Verbum Domini. VD 38: “Nel recupero dell’articolazione tra i diversi sensi
scritturistici diventa allora decisivo cogliere il passaggio tra lettera e spirito. Non si tratta di un
passaggio automatico e spontaneo; occorre piuttosto un trascendimento della lettera: «la Parola
di Dio stesso, infatti, non e mai presente gia nella semplice letteralita del testo. Per raggiungerla
occorre un trascendimento e un processo di comprensione, che si lascia guidare dal movimento
interiore dell’insieme e percio deve diventare anche un processo di vita». Scopriamo cosi perché un
processo interpretativo autentico non & mai solo intellettuale, ma anche vitale, in cui € richiesto il
pieno coinvolgimento nella vita ecclesiale, quale vita «secondo lo Spirito» (Gal 5,16).”. Benedetto
XVI intervenne nel sinodo proprio per avvisare del problema di non fermarsi all’esegesi tecnica.
Bruna Costacurta gia nel 1972 propose questo metodo con I’articolo Esegesi e lettura credente della
Scrittura. La Parola di Dio e scritta come parola umana scritta nella fede e per la fede, per cui va
studiata e letta nella fede. Certo che bisogna fare riferimento alle unita testuali ma situandosi
all’interno dell’esperienza di fede. Percio chi fa esegesi deve essere un lettore credente che la
esercita nella preghiera e nella ricerca di Dio. Solo cosi si puo avere la Scrittura come anima della
teologia secondo (DV 37). Il card. Martini sosteneva che si tratta di una lettura che porta a una
consolazione sostanziale perché si ha a che fare con un tu relazionale del Logos: I’unione dell’io
divino con il mio io. Tutto questo lo si puo verificare in modo emblematico proprio in san Paolo.

L’esperienza spirituale di Paolo con I’accentuazione del discernimento é stata profondamente
vissuta da sant’Ignazio come una sorta di secondo Paolo quanto al discernimento. Il card. Martini
medita nelle Confessioni di Paolo alla luce di 2Tm 4,6-8 sul luogo delle Tre Fontane, luogo del
martirio di san Paolo, sotto Nerone, dopo I’estate del 64 e prima della fine del 67:

“Il luogo tradizionale del suo martirio € alle Tre Fontane, in Roma. Ci si arriva attraverso un
lungo viale che invita al silenzio; si entra nell’atrio della chiesa cistercense; proseguendo si giunge
ad un chiesa rotonda (la scala del Paradiso). Piu avanti ancora, la chiesa delle Tre Fontane, cosi
chiamata a ricordo della testa di Paolo che per tre volte batté sul terreno prima di arrestarsi
nell’istante drammatico della morte. A me é capitato di andarci spesso, quando stavo a Roma,
soprattutto nei momenti di oscurita e di confusione spirituale.

E mi sforzavo di immaginare come Paolo avesse percorso quell’ultimo tratto della sua vita:
spogliato della clamide, afferrato dai soldati.



Come avra rivisto la sua esistenza, la sua conversione, le difficolta, i litigi con Barnaba e Pietro,
le depressioni, i momenti di solitudine, i quattordici anni nel deserto, il sentirsi respinto dalla
comunita? Come avra ripensato alle gioie vissute, le grandi lettere, I’attivita intensa? Quali
elementi gli saranno sembrati validi e importanti davanti alla morte, quando I’uomo é totalmente
Vero, senza piu possibilita di retorica o di nascondimento?”’.

2. Paolo, il nemico di Cristo

1Tm 2,7 “Questa testimonianza egli I’ha data nei tempi stabiliti, 7e di essa i0 sono stato fatto
messaggero e apostolo — dico la verita, non mentisco —, maestro dei pagani nella fede e nella
verita.”. xfjpvé & uno dei primi modi con cui si presenta Paolo, ovvero I’annunciatore del kerygma,
si tratta per lui di essere ontologicamente, sostanzialmente Vangelo. Da qui discende I’essere
mandato, cioe apostolo. 1Cor 2,15-16 ci spiega di cosa si tratta, chi € quest’uomo con un nuovo
essere: “1sL.uomo mosso dallo Spirito, invece, giudica ogni cosa, senza poter essere giudicato da
nessuno. ielnfatti chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore in modo da poterlo consigliare? Ora,
noi abbiamo il pensiero di Cristo.”. Dunque si tratta di un uomo sempre piu penetrato nel pensiero
di Cristo. Paolo poi si presenta anche cosi in Rm 1,1: “1Paolo, servo di Cristo Gesu, apostolo per
chiamata, scelto per annunciare il vangelo di Dio”. Ecco che si aggiunge questo suo essere “servo”.
Non basta essere “apostolo per chiamata”, e neanche dpwpiouévoc ciog “separato” per annunciare il
Vangelo, ma ecco la necessita di essere al servizio, doUlog, di Cristo. In questa luce emergono
queste tre definizioni di Paolo nemico, afferrato e innamorato cantore di Cristo.

Per quanto riguarda I'essere nemico, bisogna dire che Paolo é I’opposto di Ap 3,16 perché non &
mai tiepido in quanto Paolo é sempre “piu” e alla fine questo “piu” disordinato, orgoglioso e
autoreferenziale diventa poi il “piu” dell’amore. Il verbo greco diovkw indica il dare la caccia, ma
proprio come “cercare il sangue”. Ebbene Paolo era caratterizzato da questo verbo come si vede nel
primo racconto di At 9,4 tanto che Gesu gli chiede: “Saulo, Saulo, perché mi dai la caccia
disordinata?”, “TaoUA ZaoUA, i pe Siwkeic;”. Ma in 1Cor 14,1 subito dopo I’Inno alla Carita ecco
che Paolo invita i Corinti dicendo: “Awkete tnv Aydnnv” cioé date la caccia all’amore. Paolo
trasforma cosi questo stesso verbo. E in Gal 1,13-14 aggiunge di se: “13Voi avete certamente sentito
parlare della mia condotta di un tempo nel giudaismo: perseguitavo ferocemente la Chiesa di Dio e
la devastavo”. In greco appunto Ot ka’ UmepBoinv €dimxov cioé perseguitavo nell’iperbole la
Chiesa. Ebbene quest’iperbole ritorna all’opposto in 1Cor 12,31: “E allora vi mostro la via piu
sublime”, k00’ UnspBolnv 630v, che introduce all’Inno alla carita. Un’altra trasformazione.

Ancora Paolo si presenta in 1Tm 1,12-13: “12Rendo grazie a colui che mi ha reso forte, Cristo
Gesu Signore nostro, perché mi ha giudicato degno di fiducia mettendo al suo servizio me, 13che
prima ero un bestemmiatore, un persecutore e un violento. Ma mi ¢ stata usata misericordia,
perché agivo per ignoranza, lontano dalla fede”. La differenza la fa I’ignoranza e il solito verbo
dihkm che attiene al suo essere persecutore. L’ignoranza in Paolo € legata al verbo conoscere in
senso ebraico, cioe all’esperienza relazionale, vitale, nuziale. La mancanza di fede che lo rende
bestemmiatore e persecutore dipende dal fatto che non conosce Cristo, “e Cristo crocifisso” (1Cor
2,2). In At 9,3 troviamo: “3E avvenne che, mentre era in viaggio e stava per avvicinarsi a Damasco,
all’improvviso lo avvolse una luce dal cielo e, cadendo a terra, udi una voce che gli diceva:
«Saulo, Saulo, perché mi perséguiti?». Questo avverbio “all’improvviso” ci fa capire che si tratta
proprio dell’intervento di Cristo quasi come nuovo intervento creativo. 2Cor 5,17 ci ricorda infatti
che “se uno e in Cristo, & una creatura nuova”. In Ger 18 il divino vasaio se il vaso si rompe non
getta il vaso, ma lo rifa come in una continua creazione, che comporta il trasformare. Questo vaso di
2Cor 4,7 diventa il vaso di creta che porta il tesoro e in At 9,15 a Saulo viene detto di essere “un
vaso di elezione”. Ritorna anche Is 43,19: “19Ecco, io faccio una cosa nuova: proprio ora
germoglia, non ve ne accorgete?”.



3. Paolo, I’afferrato di Cristo

Il testo di Fil 3,7-13 ci fa capire che la conversione di Paolo non & morale, ma ontologica e
approda alla mistica, alla contemplazione, all’amato trasformato dall’amante. Ecco il testo:

“7Ma queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di Cristo.
sAnzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimita della conoscenza di Cristo Gesu,
mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per
guadagnare Cristo 9ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla
Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede:
1operché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze,
facendomi conforme alla sua morte, 11nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. 12Non
ho certo raggiunto la méta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo (Siwkw S§€) di correre
per conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesu. 1sFratelli, io non ritengo
ancora di averla conquistata. So soltanto questo: dimenticando cio che mi sta alle spalle e proteso
verso cio che mi sta di fronte, 1acorro verso la méta, al premio che Dio ci chiama a ricevere lassu,
in Cristo Gesu.” Paolo & come passivo nel lasciarsi conquistare, nel lasciarsi amare. In Ger 20,7
troviamo il profeta celibe richiede nella sua totalita psico-fisica dal Signore in cui il verbo ebraico
patah e quello della violenza carnale e il Signore cosi seduce e Geremia si lascia rapire. Cosi
succede qui anche a Paolo. Tuttavia Paolo condivide come un travaglio, una gestazione e considera
nullita tutto. Tutto diventa perdita anche le cose belle a confronto. All’inizio del capitolo Paolo
ricorda le cose belle, la sua origine e il resto, ma anche tutto questo € nulla. E non basta che tutto sia
perdita, {nuia, ma quello che conta & che lo & “a motivo della conoscenza sublime di Cristo”.
Ancora una volta centrale & dunque la relazione personale e totale con Cristo, yvwoic di Cristo. E il
termine oxUBaka significa proprio “merda” pili che spazzatura: € la vera parolaccia presente nella
Bibbia che san Girolamo tradusse con “sterco”. Ma il termine & molto piu volgare. Tutto € merda
dunque a motivo di Cristo. Anche la mia vocazione, anche il mio apostolato. Dice Barbaglio che
qui si passa dal codice del dovuto al codice del gratuito per cui tutto & grazia. In 1Cor 15,10
troviamo infatti poi: “10Per grazia di Dio, pero, sono quello che sono”. Il mistero pasquale & come
dentro la cornice della risurrezione nel v.11 in una sorta di inclusione risurrezione-sofferenze-
risurrezione. Insomma il mistero pasquale per Paolo € come vissuto e tutto questo fa si che Paolo ne
sia come conquistato. Ecco, dunque, Paolo afferrato da Cristo. Inoltre il Gesu che afferra Paolo non
e un volto storico, uno sguardo fisico, ma € il Cristo capo del corpo mistico. Questo & un passaggio
importante perché si tratta dello stesso Cristo Risorto che interroga noi oggi e a Damasco si ha una
staurofania, cioé una manifestazione di Gesu Crocifisso, che si imprime e seduce e conquista Paolo.
2Cor 5,14 non é tanto da tradurre come “la carita di Cristo ci spinge”, ma il verbo greco di Paolo €
piuttosto “I’amore di Cristo ci possiede”, 1 yap dyann tod Xprotod cvvéyel nudc. Il verbo € chiaro.
Essere afferrato porta a questa conversione radicale, ontologica che si fa immediatamente
apostolato e missione. 1Cor 9,16: “isInfatti annunciare il Vangelo non é per me un vanto, perché e
una necessita che mi si impone: guai a me se non annuncio il Vangelo!”. Ma che cos’é per Paolo il
Vangelo? Ben 3 volte nell’epistolario Paolo dice addirittura “il mio Vangelo”. Ugo Vanni preciso
bene i 4 aspetti principali del "Vangelo" secondo Paolo. 1l 1° aspetto e che Cristo € morto e risorto
"per me". Cioé c'e un‘attenzione relazionale nel Vangelo che non ¢ solo un‘affermazione dogmatica.
Il 2° aspetto é che il Vangelo interpella e provoca la persona raggiungendola nel suo qui ed ora
esistenziale. Il 3° aspetto & che I'uomo quindi deve scegliere: o si 0 no al Vangelo. Questa scelta non
e solo quella di un momento, ma sono tante scelte, tanti si che devono portare alla maturita di
ciascuno di noi perché di nuovo Gesu possa arrivare al suo tetéleoton ("¢ compiuto™) anche nella
originalita di ciascuno di noi. Il 4° aspetto e che da questa scelta dipende anche la nostra situazione
escatologica, di salvezza o di perdizione. In 2Cor 2,15-16 troviamo infatti: "1sNoi siamo infatti
dinanzi a Dio il profumo di Cristo (Xpiotod evwdia éouev) per quelli che si salvano e per quelli
che si perdono; 1eper gli uni odore di morte per la morte e per gli altri odore di vita per la vita.".
Insomma per Paolo annunciare il Vangelo ha a che fare con un'imprescindibile aspetto relazionale e
personale con cui si deve fare i conti. Si tratta di “essere fede” pit che di avere fede, cioé di far si

4



che la fede poggi su un fondamento di abbandono fiducioso (secondo la parola ebraaica ‘aman da
cui il nostro amen). L’esperienza di Paolo e un itinerario di cristificazione che passa, come
sottolineava Vanni, dall’adesione iniziale al battesimo (che troviamo in Rm 6,6) per cui I’uomo
vecchio viene crocifisso con Cristo in questo momento puntuale per consegnare il dinamismo
dell’'uomo nuovo. Quindi ecco il secondo livello dell’assimilazione progressiva di questa fede in
tutta la vita. Il radicarsi del battesimo comporta una crescita e maturazione che porta alla maturita,
alla pienezza. Da qui ecco il mistero della cristificazione di Paolo (che troviamo in Gal 2,20). Non &
pill un momento puntuale, tanto che troviamo il verbo greco al perfetto cvvectaUpopat, Cioé
“rimango permanentemente crocifisso con Cristo”. Qui ci si ricollega appunto al verbo di Giovanni
tetéleoton ("€ compiuto™). Per cui “non vivo piu io, ma Cristo vive in me”. Vanni sottolinea poi la
conseguenza di questa unione-assimilazione. Il terzo livello ¢ allora la fede con la sua espressione
comunitaria, omologhia, e con la spinta missionaria al quarto livello. Il vertice operativo di Cristo
che vive in me é allora quella di una cristificazione cristificante.

4.  Paolo, I'innamorato cantore di Cristo.

L’essere afferrato da Cristo ci ha consegnato questo pellegrinaggio che si conclude con un’attivita
apostolica sconvolgente per quel periodo (si parla di 9000 km per mare a 7800 km a piedi) con
anche una malattia del corpo, forse un ‘infezione agli occhi di cui si parla in Gal 4,13-15: “13Sapete
che durante una malattia del corpo vi annunciai il Vangelo la prima volta; 1aquella che, nella mia
carne, era per voi una prova, non I’avete disprezzata né respinta, ma mi avete accolto come un
angelo di Dio, come Cristo Gesu. 1sDove sono dunque le vostre manifestazioni di gioia? Vi do
testimonianza che, se fosse stato possibile, vi sareste cavati anche gli occhi per darli a me.”. Un
deficit psico-fisico che poi diventa la prova spirituale di una spina nella carne (2Cor 12,7) che viene
accolta come debolezza che si fa abbandono fiducioso nella grazia di Dio. L’essere afferrato da
Cristo ha pero in Paolo il senso ultimo del generare in Cristo. Il testo della paternita spirituale di
Paolo & in Gal 4,18-19 “1sE bello invece essere circondati di premure nel bene sempre, e non solo
quando io mi trovo presso di voi, 19figli miei, che io di nuovo partorisco nel dolore finché Cristo
non sia formato in voi!”. Ecco la dimensione del virile Paolo nel travaglio del parto (il verbo greco
wdivm) e tutto questo perché ci sia proprio in noi la forma di Cristo, come nell’Inno di Filippesi
usando proprio il termine greco popef, condizione radicale e non solo apparente come oy

Ecco la maternita spirituale di Paolo in 1Ts 2,6-12: “sE neppure abbiamo cercato la gloria umana,
né da voi né da altri, 7pur potendo far valere la nostra autorita di apostoli di Cristo. Invece siamo
stati amorevoli in mezzo a voi, come una madre che ha cura dei propri figli. sCosi, affezionati a voi,
avremmo desiderato trasmettervi non solo il vangelo di Dio, ma la nostra stessa vita, perché ci
siete diventati cari. s\Voi ricordate infatti, fratelli, il nostro duro lavoro e la nostra fatica: lavorando
notte e giorno per non essere di peso ad alcuno di voi, vi abbiamo annunciato il vangelo di Dio.
10Voi siete testimoni, e lo € anche Dio, che il nostro comportamento verso di voi, che credete, é
stato santo, giusto e irreprensibile. 11Sapete pure che, come fa un padre verso i propri figli,
abbiamo esortato ciascuno di voi, 12vi abbiamo incoraggiato e scongiurato di comportarvi in
maniera degna di Dio, che vi chiama al suo regno e alla sua gloria.

Paternita rivendicata e che si vuole trasmettere in 1Cor 4, 15-16: “1sPotreste infatti avere anche
diecimila pedagoghi in Cristo, ma non certo molti padri: sono io che vi ho generato in Cristo Gesu
mediante il Vangelo. 16Vi prego, dunque: diventate miei imitatori!”

Paternita legata a fare lo stesso spazio del cuore come fa il padre in 2Cor 6,11-12: “11La nostra
bocca vi ha parlato francamente, Corinzi; il nostro cuore si e tutto aperto per voi. 12In noi certo
non siete allo stretto; e nei vostri cuori che siete allo stretto. 1310 parlo come a figli: rendeteci il
contraccambio, apritevi anche voi!””. La logica della corrispondenza che ritroviamo in 2Cor 12,14-
15: “14Ecco, € la terza volta che sto per venire da voi, e non vi saro di peso, perché non cerco i
vostri beni, ma voi. Infatti non spetta ai figli mettere da parte per i genitori, ma ai genitori per i
figli. 1sPer conto mio ben volentieri mi prodighero, anzi consumero me stesso per le vostre anime.
Se vi amo piu intensamente, dovrei essere riamato di meno?”.



Paolo € una persona colta, ma ha anche una genialita di sintesi creativa dall’AT al NT nel
descrivere la sua esperienza di Cristo. Il suo stile € di ottima conoscenza del greco, di una ricchezza
e densita di contenuti cioe con poche parole rimanda a concetti grandi per cui lo scoop e che Paolo
si inventa il suo greco. Lo conosce talmente bene il greco che ne fa anche il suo greco per esprimere
la sua teologia. Un esempio ¢ proprio il verbo cuvestaUpopar che vuol dire letteralmente “essere
crocifisso accanto a”, ma in Paolo significa molto di piu in Rm 6 e Gal 2 perché ¢ interiorizzazione
e unione con Cristo Gesu. Paolo spesso sente il bisogno di inventare verbi usando magari la
preposizione cuv come prefisso. Molti sono quindi anche i suoi hapax legomenon.

In 2Cor 12,2 Paolo parla della sua esperienza al terzo cielo. Ecco non si pud dimenticare la
dimensione di unione mistica di Paolo, una mistica che e pero sempre apostolica. “2So che un uomo,
in Cristo, quattordici anni fa — se con il corpo o fuori del corpo non lo so, lo sa Dio — fu rapito fino
al terzo cielo. sE so che quest’uomo — se con il corpo o senza corpo non lo so, lo sa Dio — 4fu rapito
in paradiso e udi parole indicibili che non é lecito ad alcuno pronunciare.”.

Non avendo nessuna mira letteraria, si capisce anche perché I’apostolo non indugi in preziosita di
stile 0 in eleganze di effetto. Egli va diritto a quello che desidera esprimere e comunicare senza
sprecare inutili parole superflue. Molte volte, poi, preso da un pensiero fisso, egli lo insegue anche
se, la grammatica o la sintassi non lo seguono piu. Quando I’afflato lo prende, Paolo sa diventare
anche eloguente. Nelle pagine del suo Epistolario vibra e trasuda la passione per Cristo, che lo
spinge e lo divora. L’attivita letteraria di Paolo non é chiaramente ed evidentemente scindibile dalla
persona di Cristo, che gli ha incatenato mente, cuore e parola. Senza Cristo I’Epistolario paolino e
la sua stessa vita non avrebbero piu senso...!

Sappiamo bene che nel NT troviamo quattordici scritti, che costituiscono il cosiddetto Corpus
paulinum. Paolo € ritenuto come I’autore di questi documenti scritti tranne la lettera agli Ebrei. La
maggioranza degli esegeti e degli studiosi, anche se con discussioni e diversi pareri, divide questi
tredici scritti in tre gruppi distinti: 1. le Lettere autentiche paoline scritte dall’apostolo stesso: Prima
al Tessalonicesi, ai Galati, ai Filippesi, Prima ai Corinzi, Seconda ai Corinzi, ai Romani e a
Filemone; 2. le Lettere deuteropaoline redatte dai discepoli intimi di Paolo: ai Colossesi, agli
Efesini e Seconda ai Tessalonicesi; 3. le Lettere trito-paoline, che sembrano essere degli scritti piu
tardivi che fanno riferimento all’apostolo come autore: a Tito, Prima a Timoteo e Seconda a
Timoteo. Sono dell’avviso come ricordava Ratzinger nel suo Gesu di Nazaret, ricordando la
bellezza dell’esegesi canonica e di leggere la Scrittura nella sua unita. In questo caso si tratta di
tutto il Corpo paolino. Questa divisione classica condivisa dalla quasi unanimita degli esegeti e
degli studiosi, puo essere confrontata, a nostro modo di vedere, con I’interessante proposta di Carlo
Maria Martini nel suo libro, frutto di un Corso di Esercizi Spirituali, La via di Timoteo, Casale
Monferrato 1995: “Agli esegeti che affermano: il Paolo delle Lettere pastorali non & lo stesso
Paolo della lettera ai Romani, delle ampie visioni della Lettera ai Galati, non & piu I’uomo
dell’entusiasmo, vorrei dunque rispondere: e vero che non € piu il giovane Paolo, ma perché ha
visto tante cose che sperava non accadessero e ora il suo compito non € incominciare dagli inizi,
bensi di continuare nella sequela di Cristo malgrado gli insuccessi sperimentati. La differenza di
eta va considerata, gli anni segnano il carattere di una persona ed occorre prestare attenzione alla
fase della vita nella quale ci si trova. C’é chi rimane per tutta I’esistenza nell’entusiasmo dei
diciotto anni, della prima missione, pero in generale si registrano quei cambiamenti che sono
descritti nelle Lettere pastorali”.



PRIMA PARTE: LA VITA E LA PERSONALITA DI PAOLO. ASPETTI SIGNIFICATIVI
DELLA VITA DELL’ESPERIENZA SPIRITUALE DI PAOLO.

5. Lavitadi Paolo

Abbiamo due tipi di Fonti. Quelle Dirette, rappresentate fondamentalmente dalle Lettere
autentiche paoline, che trovano anche riscontro nel materiale storico ed archeologico extra-biblico e
quelle Indirette, caratterizzate sostanzialmente dall’Opera storiografica lucana.

5/10 - 34/35 Nascita e formazione. In At 21,39 e in At 22,3 Paolo stesso dice: "io sono un giudeo
di Tarso di Cilicia", una regione oggi nella Turchia meridionale. Paolo proviene da una famiglia
ebraica della Tribu di Beniamino. Dal padre eredita la cittadinanza romana, che piu tardi gli
risparmiera la flagellazione (At 22,24-29) e gli dara diritto di appellarsi a Cesare (At 25,11).

A Tarso riceve un’istruzione ellenistica, come attestano il buon uso della lingua e la conoscenza
dell’arte retorica greca. Acquisisce poi una solida formazione religiosa ebraica prima a Damasco,
poi a Gerusalemme, sotto la guida del celebre maestro Gamaliele (At 22,3), nonno di rabbi Hillel,
che tenne scuola tra il 25 e il 50 d.C.. Qui completo I’apprendimento della Torah scritta ¢ fu iniziato
alla Torah orale. La spiegazione e I’applicazione concreta della Legge mosaica veniva attribuita a
Mose stesso dal giudaismo ortodosso. Questo lavoro di esegesi consisteva nello scrutare il testo
scritto per scoprirne il significato profondo e trarne le applicazioni pratiche concrete, e lo si
chiamava midrash. La Torah di Mose si costituisce come una storia e una Legge. Il lavoro di
esegesi viene fatto quindi in un duplice modo: la costituzione di una giurisprudenza, riadattamento
continuo delle norme di vita (midrash halakah), e I’interpretazione delle parti narrative della
Scrittura (midrash aggadah). A tale studio della Bibbia e delle sue interpretazioni tradizionali,
Saulo si € dedicato per piu di 15 anni “ai piedi di Gamaiele”. La formazione rabbinica di Saulo si
riflette in tutte le sue Lettere: i midrashim della Lettera ai Romani (4,1-21 e capp. 9-11 sul rapporto
storico tra Dio e Israele) e ai Galati sulla giustificazione di Abramo (3,6-9) e quelli su Sara e Agar
(3,10-14; 4,21-31), quello sul velo di Mose in 2Cor 3, sull’Esodo in 1Cor 10. Paolo, poi, impara
anche la tecnica artigianale e diventa “fabbricatore di tende”, mantenendosi con questo lavoro.

36/34 L'evento di Damasco. Dopo essere stato un accanito persecutore dei seguaci di Gesu
(At 8,1: “infuriava contro la Chiesa™; At 9,1: "chiese lettere... al fine di essere autorizzate a
condurre in catene... seguaci della dottrina di Cristo"; 1Cor 15,9: "non sono degno neppure di
essere chiamato apostolo, perché ho perseguitato la Chiesa di Dio"; Gal 1,13: "Voi avete
certamente sentito parlare della mia condotta di un tempo nel giudaismo, come io perseguitassi
fieramente la Chiesa di Dio e la devastassi...; Fil 3,6: "quanto a zelo, persecutore della Chiesa™),
Saulo sulla strada di Damasco si “converte” e la sua vita prende una direzione assolutamente nuova.

36-39 (34-37). Primo periodo dopo Damasco. Inizia a predicare il Vangelo, cominciando
dall’Arabia Petrea, a sud di Damasco (Gal 1,17), citta in cui gli ebrei attentano alla sua vita:
“trascorsero cosi parecchi giorni e i Giudei fecero un complotto per ucciderlo”: (At 9,23). Tre anni
dopo, si dirige a Gerusalemme: ““In seguito, dopo tre anni andai a Gerusalemme per consultare
Cefa, e rimasi presso di lui quindici giorni;”: (Gal 1,18), dove incontra I’ostilita di altri cristiani,
che ancora lo identificano come un persecutore della Chiesa: “Venuto a Gerusalemme, cercava di
unirsi con i discepoli, ma tutti avevano paura di lui, non credendo ancora che fosse un discepolo”:
(At 9,26; cf 2Cor 11, 32-33). Grazie all’intervento di Barnaba, riesce a farsi accettare dalla
comunita cristiana di Gerusalemme e puo riprendere la predicazione, finché la sua vita non é ancora
minacciata dagli ebrei ed e costretto a fuggire a Cesarea, dove si imbarca per Tarso (At 9,29).

39-50 (37-48). Apostolato. Primo viaggio. Concilio. Prosegue I’attivita apostolica in Asia minore
e in Grecia. Nel primo dei suoi viaggi missionari (At 13,1-14,28), collocabile tra gli anni 46-49,
Paolo si reca a Cipro in compagnia di Barnaba e raggiunge Pafo, dove presenta il messaggio
evangelico al proconsole Sergio Paolo, che “credette, colpito dalla dottrina del Signore” (At 13,12).

Da qui con Barnaba va a Perge in Panfilia; qui Giovanni Marco, che fino a quel momento li ha
seguiti, si stacca e ritorna a Gerusalemme (At 13,13). Paolo e Barnaba proseguono a Nord per
Antiochia di Pisidia (At 13,14), a est verso Iconio, a sud verso Listra e poi a Derbe per poi tornare
ad Antiochia (At 14,19) via Attalia (At 14, 21-22.24-26).



Ad Antiochia scoppia un conflitto con alcuni giudeicristiani riguardo alla necessita 0 meno per i
pagani della circoncisione; cosi Paolo e Barnaba decidono di recarsi a Gerusalemme insieme a Tito
per sottoporre la questione ai capi della comunita (At 15 e Gal 2). Il "concilio™ di Gerusalemme.

48-57 Secondo e terzo viaggio missionario. Il secondo viaggio missionario (At 15,36-18,22),
compiuto probabilmente tra il 50-52, porta Paolo a diffondere il Vangelo dall’Asia minore fino
all’Europa sudorientale. Barnaba lascia Paolo per una divergenza di opinioni sulla partecipazione di
Giovanni Marco alla missione e si dirige con quest’ultimo verso Cipro (At 15,37-39). Paolo, invece,
portando con sé Sila, si dirige verso Tarso e torna, quindi, a visitare le comunita di Derbe, Listra e
Iconio, fondate di recente (At 15,40-41; 16,1-2). A Listra Paolo conosce Timoteo, che si unira a lui
nella missione. Prosegue quindi per Troade: ““Attraversarono quindi la Frigia e la regione della
Galazia, avendo lo spirito santo vietato loro di predicare la parola di Dio nella provincia di Asia.
Raggiunta la Misia, si dirigevano verso la Bitinia, ma lo Spirito di Gesu non lo permise loro; cosi,
attraversata la Misia, discesero a Troade: (At 16,6-7) e, in seguito a un sogno, si reca in
Macedonia (At 16,10) visitando varie citta: Samotracia, Neapoli, Filippi (At 16,11-12), spostandosi
poi in Grecia: “Seguendo la via di Anfipoli e Apollonia, giunsero a Tessalonica, dove c’era una
sinagoga dei Giudei” (At 17,1). Poi eccolo ad Atene (At 17,15), Corinto (At 18,1), Efeso (At 18,19)
e di nuovo in Asia Minore a Cesarea, Gerusalemme e infine ad Antiochia (At 18,22).

Nel terzo viaggio missionario, che ha luogo verosimilmente tra il 54 e il 58, Paolo rivisita le
Chiese della Galazia, della Frigia (At 18,23) e di Efeso, dove rimarra per due anni. In questo arco di
anni si occupa anche di una colletta in favore dei fratelli bisognosi della comunita di Gerusalemme.
Si muove verso la Macedonia e la Grecia (At 20,1-2), quindi torna indietro e dopo essere passato
per Mileto (At 20,15) e Patara, arriva a Gerusalemme (At 21,17) nel 58-60 (o 57-59) e viene fatto
arrestare dagli Ebrei e viene tenuto prigioniero per due anni a Cesarea (At 24,27).

60-63 (59-62) A Roma. E trasferito a Roma per essere processato dal tribunale imperiale dopo
essere naufragato nell’isola di Malta (At 28,1). “Arrivati a Roma, fu concesso a Paolo di abitare per
suo conto con un soldato di guardia”: (At 28,16) e viene costretto per due anni agli arresti
domiciliari, pur potendo ricevere visite.

64-67 Martirio alle tre fontane. La tradizione vuole che sia morto martire a Roma, sotto Nerone,
dopo I’estate del 64 e prima della fine del 67.

6. La personalita di Paolo

Al contrario di quello che si pensa, leggendo le lettere nelle parti pit autobiografiche, si ricava di
Paolo I'immagine di una persona non dura e ruvida, ma sensibile, immediata nelle reazioni, capace
di grandi ed intense emozioni, che riesce a stabilire e a coltivare relazioni profonde e durature con i
suoi amici e collaboratori. Paolo tende ad identificarsi con la sua missione di proclamatore del
Vangelo. Da questa forte autocoscienza provengono la sua vitalita ed il dinamismo spirituale. Ma
queste caratteristiche, di tipo “maschile”, si integrano con altre di tipo “femminile”. Nei rapporti
con i suoi cristiani Paolo assume atteggiamenti teneri e protettivi. Egli si paragona ad un padre e ad
una madre perché vi é coinvolto anche affettivamente (cf 1Ts 2, 1-7. 17-18.19). Paolo € padre,
madre, sposo, amico, fratello nei confronti delle sue comunita. In alcuni casi si avverte la tendenza
ad un rapporto superprotettivo e possessivo. Questo spiega pure perché é duro, polemico,
aggressivo fino al sarcasmo e all’insulto con i tutti quelli che contrastano il suo ministero pastorale.

Paolo é dotato di un’intelligenza vivace e pronta, ma anche sintetica e pratica. In questo modo egli
sa affrontare con lucidita ed acume i punti cruciali dei problemi. Basti pensare anche all’abilita con
cui sa organizzare la raccolta di fondi per i poveri di Gerusalemme.

Egli parla senza censurare i suoi sentimenti profondi, le sue emozioni, le sofferenze fisiche e
spirituali. Ma con altrettanta spontaneita parla del suo corpo, del suo spirito e della sua coscienza. In
una parola Paolo dimostra di avere una buona integrazione psico-somatica. Se ne puo avere una
conferma da un sondaggio da alcuni sondaggi sul suo lessico antropologico e psicologico. Delle 157
ricorrenze del termine “cuore” kardia nel NT un terzo circa si trova nell’epistolario paolino (52).
Delle 11 ricorrenze del termine biblico “viscere” splanchna, ben otto sono nelle lettere di Paolo per

8



indicare i suoi rapporti con i cristiani. La stessa indagine statistica si potrebbe fare per i termini
come “amare” (agapan), “desiderare” (epithymein), “gioire” (chairein), *“ringraziare”
(eucharistein), “sentire” (phronein), “consolazione” (paraklésis), “mitezza”(praytés). Si potrebbe
proseguire, anche, con I’analisi dei termini che ruotano nel campo semantico del “dolore”,
“sofferenza”, “tribolazione”, “tristezza”, e circa meta delle ricorrenze del NT sono in Paolo.

In breve, si deve concludere che la personalita di Paolo ha dei tratti molto accentuati con
un’esuberanza, che la fa uscire dai modelli precostituiti. Su questa personalita forte e variegata si
innesta I’esperienza religiosa e spirituale, in particolare quella dell’incontro con Gesu risorto a
Damasco, che cambia e orienta in modo radicalmente nuovo tutte le sue energie umane.

Un bell'esempio di questa integrazione tra I’amore per Gesu, che Paolo chiama il “Cristo” e il
“mio Signore”, e i suoi cristiani, € la dichiarazione dettata dal carcere per i suoi amatissimi
Filippesi: “infatti Dio mi é testimone del profondo affetto che ho per tutti voi nell’amore di Cristo
Gesu” (Fil 1, 8). Paolo con la sua personalita provoca reazioni contrapposte: adesione ed
entusiasmo da una parte, rifiuto e ostilita dall’altra. Di fronte ad una persona che fa delle scelte
radicali non si da una posizione neutrale: o si e per Paolo o contro Paolo.

7.  Le Lettere paoline

Oltre che grande Apostolo e fondatore di Chiese, Paolo € stato sicuramente anche un pensatore
geniale, uno scrittore denso ed efficace, il teologo piu profondo che abbia mai avuto il
Cristianesimo, il mistico piu inflammato, che abbia mai raggiunto Dio con I’apice della sua anima.

La ricchezza del suo pensiero € tutta concentrata nelle sue tredici “Lettere”. Se Paolo si & dedicato
a scrivere, non é stato certamente per una vanita letteraria, ma esclusivamente ed ovviamente per
una finalita apostolica, e ciog, per poter comunicare a distanza con le varie comunita da lui fondate,
0 per aiutarle a risolvere i loro problemi interni di organizzazione e di vita spirituale, oppure per il
desiderio di allacciare rapporti con comunita estranee al suo raggio di azione (si pensi alla realta di
Roma) e poter dispensare anche a loro “qualche dono spirituale” (Rm 1,11). Cosi queste lettere
anche guando ci trasportano sulle vette piu alte della speculazione teologica e della contemplazione,
conservano sempre un calore di comunicazione umana che commuove. Ed € per questo che non si
puo dire con precisione se esse siano vere “lettere” o “epistole”. La “lettera’ infatti ha in genere un
tono familiare e dimesso, e non affronta grandi problemi. L’ *“epistola’™ invece ha un tono piuttosto
cattedratico e freddo, con assenza di riferimenti affettivi e personali. Anche quello che potremmo
definire come lo scritto piu strettamente teologico di Paolo, e cioé la Lettera ai Romani, nella
introduzione e negli ultimi due capitoli (15,14-16,27) & piena di richiami personali e sprigiona un
intenso calore umano di affetto e di simpatia.

Diamo ora uno sguardo veloce e sintetico all’aspetto piu tecnico e storico delle “Lettere”. Diciamo
innanzitutto che I’ordine canonico degli scritti del NT e tale che, mettendo per prima i quattro
Vangeli e poi le Lettere di Paolo, suggerisce purtroppo la falsa impressione che i Vangeli siano stati
scritti prima delle Lettere. In realta, dal punto di vista cronologico le lettere paoline (almeno quelle
comunemente considerate autentiche, cioé: Rm, 1-2 Cor, Gal, Fil, 1 Ts, Fm) sono tutte anteriori alla
stesura dei quattro vangeli.

Nel Canone quindi bisognerebbe invertire la successione cronologica degli scritti. Le lettere
autentiche dell’apostolo Paolo, infatti, sono datate agli inizi degli anni 50 d.C. Anche i suoi viaggi
apostolici si aggirano attorno a questi anni, come abbiamo visto: « il primo viaggio missionario (46-
49 d.C.) « il secondo viaggio missionario (50-52 d. C.) « il terzo viaggio missionario (54-58 d.C.)

I Vangeli, invece, hanno date posteriori: « Marco (65-70 d.C.), « Matteo (70-80 d.C.), * Luca (70
d.C.), « Giovanni (100 -110 d.C.).

Paolo, nelle sue Lettere non fa riferimento ad episodi particolari della vita di Gesu, non ricorda le
sue parabole o le sue controversie con gli avversari, i suoi insegnamenti morali, non ne menziona la
vasta attivita taumaturgica. Tutte le sue riflessioni sono concentrate sull’evento decisivo della
passione, morte e Resurrezione. | vangeli colmano questa specie di lacuna, delineando un ritratto
pit completo di Gesu di Nazareth.



SECONDA PARTE: L’ESPERIENZA DELL’EVENTO DI DAMASCO.
8.  Fil 3,1b-16: Anch’io sono stato conquistato da Gesu Cristo.
“Se domandassimo a Paolo che si prepara a

subire il martirio, quale fatto sia stato  proLoGO 1111

determinante per la sua vita non c’é dubbio che ci

risponderebbe: I’incontro di Damasco”. Cosi il

card. Martini nel suo Le Confessioni di Paolo.

[,3-11)

L’Evento di Damasco viene descritto da Paolo in prima PARTE (1,12-2,18) Sinarions Porsseal (1,1, 12:25)
diverse circostanze e momenti peculiari del Suo iyt il
itinerario esistenziale e vitale, cosi come si evince Lavarare per la sabvessa (2,12-18)

e si deduce dai tratti autobiografici del suo

Epistolario. Certamente i testi di Fil 3 e di Gal 1

rappresentano II Vertlce dl queSta Consegna’ Che SECOND;\ PARTE {2’19,4,1) Missione di 'Timoleo --(f[_/;,.-_f,v,,',ij//, [_'_’] 19 3#’}/

|’apOSt0|0 ci dona per penetrare nella Sua intimita La reva via defla salvezza créstiana (3,1-4,1)
La pericope di Filippesi 3 é collocata quasi al

centro di questa piccola Lettera, che Paolo scrive

alla sua carissima Comunita di Filippi. La stessa

struttura di questo scritto puo essere caratterizzata =~ TERZA PARTE (4,2-23)

da un forte asse affettivo e relazionale, che lega

I’apostolo a questa comunita.

Ringraziaments per gli ainti vicernti (4, 10-20)

Saluti ed Angurio finale (4,21-23)

, ‘ Lo scritto lo possiamo datare come composizione all’incirca
STRUTTURA PERICOPE Fil 3,1b-16  jntorno all’anno 54-55 e viene redatto ad Efeso, cittd dove
Paolo rimane a risiedere per circa due anni, durante il suo terzo

»  Messa in gnardia dai cani (3,164) viaggio missionario. Il nostro brano si situa nella seconda
o [ ranti di Paoly nel passato (3, 40-7) parte, dove Paolo dopo aver parlato della missione di Timoteo
o [ esempio dell’Apostolo (3, 8-11) ed Epafrodito (cf 2,19-30) riflette e considera la portata e lo
e  Non ancora al traguardo (3,12-16) spessore della salvezza cristiana (3,1-4,1). La struttura del

testo possiamo prenderla da quella di Ugo Vanni qui a fianco.

Fil 3,1b-16: “Scrivere a voi le stesse cose, a me non pesa e a voi da sicurezza. 2Guardatevi dai
cani, guardatevi dai cattivi operai, guardatevi da quelli che si fanno mutilare! sl veri circoncisi
siamo noi, che celebriamo il culto mossi dallo Spirito di Dio e ci vantiamo in Cristo Gesu senza
porre fiducia nella carne, ssebbene anche in essa io possa confidare.

Se qualcuno ritiene di poter avere fiducia nella carne, io piu di lui: scirconciso all’eta di otto
giorni, della stirpe d’Israele, della tribu di Beniamino, Ebreo figlio di Ebrei; quanto alla Legge,
fariseo; equanto allo zelo, persecutore della Chiesa; quanto alla giustizia che deriva
dall’osservanza della Legge, irreprensibile. 7Ma queste cose, che per me erano guadagni, io le ho
considerate una perdita a motivo di Cristo.

sAnzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimita della conoscenza di Cristo Gesu,
mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per
guadagnare Cristo 9ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla
Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede:
1operché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze,
facendomi conforme alla sua morte, 11nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. 12Non
ho certo raggiunto la méta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di correre per
conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesu.

iFratelli, io non ritengo ancora di averla conquistata. So soltanto questo: dimenticando cio che
mi sta alle spalle e proteso verso cio che mi sta di fronte, 14corro verso la méta, al premio che Dio
ci chiama a ricevere lassu, in Cristo Gesu. 15Tutti noi, che siamo perfetti, dobbiamo avere questi
sentimenti; se in qualche cosa pensate diversamente, Dio vi illuminera anche su questo. islntanto,
dal punto a cui siamo arrivati, insieme procediamo.”.

10



Messa in guardia dai cani (3,1b-4a)

v.1b. Il contenuto del v.1b é caratterizzato da un notevole pathos affettivo, tipico dell’asse
comunicativo relazionale di Paolo con questa comunita, e ha chiaramente senso soltanto come
introduzione alle esclamazioni seguenti. Vi risuonano la sollecitudine dell’apostolo per la sicurezza
della comunita e la consapevolezza di non dar loro fastidio affermando questa sua preoccupazione.

v.2. Il verbo BA€nete non & solo “stare attenti” ma richiede proprio un’attenzione profonda, quella
del discernimento. Ovviamente i cani e i cattivi operai sono i lontani dalla fede. Ma poi c’e¢ un
guardarsi da quelli che seguono la xataropun, la circoncisione come semplice mutilazione e che non
sono invece nella mepiropn, che é la vera circoncisione che non é pitl per Paolo un gesto rituale, ma
e quel cammino che si fa nella vita di fede. Anzi la traduzione letterale é: “Noi siamo la vera
circoncisione, noi che viviamo il culto dello Spirito”, ossia si tratta della circoncisione spirituale
quella che Geremia chiamava circoncisione del cuore: “fueic yap €opev N meprrour), oi mveUpatt
0col AatpeUovtec”. Per cui ecco il vanto in Cristo Gesu. La comunita deve stare in guardia da
coloro che propagandano e portano avanti la necessita soteriologica della circoncisione. Paolo li
chiama cani. E I’unica volta che Paolo usa tale invettiva. Nel giudaismo questa invettiva indica gli
ignoranti, i senza Dio, i pagani. Nel primo cristianesimo e applicata ai non battezzati e agli eretici.

v.3. L’esperienza della neprrour} € dunque essenziale. 3l veri circoncisi siamo noi, che celebriamo
il culto mossi dallo Spirito di Dio e ci vantiamo in Cristo Gesu senza porre fiducia nella carne”. In
ebraico la circoncisione & mulah (in greco meprrour}) con il quale si rende evidente il gesto di
risposta alla berit di Dio, che Abramo accoglie e fa sua secondo il racconto sacerdotale di Gen 17:
"9Disse Dio ad Abramo: «Da parte tua devi osservare la mia alleanza, tu e la tua discendenza dopo
di te, di generazione in generazione. 10Questa € la mia alleanza che dovete osservare, alleanza tra
me e voi e la tua discendenza dopo di te: sia circonciso tra voi ogni maschio.". La circoncisione e
la concretizzazione della bilateralita della berit, dell’alleanza. Infatti in Gen 15 era gia accaduto
questo: "12Mentre il sole stava per tramontare, un torpore cadde su Abram, ed ecco terrore e
grande oscurita lo assalirono. 13Allora il Signore disse ad Abram: «Sappi che i tuoi discendenti
saranno forestieri in una terra non loro; saranno fatti schiavi e saranno oppressi per quattrocento
anni. 14Ma la nazione che essi avranno servito, la giudichero io: dopo, essi usciranno con grandi
ricchezze. 1sQuanto a te, andrai in pace presso i tuoi padri; sarai sepolto dopo una vecchiaia felice.
16Alla quarta generazione torneranno qui, perché I’iniquita degli Amorrei non ha ancora raggiunto
il colmo». 17Quando, tramontato il sole, si era fatto buio fitto, ecco un braciere fumante e una
fiaccola ardente passare in mezzo agli animali divisi. 18ln quel giorno il Signore concluse
quest’alleanza con Abram: «Alla tua discendenza io do questa terra, dal fiume d’Egitto al grande
fiume, il fiume Eufrate”. 1l "torpore, sonno™ di cui si parla in ebraico € tardema che non e solo il
sonno di chi dorme, ma ¢é il torpore di chi & nella passivita dell’accoglienza di Dio (“una mistica
passiva”) che permette a Dio di uscire e che si ricollega al sonno-torpore di Adamo al momento
della creazione della donna. In Gen 17 la berit ha bisogno di una risposta all’altezza. L’alleanza di
Dio non e un patto notarile, ma e I’assurdo del Dio, il Vivente, che in modo paradossale invoca su
di sé la morte se non rimane fedele alla berit. A questa proposta di alleanza da parte di Dio ecco il
bisogno e desiderio della libera corrispondenza. L’alleanza avviene con un taglio (in ebraico si dice
“tagliare I’alleanza”, karat berit). Si chiedeva ad Abramo il taglio del prepuzio e da qui avviene il
cambio del suo nome, perché sara il padre di una grande discendenza. Il Signore lo invita ad essere
integro e a camminare davanti a Lui. Quindi non si tratta della semplice sequela ma del fatto che
Abramo possa aprire la via davanti a Dio. Il segno esteriore di quest’alleanza non si ferma nella
storia d'lsraele a questa materialita, ma nella pedagogia divina arriva al famoso Ger 4,4:
“4Circoncidetevi per il Signore, circoncidete il vostro cuore (letteralmente dall’ebraico e: “tagliate i
prepuzi del vostro cuore”, e solo il portoghese oggi traduce in modo cosi letterale), uomini di Giuda
e abitanti di Gerusalemme, perché la mia ira non divampi come fuoco e non bruci senza che alcuno
la possa spegnere, a causa delle vostre azioni perverse.”. La logica € la stessa di Ger 31,34 della
berit nuova che é quella del cuore e non scritta sulla pietra. Paolo entra in questa dimensione che si
fa ancora piu forte come circoncisione spirituale. In Paolo lo ritroviamo in due passi.

11



Rm 2,28-29: “28Giudeo, infatti, non e chi appare tale all’esterno, e la circoncisione non e quella
visibile nella carne; 2sma Giudeo € colui che lo ¢ interiormente e la circoncisione & quella del
cuore, nello spirito, non nella lettera; la sua lode non viene dagli uomini, ma da Dio.”. Paolo parla
dello Spirito perché riprende non solo Geremia ma anche Ezechiele al cap. 37.

Col 2,11-12 11In lui voi siete stati anche circoncisi non mediante una circoncisione fatta da mano
d’uomo con la spogliazione del corpo di carne, ma con la circoncisione di Cristo: 12con lui sepolti
nel battesimo, con lui siete anche risorti mediante la fede nella potenza di Dio, che lo ha risuscitato
dai morti.”. Ecco la novita: la circoncisione e quella di Cristo, ovverosia il battesimo ultimo stadio
di questo processo iniziato con Abramo. Anche dal punto di vista materiale e medico la
circoncisione serve quando c’e la presenza di fimosi con conseguente difficolta alla riproduzione
per mancanza dello spazio organico necessario. Cosi ecco che anche nel battesimo avviene quel
taglio spirituale con la dilatazione del nostro essere perché possa entrare tutta la pienezza della vita.

Ora ecco che per Paolo “noi siamo la circoncisione”, che celebriamo il culto mossi dallo Spirito.
Dentro di noi dunque questa dimensione della circoncisione diventa liturgia (il culto spirituale di
Rm 12) cioé partecipazione all’offerta della propria vita. Quando parliamo dello Spirito facciamo
sia riferimento allo Spirito di Dio, ma anche allo spirito costitutivo dell’antropologia biblica ciog il
ruah che caratterizza I’uomo creato a immagine e somiglianza di Dio (basar, nefesh e ruah). Anche
in Rm 8,26-27 Paolo dira che lo Spirito dentro di noi con gemiti inesprimibili ci offre la preghiera
autentica. Lo Spirito Santo porta a perfezione questo nostro desiderio profondo di Lui.

Per cui ci vantiamo, dice Paolo, in Cristo Gesu. Da Fil 3,3 si arriva a 2Cor 12 riguardo al vantarsi.
La formula év Xpiot@d Incod € un ritornello per Paolo: la usa ben 164 volte. Si tratta della relazione
fondata su Gesu che caratterizza la fede, ma anche qualcosa in piu. Qui si vede la mistica di Paolo.
Si tratta di una mistica cristologica perché si arriva all’unione con Dio Padre, per mezzo di Gesu ed
e frutto non di chissa che cosa, ma semplicemente e frutto del battesimo in cui lo Spirito infonde nel
cuore questa nuova realta. Paolo precisa che questa & I’esperienza di ogni cristiano. Per Paolo si
tratta di cogliere e accogliere la radicalita di questa vita nuova che & la vita battesimale. E chiaro
che da qui discende il passo fondamentale di Rm 6 circa la pericope battesimale: “sPer mezzo del
battesimo dunque siamo stati sepolti insieme a lui nella morte affinché, come Cristo fu risuscitato
dai morti per mezzo della gloria del Padre, cosi anche noi possiamo camminare in una vita nuova.
sSe infatti siamo stati intimamente uniti a lui a somiglianza della sua morte, lo saremo anche a
somiglianza della sua risurrezione. sLo sappiamo: 1’uomo vecchio che € in noi é stato crocifisso
con lui, affinché fosse reso inefficace questo corpo di peccato, e noi non fossimo piu schiavi del
peccato. 7Infatti chi &€ morto, € liberato dal peccato. sMa se siamo morti con Cristo, crediamo che
anche vivremo con lui, ssapendo che Cristo, risorto dai morti, non muore piu; la morte non ha piu
potere su di lui. 1olnfatti egli mori, e mori per il peccato una volta per tutte; ora invece vive, e vive
per Dio. 11Cosi anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gesu.”. Per
Paolo é importante la dimensione dello Spirito di Dio nello spirito dell’uomo. Ecco allora la sua
distinzione tra I’uomo naturale e I’'uomo spirituale, in greco il primo e dvOpwnoc yoykog e l'altro e
avOpwmnoc mvevpatikog. L’uomo spirituale partecipa dello Spirito di Dio nel suo spirito tanto che
diventa uomo che ha “il pensiero di Cristo” e per questo discerne tutto. Nel nostro soffio vitale
s’inserisce lo Spirito sicché I’'uomo spirituale diviene cristificato e Cristo stesso vive in Lui come in
Gal 2. La circoncisione da semplice rito diventa tutto questo, unificazione e immedesimazione in
Cristo stesso per mezzo dello Spirito.

v.4a. Per questo non si pone fiducia nella carne, la cdp& di cui parla molto in Gal 5 circa le sue
opere in contrapposizione al frutto dello Spirito. Ma altre volte Paolo parla della cdp& come
I’ebraico basar cioé per dire la caducita della creatura, I’argilla del vasaio che con questa plasma
I’uomo. Qui Paolo se ne serve per parlare di qualcosa di propriamente suo. Si tratta di prendere
coscienza del suo essere creatura e anche del suo modo specifico, della sua discendenza particolare,
della sua storia, ossia il luogo stesso della sua incarnazione. Per questo la oép& anche qui in Paolo &
molto importante tanto che é “questa vita che io vivo nella carne” quella in cui Cristo “vive in me”
secondo sempre Gal 2.

12



I vanti di Paolo nel passato (3,4-7)

v.4b-6. “Se qualcuno ritiene di poter avere fiducia nella carne, io piu di lui: scirconciso all’eta di
otto giorni, della stirpe d’Israele, della tribu di Beniamino, Ebreo figlio di Ebrei; quanto alla
Legge, fariseo; squanto allo zelo, persecutore della Chiesa; quanto alla giustizia che deriva
dall’osservanza della Legge, irreprensibile.”. Paolo avrebbe motivi a sufficienza per confidare,
come gli avversari, nella carne, ma desidera misurarsi con i suoi avversari ed afferma in partenza di
essere loro superiore in quelle qualita di cui tanto essi si vanno vantando. Ecco I’avverbio péilov,
“piu”. Paolo rimane sempre iperbolico e nella logica del pailov tanto che I'avverbio ritornera pure
quando parlera del discernimento che non si ferma alla sola ricerca della volonta di Dio, ma va
verso il meglio, il “sempre di piu” per cui non e solo il vagliare cio che e buono, come in 1Ts 5,21
perché questa € la base, ma si deve andare verso il di pitu che é appunto I’amore. Ora anche sul
piano della carne, Paolo ci dice che lui e “piu” cioe che persino nell’orgoglio umano sta al di sopra.
Martini dice che Paolo qui fa memoria e descrive tre momenti principali della storia della salvezza:

Circonciso all’8° giorno, la stirpe d’Israele e la tribu di Beniamino. Il modo di dire ottavo giorno
in greco oktanpepog ci rimanda alla storia di Abramo il cui punto di partenza é si Gen 12, ma qui
ancora non c’e la sua vocazione vera e propria che troviamo invece in Gen 22 col sacrificio di
Isacco dove appare la formula: “Eccomi!”. Cosi Paolo rimanda ora a quest’offerta, quella pero del
vero Isacco, accogliendo il vero progetto di Dio, quello non manipolato da nessuna chiusura.

Essere della stirpe d’Israele richiama Gen 32,23-33: Giacobbe combatte con Dio e nella sua lotta
d’amore viene ferito e, quindi, trasformato a tal punto che cambia anche il nome in Israele. La ferita
e che Dio toglie il collo del femore dal bacino e questo rimane fuori per cui la gamba se ne va per
conto suo. Ecco che il cambio del nome, la lotta d’amore, la benedizione sono tutte le dimensioni
nelle quali Paolo si sente inserito. 1l credente in fondo € colui che vuole essere ferito d’amore.

La tribu di Beniamino rimanda al particolare momento della storia di Giuseppe in cui torna spesso
il leit-motiv per cui “Dio era con Giuseppe” un po’ come il “chi ci separera” di cui parlera Paolo.

Questa dimensione dei tre momenti della storia della salvezza fanno parte del suo essere ebreo e
questo termine ritorna solo 4 volte nel NT e tre volte sono in Paolo e due volte qui. La dicitura
“ebreo da ebreo” rimanda proprio ad un’appartenenza culturale e profonda. Quindi ecco che si
aggiunge I’essere fariseo quanto alla Legge. Il termine fariseo é presente 97 volte nel NT ma una
sola volta in Paolo: qui. E lo lega alla Legge. Forse non tanto per ricordare la negativita della
Legge, ma appunto perché la torah e la semplice pedagogia di Dio che accompagna il suo popolo
nella crescita. Si dimentica I’origine della torah che & appunto la sua funzione pedagogica. Qui
Paolo fa riferimento all’aspetto della Legge come cammino verso la conoscenza vera di Dio.

Poi abbiamo il suo zelo di persecutore con il verbo dwwxm che spesso ritorna, e il suo essere
irreprensibile circa la giustizia: duepntog € attributo presente nel NT 5 volte di cui 3 volte in Paolo.
Il rimando semantico non pud non andare al sostantivo ebraico tam che delinea la purezza, la
integrita e la perfezione di ogni vittima sacrificale. Paolo é irreprensibile quanto alla giustizia, ma
quale giustizia? Una giustizia, che ¢ in relazione permanente ontologica ed operativa con la volonta
di Dio. Unito al concetto teologico-spirituale di giustizia c’é in Paolo immediatamente collegato
quello di giustificazione: dopo la conversione Paolo sa che il cristiano € giustificato dal Dio giusto.
Questo discorso lo ritroviamo in Rm 3,21-26: “210ra invece, indipendentemente dalla Legge, si &
manifestata la giustizia di Dio, testimoniata dalla Legge e dai Profeti: 22giustizia di Dio per mezzo
della fede in Gesu Cristo, per tutti quelli che credono. Infatti non c’é differenza, 2sperché tutti
hanno peccato e sono privi della gloria di Dio, 24ma sono giustificati gratuitamente per la sua
grazia, per mezzo della redenzione che & in Cristo Gesu. 2sE lui che Dio ha stabilito apertamente
come strumento di espiazione, per mezzo della fede, nel suo sangue, a manifestazione della sua
giustizia per la remissione dei peccati passati 2smediante la clemenza di Dio, al fine di manifestare
la sua giustizia nel tempo presente, cosi da risultare lui giusto e rendere giusto colui che si basa
sulla fede in Gesu”. Questa giustizia viene donata attraverso I’espiazione del sangue di Gesu.

v.7. “7Ma queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di
Cristo.”. Paolo prende a prestito i concetti dell’economia: parla di guadagno e di perdita. Tutto cio

13



che era un guadagno adesso & una perdita. Nella logica della relazione con Gesu si inizia a
ponderare (discernere) secondo il verbo greco nyoduat. Il versetto comincia con un “ma”. “7Ma
queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di Cristo.”.
Questo “ma” costituisce la svolta. Paolo allude qui all’esperienza di Damasco. Per Paolo si tratto di
una svolta radicale, di un capovolgimento dei valori: quelle cose che aveva considerato fino allora
come guadagno, gli erano state in realta di danno; egli si rese conto del suo errore. Aldila della sua
presenza 0 meno nel testo originale, certamente il senso completo ué quello di una avversativa.

L’esempio dell’apostolo (3,8-11)

v.8. “sAnzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimita della conoscenza di Cristo
Gesu, mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per
guadagnare Cristo”. Si parla di nuovo di valutazione, di perdita e di guadagno. Tutto & {nuia,
perdita. Paolo si ripete e riprende il linguaggio economico (sembrano delle ripetizioni “ignaziane”
per entrare nel senso profondo della questione) ma lo fa con I’'uso di una iperbolicita, quella della
conoscenza di Cristo: tutto & perdita per I’iperbolica-sublime conoscenza di Cristo Gesu: in greco
10 10 Umep€yov thc yvWoeme Xpiotol Inool tol wvpiov pov. Non & conoscenza tanto
intellettuale. La conoscenza di Cristo non si esaurisce nell’esperienza di Damasco, ma determina
ancora adesso la sua esistenza ed € intesa come una forza che plasma efficacemente la sua vita
presente (€ il vero “tu” relazionale di Paolo). Gesu e conosciuto come il Cristo, titolo messianico, ed
in piu come il “mio Signore”, ovvero sia c’e un rapporto profondo di conoscenza intima ed
esperienziale, vissuta e nuziale. Ma tutto questo ha una conseguenza ulteriore, in piu, perché porta a
far diventare la perdita come atteggiamento di vita, ossia come verbo. Paolo diventa I’uomo del
{nudo, ossia del “lascio perdere”, del “faccio perdita tutto” perché considera ogni cosa oxUBalia
(merda) e diventa anche I'uomo del “guadagnare” (kepdnow) Cristo. | sostantivi “guadagno e
perdita” diventano verbi, ossia atteggiamenti di vita di Paolo che vive “lasciando perdere tutto per
guadagnare Cristo”. Ma in Col 3,11 si dice anche che “tutto & Cristo” (nGvto kal &v mdow
Xp1ot0c). Dunque ogni cosa si ritrova in Cristo stesso. Quella oxUBaia allora non & solo una
parolaccia, ma il termine che rimanda al senso profondo delle cose, al fine rivolto a Dio. Anche qui
si ritrova la spiritualita ignaziana. Lo stesso guadagnare Cristo inoltre non & un possesso egoistico e
al v. 9 si vede il suo vero fine in Cristo.

v.9. “9ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla Legge, ma
quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede™.

gUped® €v alt®: essere trovato in Lui Il significato & quello di trovare, scoprire, incontrare. Nel
passivo, come in questo caso, essere trovato, essere, sembrare. 1l verbo € unito in questa circostanza
da Paolo al pronome personale ed esprime il senso forte e particolare dell’essere trovato in Lui
dell’essere trovato in Cristo. Qui abbiamo la mistica apostolica: essere profumo di Cristo per gli
altri. Cosi anche Gesu “creava” i dodici perché “stessero” con Lui anzi il senso letterale non é
neanche “stare”, ma proprio I’ontologico “essere” in Lui. Questa e la prima finalita di Gesu nel
costituire i dodici e in Giovanni ritorna nel verbo “rimanere” in Lui (Gv 15).

Poi il v. 9 prosegue col tema della giustizia. La duconocUvn € questo “riavere il pareggio nella
bilancia” tramite appunto Gesu Cristo che € giusto e giustificante. Siamo invitati a riflettere su
quello che per Paolo poteva aver rappresentato ed essere questa “mia giustizia”. C’e¢ una
spiritualizzazione del nomos, che passa “dalla durezza codicistica del codice del dovuto e
dell’obbligo alla dinamica del gratuito” (G. Barbaglio). Questo rientra nella logica di Rm 13,10:
“Pieno compimento (mApwpa) della Legge € I’Agape”, che & I’eco del gesuano ammonimento di
Mt 5,17: “Non sono venuto ad abolire la Legge, ma a portarla a compimento (zAnp®oar)”. 1l
pericolo & quando la Legge perde il suo carattere pedagogico e diventa un assoluto.A proposito
della fede qui si parla del concetto della fede biblica quella per cui gia nell’ AT “il giusto vivra per
la fede” (Ab 2,4). Il verbo ‘aman € un verbo, che esprime un concetto esistenziale di abbandono
fiduciale. E I'idea dell’albero che mette le radici su un terreno che ci garantisce una stabilita certa
ed assoluta (cf Is 9,7: “se non crederete, non resterete saldi /comprenderete”).

14



In Gen 15,6 troviamo che “Abramo ebbe fede in Dio e cio gli fu accreditato come giustizia”. Qui
il verbo ebraico indica proprio I’intenzione di volersi proprio unire profondamente con Dio. Per
Paolo non c‘é fede che giustifica se non in relazione all’accoglienza del Signore Gesu.

Paolo assume questa logica teologica e spirituale e delinea un itinerario di fede, caratterizzato da
quattro tappe, che vale la pena delineare e sulle quali riflettere e meditare.

v.10-11. “1operché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue
sofferenze, facendomi conforme alla sua morte, 11nella speranza di giungere alla risurrezione dai
morti.”. La risurrezione fa da inizio e conclusione del passaggio. In mezzo c’é la comunione con
Lui, alle sue sofferenze e alla sua morte. Il vero segreto & questa xowwvia con lui con I’aggiunta
dell’hapax legomenon del “farsi conforme” alla sua morte: coupop@Opot. La comunione alle
sofferenze di Cristo € descritta da Paolo in vari modi per sottolineare I’innesto di Paolo in Gesu.

Gal 6,14: “4Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesu
Cristo, per mezzo della quale il mondo per me e stato crocifisso, come io per il mondo.”.

E poi Gal 6,17 “17D’ora innanzi nessuno mi procuri fastidi: io porto le stigmate di Gesu sul mio
corpo.”. Ecco un altro modo molto carnale e concreto per descrivere questa sua partecipazione.

Col 1,24: “240ra io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a cio che, dei
patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che é la Chiesa.”. Il sacrificio di
Cristo € unico, ma qui si tratta della comunione alle sue sofferenze. Anche Cristo invita ciascuno a
“prendere la sua croce” (“ogni giorno” aggiunta del testo lucano, Lc 9,22-25) e “a sequirLo”.

2Cor 12,7-10: “Per questo, affinché io non monti in superbia, & stata data alla mia carne una
spina, un inviato di Satana per percuotermi, perché io non monti in superbia. sA causa di questo
per tre volte ho pregato il Signore che I’allontanasse da me. 9Ed egli mi ha detto: «Ti basta la mia
grazia; la forza infatti si manifesta pienamente nella debolezza». Mi vantero quindi ben volentieri
delle mie debolezze, perché dimori in me la potenza di Cristo. 10Percid mi compiaccio nelle mie
debolezze, negli oltraggi, nelle difficolta, nelle persecuzioni, nelle angosce sofferte per Cristo:
infatti quando sono debole, e allora che sono forte.”. La spina non viene tolta percheé il vertice per
Paolo nella comunione alla vita di Cristo. Paolo permanentemente € inserito nel mistero pasquale.

Gal 2,19-20: “19ln realtd mediante la Legge io sono morto alla Legge, affinché io viva per Dio.
Sono stato crocifisso con Cristo, 20e non vivo piu io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo
nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me.”.

L altro verbo cvppop@ilOuo ci indica come Paolo desidera “la forma della morte di Gesu”. Si
tratta della conseguenza dell’inno cristologico di Fil 2 per cui ora € Paolo che prende questa
“forma”, quella della morte di Cristo: essere a Lui conformato.

v.12. “12Non ho certo raggiunto la méta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di
correre per conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesu.”. Ritroviamo il
verbo Siwke (che indica lo sforzo radicale e appassionato di Paolo) e poi ¢’¢ il verbo kataldppove
il cui significato spazia dall’ottenere al conquistare, prendere di sorpresa, afferrare. E’ sicuramente
un verbo che esprime una forte passione relazione, che descrive I’esperienza con il Signore Gesu
con il linguaggio della seduzione d’amore appassionato.

E interessante notare I’assonanza con il testo esperienziale delle Confessioni di Ger 20, 7 dove &
presente il verbo patah, che L. Alonso Schokel cosi commenta a pag. 581del suo | Profeti: “E come
se il Signore avesse richiesto relazioni amorose al profeta fino a sedurlo. Bisogna ricordare che il
Signore abbia proibito al profeta di accasarsi e di prendere moglie, perché lo vuole tutto per sé.”.
Anche per Paolo I’esperienza con il Tu relazionale del Signore Gesu € un’esperienza di seduzione e
un lasciarsi sedurre e sedurre in una passione d’amore (cf la Teologia affettiva). Paolo non potrebbe
essere quello che e se non fosse oggetto-soggetto di questo reciproco amore passionale (non solo
emotivo e quindi necessariamente destinato a volatilizzarsi) ma di un amore che vede protagonisti
due cuori, due “lo profondo”, che trovano nell’essere oblativamente I’uno nell’altro I’unica ragione
di vita e di sussistenza. E la logica dell’Amore, cantato e celebrato dal Cantico dei Cantici. E la
logica dell’Amore di sempre del Dio fedele, che in tutta la storia della salvezza assume i connotati e
la valenza di un Amore sponsale seducente e terreno.

15



Guigo il Certosino nella sua famosa opera Scala Claustralium afferma che: “mentre spezzi per me
il pane ti riconosco, e quanto piu ti conosco tanto piu desidero conoscerti non nell’involucro della
lettera, ma nella profondita dell’esperienza”. Ecco, allora, il nostro intento & quello di volere non
solo studiare ed analizzare I’involucro della lettera ma giungere e rimanere nella profondita
dell’esperienza di questa parola profondamente esperienziale. Ecco i punti essenziali di Fil 3.

Al v. 3 Paolo ci parla della circoncisione autentica e in Gal 6,15 affermera che cio che conta non é
la circoncisione 0 non circoncisione ma I’essere “creatura nuova”, xouvr) kticig (pure in 2Cor 5,17).
Siamo all’uomo spirituale che partecipa dello Spirito di Dio. Cosi Cristo stesso vive in noi e la
circoncisione da semplice rito diventa unificazione in Cristo stesso per mezzo dello Spirito.

Poi al v. 4 abbiamo il magis cioé il “io-piu” (€yw ndiiov) che caratterizza Paolo e che & destinato
a trasformarsi. Ma gia in Fil 1,10 la preghiera di Paolo si inquadra proprio in questo senso: “’E
percid prego che la vostra carita cresca sempre pil in conoscenza e in pieno
discernimento,'°perché possiate distinguere cio che & meglio ed essere integri e irreprensibili per il
giorno di Cristo”. ta Swagpépovrta indica “cio che & meglio” quello che & appunto il piu dell’agape
che ispirera anche la spiritualita di Ignazio. Il termine greco per “pieno discernimento” qui &: ndon
aioOnoey, il termine che si usa anche per la sensibilita e I’estetica.

Quindi la logica dei vv. 7-8 & quella della kenosi operativa e della perdita e guadagno. La
okUBaia qui € il concetto chiave per indicare tutta la zavorra di cui bisogna liberarsi e I’essere
crocifisso con Cristo risponde a questa stessa logica. Si tratta di arrivare al nostro “io-autentico” in
cui soltanto puo avvenire quella sostituzione ontologica del nostro io con I’io di Gesu (Gal 2,20). Se
rimaniamo nell’io-reale o ci trasliamo nell’io-ideale saremmo ancora su un piano di sovrastrutture e
zavorre che impediscono questa sostituzione. Per Penna in Paolo amore e liberta sono due facce
della stessa moneta. Solo quando ci si libera completamente si vive I’amore e viceversa.

Dai vv. 9 e ss. si vede che la relazione con Gesu apre le porte alla sponsalita e mistica apostolica.
Si parla appunto del profumo di Cristo (2Cor 2,15: “XpictoU eUmdia”), che & quello del sacrificio
entrando nella logica sostitutiva delle sofferenze di Cristo. Lo ritroviamo anche in 1Pt 5,1: “Esorto
gli anziani che sono tra voi, quale anziano come loro, testimone delle sofferenze di Cristo (ndptog
1@v 100 Xprotol madnpdrwv) e partecipe della gloria che deve manifestarsi”. Siamo al vertice
dell’annuncio che ¢ la prospettiva della comunione con Cristo nelle sue sofferenze.

9. Gal 1,10-21: Piacque di rivelare in me il Figlio.

Introduzione breve alla Lettera ai Galati

1. I destinatari della lettera Chi sono i Galati? La risposta la troviamo facendo riferimento a due
possibili significati della regione della Galazia. Possiamo intendere, per prima cosa, la Galazia
propriamente detta, e, quindi, dobbiamo fare riferimento alla regione dell’Asia minore, dove
vivevano i Galati — una popolazione celtica, immigrata nel 111 secolo avanti Cristo dalla Gallia — che
ha come confini le citta di Ancira, Pessinunte e Tavio. Possiamo, inoltre intendere, anche, la
provincia romana estesa alle zone vicine della Isauria, Cilicia e la parte settentrionale della
Licaonia. A quale realta Paolo fa riferimento? Se consideriamo la Galazia propriamente detta,
dovremo considerare oggetto del riferimento di Paolo una o piu comunita fondate da Paolo nel suo
secondo viaggio missionario. Se consideriamo la provincia romana I’oggetto di riferimento
dell’Apostolo sarebbero i membri delle comunita fondate da Paolo nel suo primo viaggio:
Antiochia, Iconio, Listra e Derbe. Su queste ultime abbiamo la possibilita di conoscere abbondanti
particolari (cf At 13-14). Sulle ipotetiche comunita della Galazia propriamente detta, non sappiamo
nulla. Ora la Galazia propriamente detta € a nord, mentre le altre zone della Provincia romana sono
a sud. Sono presenti due opinioni fondamentali, che vanno sotto il nome di teoria nordgalatica e
teoria sudgalatica. Ci sono aspetti favorevoli e contrari per tutte e due le teorie.

2. Occasione e scopo della lettera. Nelle comunita fondate da Paolo si sono inseriti ed infiltrati dei
cristiani giudaizzanti. Persone che propongono una forma di sincretismo e di “compromesso” tra il
giudaismo tradizionale e il nuovo messaggio cristiano. Nelle comunita della Galazia, da quello che
risulta dalla lettera, questo gruppo ha creato notevole difficolta con due elementi ben precisi:

16



a) la Legge con tutte le sue implicazioni ed applicazioni non ¢ stata abolita da Cristo. Quindi chi
vuole essere cristiano deve sottoporsi a tutte le osservanze della Legge, compresa la circoncisione.

b) Paolo non € un autentico apostolo, come gli altri appartenenti al Collegio dei Dodici. Paolo,
saputo tutto questo e capendo la enorme gravita della situazione, interviene con questo scritto,
caratterizzato da un linguaggio inequivocabilmente e marcatamente severo e pungente (cf Gal 3, 1).

3. Data di composizione. Se optiamo per la teoria nord galattica possiamo collocare la data
dell’elaborazione e composizione della lettera durante il terzo viaggio missionario, intorno all’anno
56/57. La lettera potrebbe essere stata scritta da Filippi.

4. Contenuto e struttura della lettera

Introduzione(1, 1-5)
Paolo si presenta come apostolo.

Parte Prima (1, 1- 2,21)
Il tema centrale ¢ il vangelo (euaggellion si trova 7 volte in questa parte, e mai nel

resto della lettera; euaggellizomai si trova 5 volte e solo un'altra volta in un'altra parte della

lettera).

« Esiste un solo vangelo, quello annunciato da Paolo (1, 6-10).

Paolo lo ha appreso attraverso una diretta rivelazione di Cristo (1, 11-17).

Poi & stato approvato da Pietro e dagli altri apostoli ( 1, 18-2,10).

Questo & stato propugnato e difeso da Paolo anche quando il comportamento di

Pietro non ne ora conforme ed in sintonia (2,11-21).

e o @

Parte Seconda (3, 1-29)
La fede costituisce il tema fondamentale e centrale (pistis ricorre 14 volte nel
capitolo 3, molto raramente negli altri).
e La giustificazione viene dalla fede, non dalle opere della Legge (3, 1-14).
¢ La benedizione data da Abramo e alla sua discendenza si concentra in Cristo, a cui
ci unisce la fede (3, 15-18).
e« La Legge con le sue opere e venuta dopo e ha avuto una funzione provvisoria. Ora
con la fede e sulla fede si costituisce il nuovo popolo di Dio (3, 19-29).

Parte Terza (4, 1-31)
Il tema centrale & la “filiazione divina” (yiohtesia) donata e portata dalla fede in
Cristo e la conseguente e necessaria liberta.

e La filiazione viene compiuta da Dio nella pienezza dei tempi, mandando il suo
Spirito (4, 1-7).

e | Galati, che prima erano nell'ignoranza, ora vogliomo tornare indietro. Paolo
con forza li invita a fare in modo che la vita di Cristo assuma una propria e forte
consistenza (4, 8-20).

» Questa vita di figli, liberi @ non schiavi, & quella promessa da Dio ai veri figli di
Abramo, figli della Gerusalemme celeste (4, 21-31).

Parte Quarta (5, 1-6, 10)
Tema centrale e /a vita secondo lo Spirito (pnedma ricorre 7 volte nel capitolo 5; 4
volte nel capitolo 3; 2 volte nel capitolo 4, 3 volte nel capitolo 6).

o La liberta, frutto dello Spirito, deve plasmare la vita dei figli di Dio: ritornare al
giudaismo significherebbe cadere nella schiavitd (5, 1-12).

o La liberta del cristiano, in quanto proviene dallo Spirito, deve spingere alla carita (5,
13-15).

e Lo Spirito & un principio attivo operante che si contrappone, nei suoi frutti, alle
opere della carne (5,6-24).

« La vita secondo lo spirito comporta uno stile di vita corrispondente (5, 25 -6, 10).

Epilogo (6, 11-18)
Riassunto e consigli pratici

Dalla struttura e dal contenuto vediamo che c’eé non una redazione logica e asettica, ma un
progressivo sviluppo di idee, parallelo allo sviluppo psicologico di Paolo. Si inizia con un tono
brusco, per poi, addolcirsi con affetto e familiarita. Egli punta sul bisogno dell’accettazione del
Vangelo, che diventa fede in Cristo. Dalla fede segue I’adozione filiale, vita piena nello Spirito.

17



Vediamo quindi anzitutto I’aspetto soteriologico fondamentale nella contraddizione apparente di
Cristo maledizione e benedizione. Cosi in Gal 3,13-14: “Cristo ci ha riscattati dalla maledizione
della Legge, diventando lui stesso maledizione per noi, poiché sta scritto: Maledetto chi é appeso al
legno, perché in Cristo Gesu la benedizione di Abramo passasse ai pagani e noi, mediante la fede,
ricevessimo la promessa dello Spirito.”. Il riferimento e al Dt 21,23 “maledetto chi pende dal
legno”. Poi troveremo anche in 2Cor 5,21: “Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece
peccato in nostro favore, perche in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio.”. Qui & il passaggio
per quella creazione nuova in cui le differenze sono funzionali e non sostanziali come risulta dalla
fine del capitolo: “Tutti voi infatti siete figli di Dio mediante la fede in Cristo Gesu, poiché quanti
siete stati battezzati in Cristo vi siete rivestiti di Cristo. Non c'é Giudeo né Greco; non c'é schiavo
né libero; non c'é maschio e femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesu. Se appartenete a
Cristo, allora siete discendenza di Abramo, eredi secondo la promessa.”. Lo Spirito dentro di noi
cosi alla fine del capitolo rende possibile il nostro dire “Abba” a Dio. Paolo € pero infine chiamato
alla mediazione di questa filiazione quando in 4,19 dice: “figli miei, che io di nuovo partorisco nel
dolore finché Cristo non sia formato in voi!” in cui il verbo greco é proprio quello del partorire
(wdivew). 1l “frutto” (kopmdc) infatti dello Spirito in voi lo ritroviamo infine in Gal 5 contrapposto
alle “opere” (Epya) della carne che ovviamente non hanno soltanto un riferimento sessuale-genitale,
ma riguardano proprio la rottura delle relazioni vissute secondo I’amore-agape dello Spirito.

Gal 1,10-21: “wolnfatti, € forse il consenso degli uomini che cerco, oppure quello di Dio? O cerco
di piacere agli uomini? Se cercassi ancora di piacere agli uomini, non sarei servitore di Cristo!
11Vi dichiaro, fratelli, che il Vangelo da me annunciato non segue un modello umano; 1zinfatti io
non I’ho ricevuto né I’ho imparato da uomini, ma per rivelazione di Gesu Cristo. 13Voi avete
certamente sentito parlare della mia condotta di un tempo nel giudaismo: perseguitavo ferocemente
la Chiesa di Dio e la devastavo, 14superando nel giudaismo la maggior parte dei miei coetanei e
connazionali, accanito com’ero nel sostenere le tradizioni dei padri. 1sMa quando Dio, che mi
scelse fin dal seno di mia madre e mi chiamo con la sua grazia, si compiacque 1edi rivelare in me il
Figlio suo perché lo annunciassi in mezzo alle genti, subito, senza chiedere consiglio a nessuno,
17senza andare a Gerusalemme da coloro che erano apostoli prima di me, mi recai in Arabia e poi
ritornai a Damasco. 1sln seguito, tre anni dopo, salii a Gerusalemme per andare a conoscere Cefa
e rimasi presso di lui quindici giorni; 19degli apostoli non vidi nessun altro, se non Giacomo, il
fratello del Signore. 20ln cio che vi scrivo — lo dico davanti a Dio — non mentisco. 21Poi andai nelle
regioni della Siria e della Cilicia.”.

v.10. “wlnfatti, € forse il consenso degli uomini che cerco, oppure quello di Dio? O cerco di
piacere agli uomini? Se cercassi ancora di piacere agli uomini, non sarei servitore di Cristo!”.
Paolo parla di Damasco ma non perché cerca il consenso degli uomini. 1l verbo & quello della
ricerca: {nt@®. Paolo é in polemica con i giudaizzanti e si ricollega alle parole di Gesu con i
discepoli, specialmente Pietro, a riguardo della passione (“non pensi secondo Dio, ma secondo gli
uomini”). Infatti Paolo si muove come Xpistol doUlog, servo di cristo. Non solo ma in modo
solenne dichiara in modo sorprendente quasi bestemmiante che il VVangelo che lui annuncia non &
xota AvOpowmov, e addirittura non e stato ricevuto che per anoxeAUyic ITncol Xpiotol, rivelazione
stessa di Cristo come in un vero e proprio mistero di elezione. Cosi si ritrova il vocabolario del
compiacimento come accadde gia per Gesu al battesimo. Paolo sa che il Padre si &€ compiaciuto
(e080kew) di rivelare in lui il mistero del Figlio.

Il tono ¢ ancora forte ed appassionato; le brevi frasi vergate e gettate giu con forza sembrano quasi
mozzate. L’apostolo chiede: Adesso, di fronte alla maledizione proprio ora di nuovo minacciata, io
vi domando: “Persuado (con cid) uomini o Dio?”. Con zeifewv, persuadere, si intende, I’arte di
persuadere gli uomini, e precisamente in riferimento alla missione: il poter far proseliti senza tanti
sforzi; invece con @péoketv, piacere, si esprime un’accondiscendenza pronta al compromesso,
tenendo presente soprattutto la debolezza della carne. Forse i due termini sono ricavati da effettivi
rimproveri dei suoi avversari, i quali dicono che per Paolo, con tutta la sua predicazione di un
Vangelo libero dalla Legge, I’importante e solo un facile successo e piacere alla gente.

18



Naturalmente Paolo € convinto di predicare per piacere a Dio. Probabilmente Paolo ricorda che
effettivamente c’é stato un tempo in cui egli ha cercato di piacere agli uomini prima della sua
conversione, quando cercava di piacere alle autorita giudaiche di Gerusalemme. Ma se ora facesse
ancora cosi, come i suoi avversari gli rimproverano, egli non sarebbe servo di Cristo.

vv. 11-12. 11Vi dichiaro, fratelli, che il Vangelo da me annunciato non segue un modello umano;
12infatti io non I’ho ricevuto né I’ho imparato da uomini, ma per rivelazione di Gesu Cristo.

Essere servo di Cristo significa obbedire a Cristo ed adempiere il suo mandato. Per Paolo tale
obbedienza verso Cristo si manifesta in primo luogo nell’annuncio del Vangelo. Se le accuse dei
suoi avversari fossero vere, egli non sarebbe servo di Cristo. L’apostolo, quindi, si vede costretto a
confutare le accuse, parlando diffusamente della storia del suo Vangelo. | suoi contestatori
affermano che il suo Vangelo era “di tipo umano“ e che egli I’avrebbe ricevuto da “un uomo* e non
direttamente da Cristo come gli apostoli. Egli afferma, al contrario, di aver ricevuto il Vangelo
“mediante una rivelazione di Gesu Cristo* ossia per mezzo di una immediata rivelazione divina.

I'vopio € il verbo delle dichiarazioni solenni (1Cor 15), quelle che hanno a che fare con la
proclamazione del vangelo. Cio che interessa Paolo e affermare che il vangelo non é “secondo gli
uomini”. Si deve ricordare in tal senso 2Pt 1,16-18: “sInfatti, vi abbiamo fatto conoscere la
potenza e la venuta del Signore nostro Gesu Cristo, non perché siamo andati dietro a favole
artificiosamente inventate, ma perché siamo stati testimoni oculari della sua grandezza. 17Egli
infatti ricevette onore e gloria da Dio Padre, quando giunse a lui questa voce dalla maestosa
gloria: «Questi € il Figlio mio, I’amato, nel quale ho posto il mio compiacimento». 1sQuesta voce
noi I’abbiamo udita discendere dal cielo mentre eravamo con lui sul santo monte.”. Infatti il
motivo di questa provenienza e che il Vangelo proviene dalla rivelazione proprio come si vedeva
gia in 1Cor 15: si tratta di una diretta comunicazione divina. | verbi usati sono mopaAdupave e
S13dokm. Qui infatti si tratta di un genitivo oggettivo: la rivelazione ha per oggetto Gesu Cristo
stesso. Paolo crea un climax in cui ci sta facendo entrare in quest’esperienza rivelativa di questo
“Tu” relazionale e crea quindi anche un’aspettativa che si vedra nel v. 15 e 16.

Il Vangelo di Paolo non é di seconda mano! Ma poiché i suoi avversari obiettavano a Paolo di non
essere uno dei ricevitori primari del Vangelo e di non essere quindi un’autorita competente in
materia di VVangelo, I’apostolo si sente costretto ad esporre di seguito la biografia del suo Vangelo,
che e inscindibile dalla sua autobiografia. Per questo motivo primario ed apologetico nella
continuazione dello scritto egli procede biograficamente. Dapprima Paolo si occupa del rimprovero
menzionato, cioé che il suo Vangelo lo abbia ricevuto da un uomo (v.12) poi, immediatamente
dopo, egli lo confuta nei versetti 1,13-2,21. In seguito affronta il rimprovero citato per primo, cioé
che il suo Vangelo sia di tipo umano (vv.10-11); di questo rimprovero si occupa il seguito della
lettera: 3,1-6,10. La confutazione viene fatta ricorrendo a due prove scritturistiche, che sono
entrambe attinte dalla storia di Abramo e alle quali tutto il resto fa da commento. La tesi della
seconda parte della lettera é che il VVangelo paolino non e di tipo umano ma secondo la Scrittura.

v. 13-14: 13Voi avete certamente sentito parlare della mia condotta di un tempo nel giudaismo:
perseguitavo ferocemente la Chiesa di Dio e la devastavo, 14superando nel giudaismo la maggior
parte dei miei coetanei e connazionali, accanito com’ero nel sostenere le tradizioni dei padri.
L’esperienza rivelativa si vede in questa descrizione del mistero di iniquita iperbolico di Paolo:
xa®’ UnepPornv €dimxov: “davo la caccia sanguinosa al massimo grado”. UnepPoAn € presente 8
volte nel NT, e sempre in Paolo. Insomma ¢ il timbro esperienziale-redazionale di Paolo. Paolo
mette I’oggetto di questa persecuzione che é la Chiesa di Dio che & anche “devastata” da lui. In
questo contesto della rivelazione crescente del Figlio, Paolo mette come oggetto del suo odio non i
cristiani, ma la Chiesa. Cio € interessante perché ci fa intravedere questo passaggio tipicamente
matteano della Chiesa come nuovo Israele: dal gahal Adonai alla éxxAncia to0 0goU. Infatti quando
Paolo sulla via di Damasco conosce Gesu Risorto, lui si presenta come Capo del Corpo mistico
dicendo “Perché mi dai la caccia sanguinaria?”’, non certamente alludendo al suo corpo fisico ma
invece al suo corpo mistico. La logica del piu si rivede nell’essere “meglio” dei suoi connazionali.

19



Qui Paolo usa due hapax legomenon del NT: i termini “coetanei” e “connazionali”. Si vede la
profonda realta del suo grande mistero di iniquita.

v.15-16: “1sMa quando Dio, che mi scelse fin dal seno di mia madre e mi chiamo con la sua
grazia, si compiacque 16di rivelare in me il Figlio suo perché lo annunciassi in mezzo alle genti,
subito, senza chiedere consiglio a nessuno”. Paolo ora riprende la rivelazione di Gesu e la pone
all’interno del compiacimento del Dio d’lIsraele: il verbo 080xem. Ora si tratta dello stesso
compiacimento che il Padre ha di Gesu al Battesimo e sul Tabor. Paolo non teme di fare questa
similitudine. Anche in Ef 1 ritroviamo il compiacimento di Dio di “rivelare in noi” il mistero di
Cristo presente da sempre. In Ger 1,5 troviamo un testo simile: “s«Prima di formarti nel grembo
materno, ti ho conosciuto, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito profeta
delle nazioni»”. Il riferimento € chiaro: ancora una volta si assapora la gratuita di Dio a cui si
aggiunge I’esperienza anche del Servo del Deutero-Isaia 49,1. “:Ascoltatemi, o isole, udite
attentamente, nazioni lontane; il Signore dal seno materno mi ha chiamato,fino dal grembo di mia
madre ha pronunciato il mio nome.”. Non solo la “scelta” anche la “chiamata” che ora si rivela
nelle sue stesse viscere, “in me”, &v €uoi che diventera sempre piul il centro nei versetti successivi.

I Galati potevano credere che Paolo, dopo la sua conversione, avesse subito allacciato relazioni
con gli apostoli della prima ora e con la comunita di Gerusalemme per essere meglio informato
della dottrina cristiana. Ma cio non é avvenuto. A Paolo qui non importa principalmente parlare
dell’evento di Damasco, ma di dimostrare di non aver “ricevuto da un uomo* il suo Vangelo.
Tuttavia fa capire come abbia interpretato la Staurofania cristica: quella fu I’ora di grazia della sua
chiamata. Paolo sperimenta e vive la coscienza della sua vocazione apostolica alla luce della
coscienza della missione dei profeti dell’ Antico Testamento. Dio, da sempre, aveva messo gli occhi
su Paolo e per la sua grazia lo ha chiamato all’apostolato. Si tratta anche dell’esperienza di un
nuovo “roveto ardente” in cui Paolo deve togliersi i sandali dai piedi, cioé la sua meschinita e
ritroviamo anche qui I’esperienza di Elia perché c’e un nuovo “passaggio del soffio silenzioso di
Dio”. Rm 8,26 usa I’hapax legomenon dei “gemiti inesprimibili” e forse fa riferimento proprio a
questa nuova creazione nello spirito in Paolo che rivela la vita divina del Figlio. E necessario
passare dalla chiamata all’elezione: un cammino in cui non ci si accontenta di essere “luogo
rivelativo”, ma di essere “quel di piu” che sta nella missione (Mt 22,11: “Molti sono i chiamati,
pochi gli eletti”). La vocazione di Paolo ha uno scopo preciso, voluto da Dio e cioé annunciare tra i
pagani il Figlio suo. Quindi, in definitiva, il contenuto del VVangelo che Paolo deve annunciare €
Cristo, il Figlio di Dio. Perché aggiunge, allora, ancora: “tra i pagani”? La rivelazione ¢ collegata
ad un possibile incarico ufficiale ricevuto di svolgere la missione tra i pagani oppure Paolo, cosi
dicendo, pensa al suo accordo con le “colonne* della comunita di Gerusalemme (Gal 2,9)?
Accennando alla missione tra i pagani, I’apostolo mira al stesso scopo che costantemente persegue
da 1,11 in poi: dimostrare che il suo Vangelo annunciato ai pagani e, di conseguenza anche ai
Galati, risale a una diretta rivelazione divina e non a una mediazione umana.

Paolo vuole donarci la sua storia e svelarcela in un nuovo racconto autobiografico e appassionato,
cosi come & il suo stile di innamorato folle del Cristo, che lo porta nel seno del Padre. E il racconto
che troviamo all’inizio della Lettera ai Galati. Una lettera che Paolo scrive con una notevole rabbia,
perché trova che le nuove comunita della Galazia, fondate da lui, vengono sovvertite e sconvolte
dalla predicazione dei cosiddetti giudei cristiani, che vogliono ancora una volta imporre addosso ai
neocristiani il peso della Torah e della circoncisione. Allora, una lettera molto polemica, che
culminera con I’inno alla liberta cristiana (cf Gal 5), la liberta dei figli di Dio non vincolata da
nessuna Legge, da nessuna circoncisione, ma € la verita alla quale Cristo ci ha chiamati. In questo
contesto Paolo si ripresenta alle Chiese della Galazia per dire I’autenticita della sua esperienza e
della sua vocazione, e, quindi, anche questo viene in nostro aiuto. Raccontando la verita di noi stessi
aiutiamo gli altri a fare discernimento vero sulla loro verita, che brilla secondo I’originalita della
Trinita in loro. E necessario e importante tutto questo: fare verita in noi raccontandoci, ed in questo
modo diventiamo verita per gli altri e ci doniamo nella gratuita del dono ricevuto, che siamo.

20



Non é un raccontarsi esteriore e pubblicistico, & un raccontarsi nella sofferenza dello svelarsi e nel
pudore di non far troppo male a chi dono la mia propria originale ed irripetibile verita. Questa € la
lunghezza d’onda sulla quale ora Paolo sta per raccontarci, con nuova forza, con nuova intensita,
con coordinate nuove e originali, la sua esperienza di incontro con il Cristo risorto nella luce di
Damasco. Ignazio di Loyola, all’inizio degli Esercizi nel Principio e Fondamento, ci dice che
dobbiamo cercare sempre il piu, il mas, il magis. E questo mas, questo magis, per Ignazio coincide
con il piu tipicamente paolino. Quello che noi desideriamo chiamare: il Piu dell’Amore! 1l piu, il
meglio dell’Amore, ci deve portare a sentire il desiderio di una dimensione di continuo “protenderci
in avanti”, che ci faccia bramare sempre un Piu, il Piu di Dio, che sappiamo essere pronto a donarsi
Tutto sempre e comunque, in un sentire profondo. Paolo, quindi, si presenta ai Galati, a noi, a me,
ponendomi questo franco e sereno aut, aut. Sei disposto non solo oggi e domani, ma sempre e
comunque ad essere sfidato dalla Dio Trinita sul piu e sul meglio? Sappiamo che Paolo e Ignazio ci
insegnano che tante volte & proprio sulla conoscenza di sé che il diavolo gioca, perché quando le
cose sono tutte tranquille, apparentemente tranquille, quando c’e una conoscenza superficiale di sé e
degli altri, tutto sembra piu 0 meno ameno, tranquillo, senza problemi invece & questa abitudine
superficiale a Dio, a noi stessi, agli altri, che ci estranea dal vero centro gravitazionale del nostro
vero essere. La sensibilita profonda, I’acume non cervellotico, ma del cuore, che entra nel profondo
e si apre € uno sguardo penetrante come la profezia di Baalam... Oracolo di colui che ha I’occhio
penetrante(cf Num 24,3), con una penetrazione che non uccide, ma da vita...! Paolo per prima cosa
ci porta, allora, a chiederci, insieme a Lui, come ci sentiamo e realizziamo il nostro essere icona e
sacramento del mistero della vita Trinitaria. Cosa significa, in ultima analisi tutto questo? Significa
semplicemente ma sostanzialmente assumere in questa dimensione rivelativa un terzo aspetto di
Paolo e cioé il mistero del nostro Battesimo, che non pud essere una dimensione teorica ed
esperienziale, che noi diamo per ovvia e scontata, perché se no permettiamo che diventi sempre piu
lontana e staccata dalla nostra vita ed esperienza spirituale.

10. Elementi di riflessione sull’evento di Damasco

Alla luce di quanto Paolo ci ha voluto dire e svelare della sua esperienza spirituale vissuta nel
“mezzogiorno della Via di Damasco”, possiamo tracciare un quadro sintetico del cammino paolino
di cristificazione alla luce dell’esperienza della Staurofania, che lo ha investito e trasfigurato.

Paolo, per prima cosa, ci fa partire dalla realta fondamentale e fondante della sua “conversione”,
che e la sua chiamata. Una “conversione” “non di un sempliciotto, ma di un intellettuale, nel senso
pit impegnato del termine, come poteva esserlo un fariseo zelante (cf Gal 1,14), che non esitava
neppure a ricorrere alla persecuzione feroce (cf At 8,3; 9,1.13) contro la Chiesa.

L’evento di Damasco, ci dice, ha segnato per lui una svolta reale, ma non lo ha cambiato
immediatamente, anzi ha proteso verso “una direzione opposta tutto il suo intatto temperamento
fatto di intelligenza, generosita, ardore e tenerezza”. Paolo, prende coscienza, per prima cosa, che la
sua esperienza umana e cristiana deve essere permanentemente in stato di conversione, in quanto
stato di perenne chiamata di Dio a trascendersi ed a trasformarsi in quel livello di perfezione, che &
tipico ed originale per ciascuna persona per giungere alla “piena maturita di Cristo” (Ef 4,13) nello
stato di “uomo nuovo, creato secondo Dio, nella giustizia e nella santita vera” (Ef 4, 24).

E ben evidente da tutti i suoi racconti dell’incontro con Cristo sulla via di Damasco come questa
forte valenza della sua conversione sia legata indissolubilmente alla libera iniziativa di Dio.

Questo ci permette di percorrere la stessa strada che Paolo ha compiuto per comprendere come
possa concretizzarsi e realizzarsi questa stessa esperienza, come trasfigurazione di tutto il suo essere
in una nuova logica esistenziale, che trova il suo “nuovo baricentro”, non in un Dio garante del
patrimonio asettico e normativo della Torah, Dio geloso e vendicatore, ma in questa presenza
continua di un Gesu, che dall’inizio della storia con Paolo, si presenta per quello che e: «lo sono
Gesu, che tu perseguiti» (At 26, 15b). La chiamata & soprattutto per Paolo, allora, conversione
(metanoia) verso il nods di Cristo, per discernere e scegliere in Cristo i sentieri e gli orizzonti di
questa sequela personale ed istaurare un rapporto di amicizia, che si fonda e si radica nellarisposta e

21



costituisce la stessa logica della sequela cristica paolina: “Non sono piu io che vivo ma lui vive in
me... Chi mi separera dall’amore di Cristo...” (cf Gal 2, 20a; Rm 8,35 a).

L’apparizione a Paolo di Gesu, che si caratterizza sicuramente come Cristofania, e che permette a
Paolo di collocarla allo stesso livello delle altre apparizioni pasquali agli Undici, si rivela
immediatamente caratterizzata da una particolare valenza, quella della dimensione esistenziale e
soteriologica della Croce. Paolo, almeno secondo il racconto lucano degli Atti, € oggetto-soggetto,
non solo di una Cristofania, ma di una Staurofania. Gesu gli si presenta come colui che ha nella sua
Croce il suo punto di vista decisivo: significa, da subito, per Paolo penetrare nel mistero-realta
dell’essere concrocifisso con Lui, consepolto con Lui, conrisuscitato con Lui (cf Rm 6, 3-8).

E questo Paolo inizia a vivere, sentendosi sempre piu immerso in questo mistero d’amore e di
discernimento, che lo porta a dire. “lo conosco solo Cristo e questi crocifisso” (cf 1Cor 2,2). Il
Crocifisso-Risorto diviene, cosi, la “Via, Verita e Vita”, nella quale I’Apostolo-neofita Paolo,
configurandovisi,apprende e si forma sempre piu verso la propria pienezza e maturita umana e
spirituale, al servizio e nella diaconia del discernimento del meglio per il bene delle persone e per la
maggior gloria di Dio.

11. Lacristificazione di Paolo, sintesi della sua esperienza spirituale iniziata nell’Evento di
Damasco (Gal 2,20).

L’Evento di Damasco segna nella vita e nell’esperienza di Paolo un vero e proprio kairos, che
caratterizza tutta la sua esperienza umana e spirituale volgendola verso il Tu relazionale di Cristo e
dando alla stessa vita di Paolo un nuovo segno ed un nuovo cammino di realizzazione di tutte le sue
poliedriche e molteplici potenzialita. In questa luce possiamo considerare il versetto 20 del secondo
capitolo della Lettera ai Galati come il vertice dell'esperienza della cristificazione di Paolo ed in
qualche modo il testo, che descrive in pienezza il suo nuovo sentire vocazionale: in altre parole la
sua nuova vocazione personale. La pericope in cui € inserito Gal 2,20 € nel contesto della prima
parte della Lettera, caratterizzata dalla dinamica del Vangelo e dell’essere VVangelo. Per penetrare
meglio in questa riflessione confrontiamo i versetti di Gal 2 e quelli di Rm 6:

In Gal 2,19-20 troviamo. “~In realta mediante la Legge io sono morto alla Legge, affinché io viva
per Dio. Sono stato crocifisso con Cristo, »e non vivo piu io, ma Cristo vive in me. E questa vita,
che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se
stesso per me.

In Rm 6,6.10-11 troviamo: “®Lo sappiamo: 1’uomo vecchio che & in noi & stato crocifisso con lui
[...]. “Infatti egli mori, e mori per il peccato una volta per tutte; ora invece vive, e vive per
Dio."'Cosi anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gest.”.

Eccoci al verbo cuvestalpmpat: “Sono stato concrocifisso e rimango concrocifisso con Cristo”: 1l
verbo cvoetalpdopar in Gal 2 & nella forma del perfetto medio. 1l perfetto in greco indica un’azione,
che ha avuto inizio nel passato e le cui conseguenze operative sono permanentemente presenti in
ogni qui ed ora del soggetto. Questo verbo e presente 5 volte nel NT di cui 2 sono in Paolo. Rispetto
alle 3 citazioni del NT, che troviamo tutte per descrivere la vicinanza fisica dei ladroni al Cristo
crocifisso (cf Mt 27,44, Mc 15,32, Gv 19,32) sul Golgota, crediamo che possiamo affermare che
Paolo dia a questo verbo composto un nuovo significato piu intimo che introduce in una relazione
profonda ed empatica con il Cristo crocifisso. Paolo usa, poi, il verbo anche in Rm 6,6 dove afferma
che nell’esperienza battesimale 1’'uomo vecchio é stato definitivamente concrocifisso con Cristo
(qui, pero, e presente la forma del verbo all’aoristo, che indica un’azione puntuale e localizzata nel
momento in cui €& stata compiuta) e quindi Paolo afferma e delinea la sua permanente
concrocifissione con Cristo come passaggio continuo pasquale dall’uomo vecchio all’uomo nuovo.

Ma in Gal 2, invece, si fa riferimento a una con-crocifissione permanente con Gesu Cristo. Ecco la
condizione necessaria-sufficiente della cristificazione & questa con-crocifissione iniziata col
battesimo e che deve continuare. Non é soltanto una conversione morale, ma & una cesellatura della
coscienza, cioé una continua trasfigurazione di questa in un continuo rinnovamento del nostro
essere. Da qui infatti inizia il canto della dimensione del vivere in Cristo: la (o7, la vera vita!

22



Il verbo “vivere” del v.19 ha fornito all’apostolo uno spunto decisivo, che da origine a quattro
frasi contenenti il medesimo termine. Da Cristo oramai € stato inaugurato il mondo nuovo,
escatologico, che pone fine al mondo antico, contraddistinto dalla Legge. Dunque la dichiarazione
“Cristo vive in me” ha un senso sia ontologico che escatologico. Per il fatto che Cristo, fondatore e
fondamento del nuovo mondo e della nuova vita, vive nel battezzato, questi vive davvero nel futuro
salvifico, gia iniziato, della signoria di Cristo e quindi é sottratto al mondo della Legge.

Questa “esistenza in Cristo” del battezzato ha una sua particolare proprieta per cui per adesso essa
€ ancora un’esistenza “nella carne”. Ma benché il battezzato “adesso” viva ancora “nella carne” e
quindi in cammino verso la propria morte fisica, egli tuttavia “vive nella fede” del Figlio di Dio.

“Nella carne” e “nella fede” richiamano le condizioni esistenziali tuttora esistenti nelle quali io
sono ancora “nella carne” e non vivo ancora nella contemplazione, ma “nella fede™. E la fede nella
quale vivo non e una fede generica o peggio astratta, ma precisamente la fede “nel Figlio di Dio che
mi ha amato e ha dato se stesso per me”. Poiché il Figlio di Dio mi ha amato e si é sacrificato per
me, la mia esistenza carnale e una esistenza di piena e totale fiducia e di ferma e concreta speranza.

Cristo non mi abbandonera alla sorte che tocca all’esistere nella carne, a quell’essere fisicamente
votato alla morte, ma fara in modo che la mia vita vera, ricevuta nel Battesimo e per il momento
nascosta con Cristo in Dio (Col 3,3), abbia il sopravvento definitivo sulla morte. La vita trascorsa
nella fede e sicuramente un’esistenza provvisoria, ma con la certezza che il Cristo vivente in me e
morto per me vincera il mio destino di morte congiunto all’esistenza nella carne (Rm 7,24; 8).
Mentre I’esistenza “nella carne” porta e proietta alla caducita e alla morte, I’esistenza “nella fede™
indirizza al futuro di Dio. Alla scuola di Gesu Paolo vive il suo rapporto di ascolto e di sequela
come un’esperienza forte di intimita e di amore d’amicizia nei confronti della Persona amica di
Gesu. L’ascolto per Paolo genera la fede (cf Rm 10,17), e questo per lui non é far propria una
dottrina oppure speculare su una serie di idee. Non e un puro e semplice processo conoscitivo
intellettuale. Il conoscere dell’esperienza di fede per Paolo coincide ed & il “conoscere” biblico
ebraico. Lo jada. E questo conoscere é caratterizzato da una forte esperienza ed un forte sentire
sponsale ed amicale. E la conoscenza dell’intimita dell’Altro, del pervenire nello spessore pil
profondo dell’essere dell’altro. E” un’esperienza di unione, di affettivita unitiva, che trasfigura i due
in una nuova entita e realta. Paolo sintetizza questa conoscenza del Cristo, che lo ha conquistato.
Essere crocifisso e rimanere crocifisso diventa allora un cammino di liberazione dal peccato, dal
difetto predominante come cammino di cesellatura della nostra coscienza:

Qui continua la logica del “piu” secondo la kenosi. Qui si passa dall’ lo idolatrico, saccente,
arrogante, autonomo, autarchico all’ lo kenotico dello spogliamento e dello svuotamento di Fil 2:
per cui non si vive piu se stessi come “un tesoro geloso”, ma si vive quella conversione ontologica
per cui non si toglie qualcosa all’essere, ma si permette all’essere di portare a compimento il
potenziale della propria unicita. Quando Gesu vive in me immediatamente si presenta la dimensione
kenotica, apostolica ed eucaristica. La vita vissuta nella carne, &v copxi, ecco che la si vive nella
fede, év miotey, in Cristo Gesu il quale infatti si consegna (Gv 15,13: “Nessuno ha un amore pil
grande di questo: dare la sua vita per i propri amici.”). Questa consegna avviene nella reciprocita,
fifty-fifty tra I’uomo e Cristo. Anche le nostre fatiche, come le fatiche di Paolo, possono diventare il
luogo, dove poterci, anche paradossalmente, riposare per permettere di sentire e gustare
internamente questo mistero di amore, che chiede amore: avere ed essere, cioe, in tutto e sempre il
pensiero di Cristo...! Il passaggio finale,"ma Cristo vive in me”, ci invita, dunque, a vivere
un’autentica esperienza di fede, di speranza e di amore, che ci permetta di vivere un’esperienza
spirituale davvero cristificata, in cui il Cristo vive la sua originalita nella mia originalita. Giacomo
si cristifica, Cristo si “giacomizza”. Francesco si cristifica, Cristo si “franceschizza”.

Si giunge a donare il proprio “io profondo” nell’ “io profondo” di Gesu che lo dona ogni momento
per me. E il cammino dell’esperienza spirituale cristificante come conformazione trasfigurativa e
quindi sostitutiva. Cosi si entra, attraverso questo ascolto cristificante, nell’ Apostolato della vita
interiore eucaristica e cristificata. L’apostolo diviene ed e un ostensorio che contiene Gesu Cristo e
spande una luce ineffabile intorno a sé la luce che viene dalla perenne conversione (cf 2Cor 4,6).

23



TERZA PARTE: ALCUNI TEMI TEOLOGICI DELL’ESPERIENZA SPIRITUALE DI
PAOLO DI TARSO TRATTI DAL SUO EPISTOLARIO

12. Lachiamata ad essere discernimento spirituale: 1Ts 5,16-24.

Il cammino esperienziale del discernimento spirituale, che Paolo vive ed incarna si situa e si
colloca indubbiamente all’interno della logica di un concetto biblico chiaro e specifico. | verbi, che
nell’AT trasmettono e descrivono il discernimento sono bachar, bachan, saraf, iagar e hagar ed
esprimono sempre I’idea del provare, esaminare e sottomettere alla prova. In una dimensione piu
metaforica questi verbi indicano I’esaminare ed il provare le persone (i reni ed il cuore) per
conoscerle in profondita. “Tanto bachan, quanto saraf indicano I’azione che saggia le monete per
controllare la genuinita” (G. Castellino, Libro dei Salmi, Torino-Roma, 1955, p.62.).

Questa idea del discernimento, mutuata da questi verbi, risulta essere anche molto cara al profeta
Geremia (Ger 17,9-10: “’Niente & piu infido del cuore e difficilmente guarisce! Chi lo pud
conoscere? “lo, il Signore, scruto la mente e saggio i cuori, per dare a ciascuno secondo la sua
condotta, secondo il frutto delle sue azioni.”), come cammino di raggiungimento della propria
autenticita, che e ben presente ed operante nel vissuto esperienziale e spirituale di Paolo. Lo
ritroviamo il senso di questo bachan anche nel salmo 139 (“Tu mi scruti e mi conosci”), in questa
dimensione che e appunto “il fare verita e autenticita su se stessi”. Tutto questo sentire si deposita in
Paolo attraverso il verbo SoxiudCewv, che traduce quasi sempre nel greco della LXX i verbi ebraici
succitati. Paolo ci consegna perd una sua specificita. Per Paolo il verbo “consiste essenzialmente
nel discernere la volonta di Dio nel concreto di un situazione determinata” (G. Therrien).

Paolo usa 17 volte il verbo SoxudZewv rispetto alle 22 volte, che questo risulta essere presente nel
NT. Le ricorrenze sono in:

- 1Ts 2,4b (con due ricorrenze): “ma, come Dio ci ha trovato degni di affidarci il Vangelo
cosi noi lo annunciamo, non cercando di piacere agli uomini, ma a Dio, che prova i nostri cuori.”.
Caratteristico & che Paolo descriva il Dio di Gesu il Padre come “colui che discerne i nostri cuori”.

- 1Ts 5,21: “Vagliate ogni cosa e tenete cio che & buono.”. Questo sara il primo testo che
esamineremo all’interno della prima lettera redatta da Paolo nel 50/51 e primo scritto assoluto del
NT. Il discernimento mira anzitutto a cogliere la realta attraverso gli occhi dello Spirito.

- 1Cor 3,13: “il fuoco provera la qualita dell'opera di ciascuno” e I’idea del saraf. Il
discernimento diventa anche il modo per verificare la vita spirituale di ciascuno.

- 1Cor 11,28: “Ciascuno, dungue, esamini se stesso e poi mangi del pane e beva dal calice”.
Il senso del verbo doxiudlewv cresce ancora come “fare verita”: il latino usa il termine verificare.

- 1Cor 16,3: “Quando arrivero, quelli che avrete scelto li mandero io con una mia lettera per
portare il dono della vostra generosita a Gerusalemme.”. Altra dimensione del verbo é quella della
scelta delle persone per la missione, una dimensione operativa.

- Fil 1,10: ““(E percio prego) perché possiate distinguere cio che e meglio ed essere integri e
irreprensibili per il giorno di Cristo”. Ora la novita € l’aggiunta di questo “meglio” (1
SrapEpovta) che ritroveremo anche in Rm 2,18. Anche questo testo esamineremo perché qui Paolo
sottolinea che il discernimento deve essere caratterizzato dall’aumento dell’ @yamm, che deve
diventare aicOficic cioé delicatezza, raffinatezza, sensibilita, tenerezza. Tale riflessione e
considerazione sappiamo che si trasferira nell’originalita di Ignazio di Loyola, che nelle
Costituzioni della Compagnia di Gesu parla piu volte della discreta caridad.

- 2Cor 8,8: “Non dico questo per darvi un comando, ma solo per mettere alla prova la
sincerita del vostro amore con la premura verso gli altri.”. Siamo nel contesto della colletta per
Gerusalemme e si tratta dunque di saggiare I’amore per gli altri.

- 2Cor 8,22: “Con loro abbiamo inviato anche il nostro fratello, di cui abbiamo piu volte
sperimentato la sollecitudine in molte circostanze”. Ancora una volta il tema é la scelta di una
persona, questa volta per portare il frutto della colletta.

- 2Cor 13,5: “Esaminate voi stessi, se siete nella fede; mettetevi alla prova. Non riconoscete
forse che Gesu Cristo abita in voi? A meno che la prova non sia contro di voi!”. Ancora una volta il
discernimento riguarda se stessi, ora circa alla propria fede.

24



- Gal 6,4: “Ciascuno esamini invece la propria condotta e allora trovera motivo di vanto solo
in se stesso e non in rapporto agli altri.”. L’esame di se stesso ora si riferisce al proprio agire, alle
cose fatte per non dipendere dal giudizio altrui.

- Rm 1,28: “E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha
abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne”. Si sta
parlando del peccato dei pagani che “hanno fatto discernimento di non avere conoscenza-relazione
con Dio”. Insomma il peccato, il non conoscere Dio é per Paolo oggetto del discernimento.

- Rm 2,18: “ne conosci la volonta e, istruito dalla Legge, sai discernere cio che € meglio”.
Ecco la relazione con cio che € meglio che e appunto il superamento della legge dei ggiudei.

- Rm 12,2: “Non conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il
vostro modo di pensare, per poter discernere la volonta di Dio, cio che & buono, a lui gradito e
perfetto”. Ecco il discernimento che fa riferimento proprio alla volonta di Dio.

- Rm 14,22: “Beato chi non condanna se stesso a causa di cio che approva.”. Siamo al
discernimento sul piano della coscienza personale.

- Ef 5,10: “Cercate di capire cio che & gradito al Signore.”. Eccoci di nuovo al termine di
discernimento del “gradito”, in greco sUdpeotov, che attiene al culto, all’offerta spirituale di sé.

- 1Tm 3,10: “Percio siano prima sottoposti a una prova e poi, se trovati irreprensibili, siano
ammessi al loro servizio.”. Il discernimento e qui legato agli animi e quindi sempre all’essere
verificati, alla prova come quella del fuoco.

Vediamo allora il primo dei due testi significativi per poter veramente comprendere il significato
del “discernimento” in Paolo.

1Ts 5,16-22: “**Siate sempre lieti, 'pregate ininterrottamente, *®in ogni cosa rendete grazie:
questa infatti & volonta di Dio in Cristo Gesu verso di voi. **Non spegnete lo Spirito, ?’non
disprezzate le profezie. **Vagliate ogni cosa e tenete cid che & buono.?’Astenetevi da ogni specie di
male.”. La struttura e lapidaria consegnandoci gli elementi fondamentali del discernimento.

v.1: Siate sempre lieti, TIavrote yaipete & il cuore del NT anche secondo Paolo. Ricordiamo
infatti le prime parole del vangelo con I’annuncio a Maria. La gioia € nel fatto che “il Signore € con
te” e, quindi, “non sono piu io che vivo, ma Cristo vive in me”. Anche nel frutto dello Spirito subito
dopo I’amore c’¢é la gioia (Gal 5). In una lettura credente della Scrittura ecco che ci viene in mente
Gv 16,22: “il vostro cuore si rallegrera e nessuno potra togliervi la vostra gioia.”. In Bar 3,34 sono
le stelle che gridano la gioia: “Le stelle hanno brillato nei loro posti di guardia e hanno gioito”. Se
non c’é la gioia dello stare col Signore manca proprio I’abc del discernimento.

v.2: “Ypregate ininterrottamente”. Ma che vuol dire? Agostino ne fa I’esegesi nel commento al
Salmo 37: “Il tuo desiderio € la tua preghiera: se continuo ¢é il tuo desiderio, continua é pure la
tua preghiera. L'Apostolo infatti non a caso afferma: «Pregate incessantemente» (1 Ts 5, 17).
S'intende forse che dobbiamo stare continuamente in ginocchio o prostrati o con le mani levate per
obbedire al comando di pregare incessantemente? Se intendiamo cosi il pregare, ritengo che non
possiamo farlo senza interruzione. Ma v'e un'altra preghiera, quella interiore, che é senza
interruzione, ed e il desiderio. Qualunque cosa tu faccia, se desideri quel sabato (che ¢ il riposo in
Dio), non smetti mai di pregare. Se non vuoi interrompere di pregare, non cessare di desiderare. Il
tuo desiderio € continuo, continua € la tua voce.”. Forse questa é I’esegesi piu bella di questo passo.
Siamo nella dimensione della preghiera affettiva che poi ritroviamo in Ignazio e nel suo “sentire e
gustare le cose internamente”.

v.3:%in ogni cosa rendete grazie”. Il verbo & quello tecnico dell’eucaristia. Insomma ecco la
triade necessaria del discernimento: gioia, preghiera e vedere tutto come grazia, gratis. In 1Cor
15,10 troviamo infatti poi: “10Per grazia di Dio, pero, sono quello che sono”. La transustanziazione
comincia con il Prefazio che comincia proprio con il rendere grazie a Dio. E il rendimento di grazie
che insieme alla gioia e alla preghiera mi fa veramente essere nella “volonta di Dio a mio riguardo”
in Cristo Gesu.

25



13. La preghiera per essere discernimento spirituale (Fil 1,9-11)

Il passaggio fondamentale sulla dimensione affettiva di san Paolo che sta a fondamento della
discreta carita ignaziana. 1l testo & preceduto da alcuni versetti importanti in Fil 1,3-4: “*Rendo
grazie al mio Dio ogni volta che mi ricordo di voi.*Sempre, quando prego per tutti voi, lo faccio
con gioia”. Si nota anzitutto un chiasmo strutturale tra 1Ts 5,16-18 vista prima e Fil 1,3-4.

A Siate sempre lieti (chairete): v.16.

B Pregate ininterrottamente (proseucheite): v.17.

Cln ogni cosa rendete grazie (eucharisteite): v.18

C'Rendo grazie al mio Dio (eucharisteo): v.3a.

B*Sempre quando prego (proseuchomai): v.4a.

AlLo faccio con gioia (meta charapoioumenos):v.4b.

Ed eccoci al nostro testo in cui Paolo chiede il “pit” dell’amore per quelle persone che ha a cuore.

“E percid prego che la vostra carita cresca sempre pil in conoscenza e in pieno discernimento,
%erché possiate distinguere cid che & meglio ed essere integri e irreprensibili per il giorno di
Cristo, ricolmi di quel frutto di giustizia che si ottiene per mezzo di Gesu Cristo, a gloria e lode di
Dio.”.

Il dinamismo del crescere nel “piu” dell’amore che troviamo anche in Rm 12,9-10: *“:La carita non
sia ipocrita: detestate il male, attaccatevi al bene;-amatevi gli uni gli altri con affetto fraterno,
gareggiate nello stimarvi a vicenda.”. Cosi come anche i 15 attributi della carita nell’inno di 1Cor
13. Ma dove deve crescere quest’amore? Nell’aspetto della delicatezza, tenerezza, dolcezza che e
indicata dal termine importantissimo in questi testi che & aicOnoic. Che I’amore cresca - dice Paolo
- &v Emyvwoet kal o aicOnoet, cioé in conoscenza (cosi come abbiamo imparato a capire che @
“profonda intimita”) e in piena “delicatezza discernente”, la “sensibilita discernente”, insomma la
discreta carita di Ignazio. Infatti solo cosi si arriva al “meglio” a poter doxipdlewv Updc 0
StpEpovta, “discernere/distinguere cio che & meglio”. San Girolamo traduce aicOnoic con tactus
spiritualis ed effettivamente € una buona traduzione. Si tratta di entrare progressivamente in
un’esperienza unitiva che ci rende delicati, sensibili e teneri. La raffinatezza del “piu” dell’amore la
ritroviamo in quella maternita preveniente di Maria a Cana con Gesu: una delicatezza che intuisce e
desidera quel “di piu” e “meglio” e cosi fa un servizio nella carita.

Perché avvenga tutto questo ecco che Paolo ricorda di essere uomini “integri e irreprensibili per il
giorno di Cristo e ricolmi del frutto di giustizia”. Insomma si tratta di essere questo “di piu di amore
raffinato” non nell’astrattezza, ma al contrario nella quotidianita perché quel “giorno di Cristo” non
e solo escatologico, ma € anche il “qui ed ora”. Tutto questo diventa “gloria e lode di Dio”.

Paolo ci dona questa perla preziosa dell’ aicOnoic, dell’amore delicato, discernente che deve
viversi nella liturgia quotidiana e che é sempre attenta alla giustizia.

14. Lachiamata ad essere liberta nel Piu dell’Amore e la Vita nello Spirito (Gal 5,1.13-25)

Il cammino di cristificazione caratterizzato e connnaturalizzato dal “non sono piu io che vivo, ma
Cristo vive in me” di Gal 2,20 si delinea nella operativita dinamica ed esistenziale quotidiana, che
Paolo testimonia come un chiaro e preciso itinerario di crescita e maturazione per divenire una
liberta libera, liberata e liberante nel “Piu dell’amore”. In Gal 5,1 Paolo dice che Cristo, il Cristo
che vive in lui, “ci ha liberato per la liberta”. La liberta interiore diviene e si concretizza per lui,
allora, come la condizione necessaria e sufficiente per essere in questo permanente e dinamico
cammino di sostituzione trasfigurativa del proprio io in quello dell’lo di Cristo, che desidera vivere
in Paolo stesso. La liberta interiore diviene, in questo modo, per Paolo uno stato di vita da assumere
e fare proprio nella sua originalita secondo i propri specifici ed irrepetibili doni naturali, i propri
talenti ed i particolari carismi. Paolo ci ha ricordato in Gal 2,20, che I’uomo cristificato e I’uomo
nuovo e come I'uomo nuovo sia di fatto I’'uomo spirituale che ha il pensiero di Cristo. Ora
quest’uomo spirituale € I’'uomo adombrato permanentemente dallo Spirito nella luce del testo di
2Cor 3,17: “Dove c’é lo Spirito del Signore c’é liberta”. Questa liberta diviene ed e, allora, il frutto
di un cammino di conoscenza sponsale e d’amore con Cristo.

26



La liberta interiore e, quindi, il frutto privilegiato di una esperienza unitiva di amore appassionato
e sponsale dell’io di Paolo con I’lo di Gesu. L’itinerario che, allora, I’Apostolo ci propone per
crescere € maturare in una liberta interiore sempre piu libera, liberata e liberante é eleggere il piu
dell’amore per essere kenoticamente perduto e trasformato nell’Amato. Ecco il testo di Gal 5,13-
15: “Voi infatti, fratelli, siete stati chiamati a liberta. Che questa liberta non divenga perd un
pretesto per la carne; mediante I’amore siate invece a servizio gli uni degli altri. Tutta la Legge
infatti trova la sua pienezza in un solo precetto: Amerai il tuo prossimo come te stesso. Ma se vi
mordete e vi divorate a vicenda, badate almeno di non distruggervi del tutto gli uni gli altri!”.

Per giungere alla liberta interiore che sola ci porta a scegliere ed eleggere il piu dell’amore,
dobbiamo essere consapevoli, coscienti, convinti, insieme a Paolo, che la liberta interiore € un
essere dal e per il Signore. Dobbiamo e vogliamo essere sempre piu convinti che la liberta interiore
e innamorarsi di Dio e di Cristo, & un essere sempre con lui! Essere liberta interiore per ciascuno di
noi e convincersi sempre di piu che possiamo essere trasfigurati e resi sempre piu veri soltanto da
uno stile di vita cristificato che, contro I’avidita, I’avarizia, I’ambizione, il desiderio sfrenato di
possedere, vive “solamente” di poverta e di umilta. Cosi davvero possiamo risalire alla coscienza
del Figlio, per configurarci a Lui e conformarci alla sua piena liberta filiale sotto I’azione dello
Spirito. In altre parole, c’e bisogno di un desiderio interiore forte di cammino di purificazione della
nostra liberta, per seguire Cristo povero. E questo bisogno forte di seguire Cristo povero
fondamentalmente e distacco affettivo: rinunciare a tutto con tutto cuore. Non basta dire: sono
deciso, aspetto quello che il Signore vuole da me! Bisogna che io rinunci con tutto il cuore ad ogni
sistema di potere, di ambizione, di sovrastruttura; e poi solo allora il Signore mi indichera la sua
scelta da realizzare ed incarnare nella mia originalita ed irripetibilita per il bene della comunione.
Bisogna che realmente ci affezioniamo allo stile integrale di vita di Gesu. Se ci accontentiamo di un
certo equilibrio, prima o poi, le nostre ambizioni, lo rompono; se invece ci sforziamo di essere con
Gesu in tutte le circostanze, giungeremo a possedere la piena e profonda liberta di cuore.

15. Laliturgia della vita (Rm 12,1-2)

Il termine “liturgia della vita” per questo testo inizia a comparire dalla lavoro di R. Corriveau, The
Liturgy of Life. A Study of the Ethical Trought of St. Paul in His Letters to the Christian
Communities, Bruxelles-Paris-Montréal 1970. Vediamo il testo e la struttura di Ugo Vanni.

contesto remoto: v.1

contesto prossimo: v.2a

azione del discernimento della volonta’ di Dio: v.2b

una possibile verifica: v.2c

Alla luce di questa struttura possiamo dire che “la liturgia della vita” € la cristificazione di Paolo
da cui derivano tutti gli elementi teologici e spirituali che Paolo ci consegna.

Contesto remoto: v.1:“Vi supplico, dunque, fratelli, in virtu di tutta la bonta di Dio, a offrire i
vostri corpi come un’offerta sacrificale, ma che continua a vivere, santa, gradita a Dio, il vostro
culto che da senso alla vita.”

Certamente questa € la parte parenetica della lettera come indica il verbo “supplico” (ropaxoA®).
Ma questo verbo si ricollega anche al Paraclito, al Consolatore e rimanda anche all’inizio della
2Cor quando si ripete per 12 volte. “*Sia benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gest Cristo,
Padre misericordioso e Dio di ogni consolazione! “Egli ci consola in ogni nostra tribolazione,
perché possiamo anche noi consolare quelli che si trovano in ogni genere di afflizione con la
consolazione con cui noi stessi siamo consolati da Dio. (...).”. Martini sostiene che in Paolo la
consolazione ¢ “sostanziale” nel senso di Gal 2,20 cioé che “non sono piu io che vivo, ma Cristo
vive in me”. Si tratta dunque molto di piu di una semplice esortazione.

Paolo esorta “in nome delle viscere misericordiose di Dio” che dall’ebraico al greco sono tradotte
in questo termine greco usato solo 4 volte da Paolo: 310 t@v oixtipuddv. Paolo dunque con questa
premessa della misericordia passa al linguaggio sacrificale. Il sacrifico ha la sua intelligenza:
penetrarla significa capire che di fondo il sacrificio & semplicemente “sacrum facere”, “fare sacro”.

27



Gia la sapienza contestatrice di Qohelet ricordava che c¢’é un tempo per tutte le cose. Cosi facendo
proprio I’invito del salmo 90 a saper contare i propri giorni si giunge a quella sapienza del cuore,
che permette contemplativamente di gustare ogni momento spazio temporale nella logica sacrificale
del rendere e fare sacro quel momento puntuale della vita inserito nella storia sacra della liturgia
della vita di ogni credente. Prima di fatiche, rinunce, umiliazioni, il sacrificio & questo: offrire il
tempo di qualita, il tempo come koupdc, occasione propizia da vivere con tutto il proprio essere (si
parla di corpo e non semplicemente di carne!). Per Paolo il corpo (cwpa) € un Tu relazionale
(“concretezza relazionale”, dice Vanni), dove la persona in cammino di unificazione della carne,
dell’anima e dello spirito, come abbiamo gia precedentemente ricordato, & protesa verso la relazione
con Dio con I’altro e con il creato. Gesu nel miracolo della moltiplicazione dei pani dice proprio
“date voi stessi da mangiare”. Questo sacrificio secondo la traduzione di Vanni e vivente perché
continua a vivere e da senso alla vita. Cosi Vanni traduce la Aoyikn Aatpeio, il culto spirituale. La
liturgia sacrificale infatti da senso alla vita.

L’aggettivo LoyuOc, che Paolo usa lo troviamo, nel NT solo qui in Rm 12,1 ed una sola volta in
1Pt 2,2, dove Pietro sta parlando della necessita per il cristiano di assumere il genuino latte
spirituale per divenire pietre vive nella costruzione. Letteralmente questo aggettivo rimanda al
sostantivo 10gos e quindi la traduzione letterale e che da senso logico, che rimanda in qualche modo
al logos, alla parola. Non vogliamo forzare I’interpretazione, ma il rimandare al logos, come parola,
chiaramente ci potrebbe proiettare nella traiettoria spirituale del Logos incarnato, che appunto
incarnandosi e mettendo la tenda tra di noi (Gv 1,14) e divenuto sacrificio di soave odore
assumendo un corpo ed entrando nel mondo per compiere ed essere la volonta del Padre. Rimane
interessante sottolineare come con questa logica dell’aggettivo Paolo e Pietro ci vogliano indicare
un senso particolare dello “spirituale”. Lo accogliamo con interesse e con attenzione.

Il sostantivo Aatpeia, che significa culto, lo troviamo 5 volte nel NT e 2volte in Paolo e sempre
nella lettera ai Romani. Il significato di culto rimanda chiaramente a quella dinamica di un culto
non formale e chiuso dentro un rituale asettico ed ingabbiato, ma si estende ad ogni momento
esistenziale della vita cosi appunto da poterlo chiamare e considerare come liturgia della vita.

Contesto prossimo: v.2a: “‘E non prendete la forma di questo secolo, ma lasciatevi trasformare
continuamente mediante un rinnovamento della vostra mente...”.

Qui I’invito & a non essere schematici mettere gli schemi (uf) cvoynuarilesde) di ogni mondo
(anche quelli apparentemente buoni) perché la lettera uccide e non rende possibile il nuovo Tabor a
cui fa riferimento il verbo passivo della trasformazione: petapopeoloOe. Si tratta di una
trasfigurazione che riguarda la mente, perché I’'uomo spirituale “ha il pensiero di Cristo”. Questo &
il rinnovamento di una persona cristificata. Possiamo fermarci, anche, a considerare la portata di
questi due verbi appena menzionati. Ciascuno dei due risulta essere composto da una preposizione e
un sostantivo, sostantivi, che presi a sé stante e nella loro peculiarita, rimandano a due significati
ben precisi e distinti. oynuo assume piu il valore di figura esteriore e superficiale, mentre con
nopen penetriamo nella dimensione della forma come modo di esistere totale, essere intimo, realta
profonda. Abbiamo cosi questa trasfigurazione, che, nella sua forma passiva, permette di mettere
nel giusto risalto operativo la presenza-azione dello Spirito, che si innesta nella e sulla sinergia
libera della collaborazione umana, e attraverso la sua dinamicita continua instancabilmente il
cammino di maturazione e di edificazione dell’uomo nuovo. Questo progresso di “trasformazione
trasfigurativa” &, nell’ottica paolina, una realta dinamica, che ha il suo evidente e preciso inizio nel
Battesimo e poi, a partire dalla rigenerazione battesimale, la presenza dinamica dello Spirito, si
manifesta nel discernimento quotidiano della volonta di Dio, che lo dirige sempre piu alla carita.

Azione del discernimento della volonta di Dio: v.2b: ““...in modo che possiate discernere quale é
la parte della volonta di Dio”.

Paolo arriva al punto massimo per cui I'uomo che vive questa liturgia della vita e la
trasfigurazione della mente, che vive il “tempo di qualitad” del xaipdc, allora & capace di discernere.

28



10 dokpdle vuag ti o 0EANua Tod Beo0d. Con il pronome i ecco la traduzione di Vanni: “perché
voi discerniate il “qui ed ora” della volonta di Dio”, o meglio “il dettaglio della volonta di Dio”.

Il nostro testo puo allora indicare, in sintonia con 1Ts 4,3; 5,18 e Gal 1,4, che per volonta di Dio,
oggetto del doxwalev, dobbiamo intendere un cammino continuo di conversione e di
trasfigurazione ontologica sostitutiva della persona del credente nella Persona del Signore Gesu, che
come in Paolo vuole vivere la vita di ogni credente cristiano dal di dentro del suo essere.

Questo cammino & da vivere e realizzare ogni giorno: astenendoci dall’impurita, rivestendoci di
gioia, preghiera e azione di grazie e giungendolo alla perfezione dell’amore e nell’amore.

Una possibile verifica: v. 2c: *“...il dettaglio della volonta di Dio, cio che & buono e gradito a lui e
perfetto.

Eccoci allo scopo finale del discernimento: si tratta di arrivare ad avere proprio il gusto, il
pensiero di Dio. Si cerca il 10 dyobov kai evapeotov kol téAeiov. Da notare il “perfetto” che
richiama Ignazio e soprattutto la conclusione della stessa vita di Gesu: il compimento.

Essere buono per Paolo, e per tutta la Scrittura, non é il solo bene morale, ma e soprattutto cio che
e conforme alla volonta di Dio. Il bello ed il buono sono solo cio che é nel cuore e secondo il cuore
di Cristo, del Padre, dello Spirito: tutto il resto & uno sprecare tempo, energie e voglia di vivere.

Essere gradito € un continuo invito ad avere sempre piu il pensiero di Cristo: il cristiano deve,
solo, scegliere come sceglierebbe e sceglie il Gesu che vive in lui: non c’e bisogno di altro!

Essere perfetti, come € perfetto il Padre vostro celeste (cf Mt 5,48). La perfezione non é altro che
essere nel Padre, ragionare come il Padre, come fa Gesu. Il credente si occupa delle cose del Padre,
e nel Padre, fa solo quello che piace a lui. Il Piu dell’amore ritorna come il vero ed autentico
ritornello, che Paolo canta nella sua liturgia della vita.

In conclusione possiamo ricevere da Paolo una speciale “perla preziosa” riguardo al discernimento
della volonta di Dio. Il cristiano, rinnovato profondamente nella trasformazione-trasfigurazione
battesimale in Cristo, pud e deve compiere il suo cammino come continua ricerca della volonta di
Dio in ogni istante della sua esperienza concreta e reale, rispondendo alle esigenze della fede e della
carita fraterna Questo cammino in Cristo trovera il suo specifico “nel cercare il dettaglio della
volonta di Dio che ci interessa momento per momento”. L’esperienza della liturgia della vita
cristificata non puo che essere un continuo essere sacrificio di buon odore (cf Ef 5,2) di quella
cristificazione, che fa il cristiano buon profumo di Cristo (cf 2Cor 2,15) per gli altri in un autentico
itinerario e pellegrinaggio di cristificazione cristificante molti.

16. Elementi sintetici della cristificazione di Paolo come esperienza spirituale e teologica

Vogliamo fermarci a sottolineare e descrivere alcune note dalle quali si evidenziano gli elementi
caratteristici e sintetici dell’esperienza spirituale e teologica di Paolo di Tarso, cosi come si
evincono dalla condivisione esperienziale, che egli ci ha donato nei brani analizzati.

Il concetto-esistenziale chiave attorno al quale deve essere organizzata tutta la teologia e la
spiritualita vissuta e sperimentata da Paolo come un itinerario spirituale di cristificazione crediamo
che non possa non essere considerato ed accolto che chiaramente Cristo stesso. Tutto questo ci
riporta, nuovamente e con incisivita particolare ancora all’esperienza fondante e fondamentale
dell’esperienza vissuta da Paolo sulla via di Damasco, dove quel bagliore di luce, che spenge per tre
giorni la sua capacita visiva, non puo che rappresentare che il simbolo dell’accecante splendore che
invade e penetra il suo essere. La salvezza si ottiene, percio, non piu attraverso I’osservanza
meticolosa delle infinite prescrizioni rituali e legalistiche ma solo accettando “nella fede” la “buona
novella di Gesu Cristo”, cioe il Suo Vangelo. L’'uomo, in particolare, in forza della Redenzione,
viene a trovarsi in un rapporto tale con il Cristo Risorto da diventare un suo membro vivo, un suo
“consanguineo”, un “figlio adottivo” di Dio, proprio in forza di questa assimilazione ontologica a
Cristo. Inseriti “innestati” nel “Figlio”, anche noi diventiamo “figli”: anzi € proprio a questo che gia
“prima della fondazione del mondo” ci ha “predestinati” I’amore di Dio. Quest’ultima
considerazione gia ci fa intravedere un’altra dimensione non meno affascinante del Cristo, I’aspetto
ecclesiologico. Cristo si comunica spiritualmente ai suoi fedeli e prolunga e dilata in essi la sua vita.

29



In questo modo si realizza e si delinea come una misteriosa moltiplicazione, che egli fa di se
stesso. E la dottrina del “Corpo mistico”, anche questa gia enunciata nella risposta del Risorto sulla
via di Damasco: “lo sono il Gesu che tu perseguiti”. C’é dunque identificazione fra il Cristo e i
cristiani. Parlando della sua esperienza spirituale di cristificazione, I’Apostolo puo, quindi, dire:
“Ormai non sono pil io che vivo ma Cristo vive in me” (Gal 2,20). E chiaro che questo vale anche
come impegno programmatico per ogni cristiano: € la “fede” intensa, che sempre fiorisce
nell’amore, a realizzare questo innesto di vita soprannaturale, che ora agisce misteriosamente
nell’interno degli spiriti, ma che domani sboccera negli splendori della gloria (Col 3, 2-4).

Ma in questa sua intimita con Cristo, il cristiano non pu0 estraniarsi dai “fratelli”, ogni cristiano,
infatti, e “debitore” verso tutti della grazia e dei doni ricevuti da Dio. Anche Paolo diceva di essere
“debitore verso i Greci e i barbari, verso i sapienti e gli ignoranti” (Rm 1,14). In un organismo
vivente, ogni membro vive per il concorso di tutti i membri. E esattamente questo il principio che
viene ricordato per regolare 1’uso dei carismi (1Cor 12, 4-7). Questa unione e fusione di sentimenti,
pero, é soltanto una pallida immagine della perfetta unita che regnera nei cieli, quando Dio sara
davvero “tutto in tutti” (1Cor 15,28) e Cristo consegnera al Padre il “regno” (1Cor 15,24) cosi
faticosamente conquistato col suo Sangue.

30



