
  Seveso, 2 ottobre 2018 

1 
 

 

QUANTO PROFUMA DI CRISTIANO LA COSCIENZA ADULTA ATTUALE? 

Intervento di don Armando Matteo 

 

Nel prendere  la parola e  salutare  ciascuna e  ciascuno di Voi,  saluto e  ringrazio di 

cuore don Massimo per questa preziosa occasione di confronto su un tema che sta a 

cuore di tutti noi: la vita buona delle nuove generazioni. Il mio specifico intento sarà 

quello  di  mettere  in  comune,  il  più  chiaramente  possibile,  alcune  personali 

convinzioni  –  dodici  per  la  precisione  –  maturate  in  questi  anni  di  lavoro  e  di 

riflessione  su  ciò  che da  domani  appunto  verrà discusso  al  Sinodo  dei  vescovi:  “I 

giovani, la fede e il discernimento vocazionale”. 

 

Introduzione 

 

La prima convinzione riguarda il fatto che non è possibile comprendere quasi nulla 

del mondo delle nuove generazioni – né del loro rapporto sempre più difficile con 

la fede e con la propria collocazione nel mondo – senza tenere presente ciò che è 

accaduto e che sta accadendo nel mondo delle generazioni adulte.  

Per  dire  le  cose  con  un  autore  a  voi  e  a me  particolarmente  caro,  e  cioè  con  le 

splendide parole di Pierangelo Sequeri, c’è sempre e daccapo da ricordarsi che: «La 

buona notizia è questa: ogni  generazione  viene  al mondo  con  i  fondamentali  che 

deve avere; sono  idealisti come noi, goffi come noi, teneri come noi, stupidi come 

noi  che  volevamo  cambiare  il mondo  ogni momento.  La  cattiva  notizia  è  questa: 

trovano noi. E noi siamo un po’ cambiati». Per ridire questa convinzione con le mie 

parole,  si  tratta  di  afferrare  questo:  ogni  nuova  generazione  che  viene  al mondo 

possiede  tutto  quello  che  deve  possedere  per  fare  il  proprio mestiere,  compresa 

quella della quale ci occuperemo in modo speciale: la generazione nata dopo il 1981 

(o le due generazioni nate dopo il 1981). Il vero punto problematico resta lo spazio di 

manovra  che  ad  ogni  nuova  generazione  lasciano  o  consentono  quelle  che  la 

precedono e questo dipende direttamente dal loro modo di essere e di interpretare la 

propria parte nel mondo. Ebbene, Sequeri afferma che le generazioni già presenti al 

mondo – e qui  il riferimento è essenzialmente alla generazione dei Boomers (1946‐

1964)  e  alla  “generazione  X”  (1964‐1980)  –  sono  un  po’  cambiate. Da  parte mia 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

2 
 

calcherei  un  po’  la mano  dicendo  che  per  la  precisione  queste  due  ultime  citate 

generazioni si sono parecchio “rimbecillite”. 

Sotto questa  luce,  sarà particolarmente  interessante  verificare quanta attenzione, 

lungo  le discussioni  sinodali,  verrà prestata proprio  a  ciò  che  già da  tempo  viene 

chiamata “la questione dell’adulto” (cfr.  Il volto missionario delle nostre parrocchie 

in  un  mondo  che  cambia,  9);  e  dunque  verificare  l’emergere,  all’interno  della 

coscienza  ecclesiale,  della  necessità  di  avviare  al  più  presto  una  pastorale  della 

seconda età. 

 

La  seconda  convinzione  riguarda  il  posizionamento  generale  delle  nuove 

generazioni nei confronti dell’universo Chiesa e dell’universo fede cristiana. Dalla 

Chiesa  e  da  ciò  che  essa  annuncia  a  proposito  di  fede  i  giovani  di  oggi  non  si 

aspettano quasi più nulla.  

Ci  tengo  subito  a  specificare  che parlo di questa Chiesa  che  siamo noi oggi  e del 

nostro modo di annunciare oggi la fede. Vi è una convergenza sostanziale tra tutte le 

rilevazioni sociologiche fatte nel nostro Paese – per non parlare del resto di ciò che 

geopoliticamente ricade sotto  la dicitura “Occidente” – circa un tale “disinteresse” 

delle  nuove  generazioni  per  le  questioni  messe  in  campo  dalla  Chiesa.  Un 

disinteresse che tenderei a trascrivere come difficoltà a rispondere alle seguenti due 

domande:  “Cosa  significa  credere  quando  non  si  è  più  bambini?”,  “Cosa  significa 

essere adulto credente/adulto cristiano?”. Mi pare particolarmente difficile,  infatti, 

contestare  l’irrilevanza del riferimento al Vangelo nei percorsi di crescita adulta da 

parte dei rappresentanti delle nuove generazioni. Lì dove ciascuno di essi decide di 

sé e del proprio destino, esattamente lì non compare alcun riferimento alla parola di 

Gesù.  

Tutto quello che hanno ricevuto dalla partecipazione – ancora massiccia nel nostro 

Paese – ai percorsi di iniziazione cristiana resta un bel ricordo, un “rumore di fondo”. 

E  questo  è  ciò  che  io  da  tempo  chiamo  “incredulità”,  mentre  il  Documento 

preparatorio del Sinodo sui giovani indicava come tendenza della maggior parte dei 

giovani odierni a vivere non contro ma senza Dio e la Chiesa. L’instrumentum laboris, 

al  contrario,  liquida  la questione  “giovani‐credere/non  credere”  con  il  riferimento 

alla religione liquida, ovvero all’avvento dell’epoca della spiritualità, di cui dirò dopo 

qualcosa.  

Anche in questo caso, sarà curioso capire la direzione che proprio su questo terreno 

gli interventi dei membri sinodali daranno alla discussione. Mi pare di poter dire che 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

3 
 

l’istrumentum  laboris abbia una  certa  fretta  rispetto alla necessaria operazione di 

interrogazione  che  il  crescente  “ateismo”  giovanile pone  alla  comunità  ecclesiale; 

una  fretta  motivata  dalla  volontà  di  giungere  il  prima  possibile  a  parlare  di 

discernimento vocazionale e di relativa formazione degli operatori pastorali.    

  

E questo era l’aperitivo. Andiamo al primo piatto.  

  

Primo approfondimento: l’eclissi del cristianesimo domestico 

 

Ci troviamo così alla terza convinzione. Essa trova piena espressione in un passaggio 

dell’Evangelii  gaudium  al  numero  70:  «Nemmeno  possiamo  ignorare  che,  negli 

ultimi decenni, si è prodotta una rottura nella trasmissione generazionale della fede 

cristiana nel popolo cattolico. È  innegabile che molti si sentono delusi e cessano di 

identificarsi con la tradizione cattolica, che aumentano i genitori che non battezzano 

i figli e non insegnano loro a pregare, e che c’è un certo esodo verso altre comunità 

di fede».  

So per esperienza quanto sia difficile, a chi si occupa di cose di Chiesa, ammettere 

che, in verità, nelle nostre famiglie si preghi poco o affatto, che si  legga poco o per 

nulla  il Vangelo,  che  le discussioni delle nostre piccole  tribù  familiari difficilmente 

superino  il  livello  di  chi  vince  quest’anno  lo  scudetto  e  di  che  cosa  sia  più  figo 

indossare  se  la microgonna  o  lo  jeans  così‐rotto‐ma‐così‐rotto  che  si  vede  pure 

l’osso sacro…  

Eppure papa Francesco non teme di dire le cose per come stanno: le nostre famiglie 

non  sono  più  luoghi  “generativi”  della  fede.  E  per  di  più  luoghi  essenziali,  non 

secondari; sostanziali, non accidentali.  

 

Da qui la quarta convinzione: gli occhi di mamma e di papà sono la prima cattedra di 

teologia del cucciolo d’uomo. In verità, il luogo ove ogni bambino può efficacemente 

imparare  la presenza benevola di Dio, e cioè  il  fatto che Dio abbia qualcosa a che 

fare con  la felicità, con  la custodia e  la promozione dell’umano, non sono prima di 

tutto  la Chiesa o  la  lezione del catechismo, quanto piuttosto gli occhi e  l’interesse 

religioso della madre e del padre, e a seguire gli occhi e l’interesse di tutti gli adulti 

significativi  con  cui  viene  a  contatto,  crescendo.    Se  è  dagli  adulti  che  le  nuove 

generazioni  ricevono  l’orientamento  fondamentale  dell’esistenza  verso  Dio  (di 

generazione  in  generazione,  appunto,  come  ricorda  benissimo  papa  Francesco  in 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

4 
 

Lumen fidei 38), potremmo anche dire il primo annuncio, dobbiamo riconoscere che 

da quarant’anni a questa parte gli adulti non onorano più questo compito. 

 

Ci piaccia o meno – ecco la quinta convinzione – dobbiamo al più presto fare pace 

con il dato di fatto per il quale tantissimi giovani attuali sono in verità figli di genitori, 

di adulti, che non hanno dato più spazio alla cura della propria fede cristiana: hanno 

continuato a chiedere i sacramenti della fede, ma senza fede nei sacramenti, hanno 

portato i figli in Chiesa, ma non hanno portato la Chiesa ai loro figli, hanno favorito 

l’ora di religione ma hanno ridotto  la religione a una semplice questione di un’ora. 

Hanno  chiesto ai  loro piccoli di pregare e di andare a Messa, ma di  loro neppure 

l’ombra, in Chiesa. E soprattutto i piccoli non hanno colto  i  loro genitori e gli adulti 

significativi con cui sono entrati in contatto nel gesto della preghiera o nella lettura 

del vangelo.  

A  conferma  di  ciò,  cito  il  dato  trasversale  a  tutte  le  indagini  per  le  quali  dalle 

interviste effettuate con  i giovani non emerge alcuna traccia di una preghiera fatta 

in  famiglia.  Inoltre basterebbe prestare attenzione ai  tanti adulti presenti nella  tv: 

non  pregano mai,  non  hanno  alcuna  devozione,  non  esercitano  alcuna  pratica  di 

pietà.  Per  non  parlare  quasi  delle  idee  che  propongono…  Quando  il  Documento 

preparatorio del  Sinodo  affermava –  lo  ricordavo prima –  che  la maggioranza dei 

giovani oggi non si pone “contro” Dio o la Chiesa, ma che piuttosto sta imparando a 

vivere “senza” Dio e “senza” la Chiesa, il punto di origine di questa inedita situazione 

del mondo giovanile è proprio quest’eclissi del cristianesimo domestico: vero luogo 

in  cui  imparare  a  vivere  con  Dio  e  con  la  Chiesa  da  grandi,  da  adulti.  Come? 

Guardando mamma e papà! Che non pregano, non leggono il vangelo, non vanno a 

messa e parlano di fesserie… 

Ovviamente  si  tratta  di  fenomeno  in  fieri,  questo  dell’eclissi  del  cristianesimo 

domestico, per cui ancora oggi si danno, ringraziando a Dio, famiglie che riescono a 

coltivare condizioni ideali per generare alla fede i piccoli. Non siamo però oltre il 10 

%  delle  famiglie  italiane.  Un  tale  fenomeno  in  fieri,  quello  dell’eclissi  del 

cristianesimo domestico, invece, rende sufficientemente ragione del fatto che oltre 

il 90% dei giovani che pur ci frequentano per un periodo abbastanza lungo alla fine 

manifestino disinteresse per le cose messe in campo dalla Chiesa.  

Eclissi del cristianesimo domestico significa  interruzione della sintonia tra  istruzioni 

per vivere e  istruzioni per credere. Le mamme e  i papà attuali,  la maggior parte di 

loro, hanno  imposto una divergenza netta  tra  le  istruzioni per vivere e quelle per 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

5 
 

credere, una divergenza che, pur non negando direttamente Dio, ha avallato  l’idea 

che la frequentazione della vita in parrocchia e all’oratorio – della vita in parrocchia 

e all’oratorio di come ancora ora è – e pure la scuola di religione fosse un semplice 

passo obbligato per  l’ingresso nella società degli adulti e tra gli adulti della società. 

In  una  parola,  la  teoria  del  catechismo  non  trova  riscontro  nella  pratica  della 

famiglia e in generale degli adulti significativi, e la fede diventa una cosa da bambini 

e finché si è bambini.   

Si è dunque molto  ridotta quella silenziosa ma efficace opera di  testimonianza del 

mondo  adulto,  che  l’azione  pastorale  normalmente  ancora  dà  per  presupposta 

quale prima iniziazione alla fede.  

Inoltre: più “l’adulto di casa” vive senza Dio e senza Chiesa (non prega, non legge il 

Vangelo,  non  parla  di  cose  ultime),  più  “il  piccolo  di  casa”,  che  per  naturale 

inclinazione vuole diventare grande ovvero vuole diventare  come  l’adulto di  casa, 

tenderà  a  pensare  che  le  cose  di  Chiesa  siano  cose  per  bambini  e  che  siano  da 

lasciare  al più presto, per  essere/fare proprio  come  “l’adulto di  casa”,  cioè  come 

mamma e papà. 

Avrà,  il  Sinodo,  il  coraggio  necessario  per  confrontarsi  con  ciò  che  appunto  papa 

Francesco ha  indicato come “rottura della  trasmissione generazionale della  fede”? 

Questo è, a mio avviso, un passaggio obbligato. Per rendere ragione di ciò che capita 

al  credere/non  credere  delle  nuove  generazioni,  ci  vuole  tutto  il  coraggio  che  ci 

vuole per interrogare quel che resta di cristiano nelle nostre famiglie “cattoliche”. 

 

Ed eccoci al secondo piatto. 

 

Secondo approfondimento: l’avvento del “diversamente giovane” 

 

Emerge proprio qui  la bontà dell’impostazione suggerita, sin dall’inizio, da Sequeri. 

Prendersi  cura  della  vita  buona  delle  nuove  generazioni  significa  sempre  tenere 

contemporaneamente fisso lo sguardo su ciò che è capitato e che sta capitando agli 

adulti. E qui ci raggiunge la sesta convinzione: siamo nell’epoca del “diversamente 

giovane”, che è un modo eufemistico per dire la verità più elementare che tocca il 

nostro tempo: gli adulti non sono più quelli di una volta.  

Con molto  coraggio e  con un grande  respiro dobbiamo prendere  coscienza  che  la 

stragrande maggioranza di coloro che hanno compiuto e oltrepassato i 35 anni (una 

parte  enorme  della  società  italiana  attuale),  del  grande  e  nobile  “mestiere 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

6 
 

dell’adulto” – della  vocazione, del  compito, del  “ministero”, del  servizio  connesso 

all’essere adulto e del ruolo educativo specifico e irrinunciabile connesso a quest’età 

della vita – non vuole proprio a che saperne! Più precisamente è la generazione nata 

tra  il 1946 e  il 1964 (seguita a ruota da quella successiva nata tra  il 1964 e  il 1980) 

che  ha  compiuto  una  rivoluzione  copernicana  circa  il  sentimento  di  vita. Oggi  al 

centro delle sue attese non c’è la volontà di diventare adulto, e quindi responsabile 

della società e del suo futuro, ma quella di “restare giovane” ad ogni costo. Questa 

generazione rinnega perciò l’identità strutturale dell’adultità, che è quella di sapersi 

dimenticare  di  sé  in  vista  della  cura  d’altri.  Al  contrario,  come  scrive  più  che 

giustamente  Francesco  Stoppa,  «La  specificità  di  questa  generazione  è  che  i  suoi 

membri,  pur  divenuti  adulti  o  già  anziani,  padri  o madri,  conservano  in  se  stessi, 

incorporato, il significante giovane. Giovani come sono stati loro, nessuno potrà più 

esserlo – questo pensano. E ciò li induce a non cedere nulla, al tempo, al corpo che 

invecchia, a chi è arrivato dopo ed è lui, ora, il giovane».  

Il  contenuto  di  questo  ideale  di  giovinezza  nulla  ha  a  che  fare  con  ciò  che 

normalmente si intende con “spirito della giovinezza” o “giovinezza dello spirito”. La 

giovinezza  come  ideale  è  qui  intesa  piuttosto  come  grande  salute,  performance, 

libertà sempre negoziabile, via sicura per l’affermazione della propria sessualità, del 

proprio successo, del proprio fascino, disponibilità ininterrotta a “fare esperienze”, a 

completarsi e a rinnovarsi. Giovinezza è viagra!  

 

Settima  convinzione:  Quella  degli  adulti  è  una  generazione  che  ha  fatto  della 

giovinezza  il  suo bene  supremo. Si può pertanto, per paradosso, affermare  che è 

una generazione che ama  la giovinezza più dei giovani. Più dei figli. Ed è a causa di 

un  tale  amore  per  la  giovinezza  che  essa  ha  prodotto  un  inquinamento  senza 

precedenti del nostro  immaginario valoriale di base, dalla  lingua che parliamo alla 

grammatica fondamentale dell’esistenza umana: la vecchiaia, la malattia, la fragilità 

umana,  la  morte  e  infine  la  stessa  giovinezza.  Più  disastrosamente  essa  ha 

completamente  riscritto  lo  statuto  dell’essere  figlio,  con  gravi  ricadute 

nell’educativo e nel campo della trasmissione della fede. Giusto qualche esempio. 

A livello  linguistico: se uno muore a 70 anni si dice che è morto giovane, se uno ha 

quarantacinque  anni  è  ancora  un  ragazzo,  un  giovane:  può  aspettare  perciò...  In 

Chiesa  abbiamo  i  giovani,  i  giovanissimi,  i  giovani  adulti,  gli  adulti  giovani,  i 

diversamente giovani e gli adultissimi... 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

7 
 

La vecchiaia è diventata oggi  il nemico “numero uno” della nostra società: è parola 

eliminata da Wikipedia  (chiedetevi  semplicemente: quando  si diventa vecchi qui a 

Milano? Cioè a quale età  si è disponibili a dichiararsi  vecchio e  vecchia?), nulla  si 

vende  che  non  sia  “anti‐age”,  è  l’ultima  e  imperdonabile  offesa  che  si  possa 

rivolgere ad un essere umano, è  il tallone d’Achille su cui mortalmente ci ferisce  la 

pubblicità e il sistema economico capitalistico (“a tutto possiamo resistere, tranne a 

ciò  che  ci  aiuta  a  lottare  contro  la  vecchiaia”).  A  questo  proposito  è  importante 

tenere conto della straordinaria capacità del mercato di  inserirsi brillantemente  in 

questi processi di riscrittura della qualità adulta dell’umano: adulti che non vogliono 

smettere  di  fare  i  giovani  sono  perfettamente  adesivi  al  sistema  economico 

imperante, che ha sempre bisogno di elargire soddisfazioni “a termine” e quindi di 

alimentare  l’insoddisfazione  dei  consumatori.  Un  consumatore  soddisfatto  è 

l’incubo  del mercato.  Il mito  della  giovinezza  va  a  braccetto  con  questo  sistema: 

esiste qualcosa di più  irraggiungibile della  giovinezza? No, ma  se  tu pensi  che  sia 

possibile  (ed  è  questo  che  induce  a  credere  il mercato)  allora  inizi  a  spendere  e 

paradossalmente  più  la  insegui,  più  ti  sfugge,  la  giovinezza.  Ma  non  importa. 

L’importante  è  spendere  e  così  ogni  anno  sborsiamo  10,6 miliardi  di  euro  per  la 

cosmesi  (anche per  lozioni contro  la caduta dei capelli, quando a  tutti è noto che 

l’unica cosa capace di fermare la caduta dei capelli è il pavimento!). 

Oltre che con la vecchiaia, cambia il nostro rapporto con la medicina (e quindi con la 

fragilità  umana):  non  è  più  un  sintomo,  un  messaggio  da  parte  del  corpo  (stai 

facendo troppo, corri di meno, mangia meglio, dormi di più, smetti di fumare), ma è 

intesa  come  un’interruzione,  un  blocco  del  motore,  che  basta  rimuovere  per 

ripartire. E abbiamo medicine sempre più potenti. E  la pubblicità ci raccomanda di 

non  leggere  le  avvertenze  (negli  spot  pubblicitari  questo  passaggio  è  sempre 

velocissimo).  

Un  discorso  simile  vale  per  la  morte:  essa  ha  subìto  un  incredibile  esorcismo 

linguistico  che  l’ha  fatta  sparire  anche  dai  manifesti  funebri:  in  Italia,  la  gente 

scompare,  viene  a  mancare,  compie  un  transito,  si  spegne,  si  ricongiunge,  si 

addormenta, va qui, va là... Nessuno che semplicemente muoia! 

 

Ciò  che però  cambia  in modo decisivo  è  il  rapporto  integenerazionale  e questo  in 

quanto, nella testa degli adulti “diversamente giovani”, si è fatto spazio uno statuto 

dell’essere figlio incredibilmente inedito! 

 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

8 
 

Ottava  convinzione:  non  abbiamo  più  lo  spazio mentale  per  capire  cosa  è  un 

bambino e il suo incredibile bisogno di una mamma e di un papà veramente adulti. 

Qui non vorrei farvela troppo lunga, ma questo passaggio è essenziale per procedere 

al punto nevralgico dell’intero ragionamento.  

Alla  luce  del  mito  del  giovanilismo,  per  il  quale  il  massimo  della  vita  è  restare 

giovane  e  tutto  il  resto  è,  per  dirla  alla  francese,  merde,  il  figlio,  sin  dalla  sua 

apparizione, diventa simbolo “della vita al massimo”, assumendo o meglio ricevendo 

un  (alla  lettera)  incredibile  alone  di  bellezza,  di  fragilità,  di  potenzialità.  Ci  siamo 

dimenticati per esempio  che bambino  viene da babbeo,  che per  la  legge  i piccoli 

sono minori, per la psicanalisi sono infanti (non ancora umani, essendo la parola ciò 

che definisce l’umano), per il diritto canonico non sono ancora capaci dell’uso della 

ragione…  Niente  di  tutto  questo:  sono  solo  belli,  belli,  belli. Ma  proprio  questo 

immaginario  fantasmagorico  circa  l’identità  del  figlio  ostacola,  nei  loro  genitori, 

l’assunzione di quel ruolo educativo adulto che comporta appunto  la conflittualità, 

la  capacità  di  dire  no  e  ancora  di  più  quella  di  saper  contenere  l’eventuale 

frustrazione  e  inevitabile  dispiacere  che  il  “no”  adulto  comporta  nel  figlio. 

Quest’ultimo  sarà  sempre  considerato  troppo piccolo,  troppo delicato, per essere 

sottoposto a tali esperienze previste da ogni processo di crescita che voglia giungere 

a buon fine. 

In verità  fa parte appunto dell’essere adulto  la capacità di sviluppare quello spazio 

interiore in cui contenere il dispiacere, il dolore, per il dolore e per il dispiacere che 

provoca nel figlio, quando educa, rinviando l’esecuzione di un desiderio, dicendo di 

no, frustrando un capriccio, evidenziando un mancato sforzo o un compito eseguito 

con i piedi. 

E  l’effetto,  qual  è?  Che  i  figli  non  crescono  e  dunque  anche  a  trent’anni,  a 

trentacinque anni hanno bisogno di genitori forti e soprattutto giovani… E qui si crea 

un circolo vizioso di grande intensità, per il quale si può anche dire – almeno io oso 

dire – che a livello inconscio i genitori fanno di tutto per non far crescere i figli. Figli 

cresciuti sarebbero la prova provata che essi sono finalmente servi inutili della vita e 

dunque possono infiacchirsi, invecchiare e possono anche morire… (facendo dunque 

spazio a tutte quelle esperienze umanissime che  il giovanilismo, tuttavia, censura). 

Ogni cucciolo che viene al mondo è, in fondo, un indice puntato al cuore del proprio 

genitore che gli ricorda: tu morirai, tu puoi morire, per questo ci sono io! 

 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

9 
 

Sarà, anche in questo caso, importante verificare il posizionamento della discussione 

sinodale  circa un  tale mutamento antropologico dell’idea del  figlio. Non è,  infatti, 

indifferente  afferrare  o  meno  una  tale  metamorfosi  proprio  in  relazione  alla 

questione teologica decisiva del bisogno/desiderio della grazia proprio dell’umano. 

Questo è un punto più decisivo rispetto ad ogni nuova possibile apertura di credito, 

da parte della cultura contemporanea, all’insistita volontà dell’instrumentum laboris 

di  puntare  tutto  o  quasi  tutto  su  una  nuova  possibile  stagione  della  categoria  di 

vocazione. 

 

Ed  eccoci  alla  nona  convinzione:  il  figlio  come  “il  santissimo  sacramento”  della 

giovinezza. “Vero uomo e vero dio”. 

Spero di non scandalizzare nessuno dei presenti, ma ora andiamo davvero a fondo 

(in  tutti  sensi!).  Il  punto  è  che  quella  del  “diversamente  giovane”  è  questione 

teologica. Il segreto non detto della generazione adulta è  il seguente: noi crediamo 

solo  alla  giovinezza  quale  luogo  della  destinazione  felice  dell’umano. Questa  è  la 

religione  degli  adulti:  “resta  giovane  per  sempre  e  sarai  salvo”.  Vorrei  a  questo 

punto piazzare la domanda che dà titolo al mio intervento: quanto profuma, oggi, di 

cristiano  la  coscienza  adulta  ‐  la  coscienza  cioè  dei  quarantacinquenni,  dei 

cinquantenni e dei sessantenni? 

In  verità  ciò  che  può  spiegare  il  posizionamento  dei  giovani  circa  l’esperienza 

credente è proprio la totale virata degli adulti verso il culto della giovinezza, un culto 

che  rende  la  loro  testimonianza  del  vangelo  della  vita  buona,  quando  c’è,  una 

testimonianza  scialba, esangue,  inefficace. Qui  si  colloca  la già  citata  rottura della 

trasmissione  generazionale  della  fede.  Qui  si  interrompe,  infatti,  la  sinergia  tra 

Chiesa e adulti, tra Chiesa e mondo della  famiglia, tra Chiesa e sentimento diffuso 

dell’umano, ed è per questo  che  la proposta della  fede  cattolica va ad  impattare, 

nell’universo  giovanile,  su  un  sequestro  della  questione  della  felicità  e  del 

compimento  dell’umano  da  parte  dell’idolo  della  giovinezza,  che  come  abbiamo 

visto  censura  l’esperienza del  limite,  il  lavoro della  crescita e  l’insuperabilità della 

fragilità  e  della  malattia,  e  che  conduce  sino  all’esorcizzazione  linguistica  della 

vecchiaia e della morte. Si tratta cioè di tutti quegli snodi vitali, su cui si costruisce il 

possibile  incontro  tra  le  generazioni  e  la  trasmissione  di  un  sapere  dell’umano, 

toccato e fecondato dalla parola del Vangelo. 

Ma  ancora  prima  di  questo  vuoto  di  testimonianza  umana‐e‐cristiana,  o meglio 

proprio dentro un  tale vuoto di  testimonianza,  si  trova ciò che nulla di meno è  la 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

10 
 

divinizzazione  della  giovinezza.  Già  prima  dicevo,  a  proposito  della  relazione 

educativa,  che  per  l’adulto  di  oggi  (l’adulto  “diversamente  giovane”)  il  ragazzo, 

l’adolescente  e  persino  il  giovane  è  sempre  “un  bambino”,  “un  ragazzo”,  un 

qualcosa  di  prezioso,  di  immensamente  prezioso.  Di  semplicemente  divino.  Dalla 

divinizzazione dell’idea di giovinezza deriva, nella  testa degli adulti,  la verità per  la 

quale  i  figli  sono  la  sua  simbolizzazione  concreta:  il  suo  santissimo  sacramento  in 

terra.  

Ma  in  questo modo  essi,  almeno  nella mente  dei  loro  genitori,  perdono  terreno 

nella loro umanità, nella loro fragilità, nel loro essere impastati anche di debolezze. 

Il risultato, qual è? È che per i loro genitori non hanno più bisogno di una religione, 

sono essi  la  “religione”,  il  senso,  la  trascendenza,  il  vangelo:  i  figli  cioè  in quanto 

giovani veri (non fasulli come noi adulti) sono Dio in terra. Che serve allora dare loro 

un’altra  religione?  Qui,  in  verità,  abbiamo  l’unica  e  ultima  “religione  del  figlio” 

(genitivo epesegetico)! Il figlio, in quanto giovane super giovane, è la religione degli 

adulti. Egli è veramente uomo e veramente dio. 

So  di  esagerare  un  po’, ma  questa  è  una  questione molto  importante.  Ecco  cosa 

scriveva  qualche  anno  fa  Marina  D’Amato:  «L’attuale  rappresentazione  e 

costruzione  dell’infanzia  vede  il  bambino  come  essere  potenzialmente  perfetto  e 

precocemente competente,  il bambino “sovrano”,  il bambino “idolo” della famiglia 

affettiva».  Il bambino  come donatore e non più  ricettore di  senso. E pensare  che 

Freud, a modo suo, cioè con parole sue, diceva che i bambini sono sostanzialmente 

dei “perversi polimorfi”, dei “mafiosi”, per  intenderci! Con genitori siffatti, si perde 

ogni  possibilità  di  parlare  non  solo  di  peccato  originale, ma  proprio  di  possibilità 

stessa  di  peccare!  Avrebbero  ancora  bisogno  di  grazia,  i  loro  figli?  Del  pane  del 

cammino? Del sigillo dello Spirito Santo? A  livello  inconscio per  i  loro genitori no e 

dunque  essi  stessi  per  primi  non  credono  al  valore  sacramentale  dei  sacramenti, 

riducendoli a puri gesti vuoti da riempiere consumisticamente. 

 

Decima  convinzione prima dell’affondo  finale: ovvero del perché  la  categoria di 

spiritualità  è  utile  alla  sociologia  della  religione,  ma  dannosa  alla  nostra 

intelligenza  pastorale.  Come  è  noto,  oggi  è  di  gran  moda  questa  parola  della 

“ricerca della spiritualità” o anelito spirituale. Così di moda che non pochi operatori 

pastorali,  di  fronte  alle  fatiche  con  il  mondo  dei  giovani,  buttano  tutto  sulla 

spiritualità.  “Ma  va  là  con  questo  credere,  non  credere,  ateismo,  incredulità, 

indifferenza. Siamo oltre: siamo postsecolari, siamo spirituali… Il problema sono solo 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

11 
 

questi brutti ceffi dei preti,  impreparati, sessuofobici, sempre  in giro di qua e di  là 

nelle  tre‐quattro parrocchie  loro assegnate,  sempre più vecchi,  ingrassati e  calvi… 

(quando  non  omosessuali,  pedofili  e  avidi  di  denaro, mitrie  e  altro).  Per  cui  se  i 

giovani  non  frequentano  la messa  domenicale,  se  non  sanno  più  quasi  nulla  del 

Vangelo, di Gesù, della sua proposta di vita, se non hanno alcun  interesse per ciò 

che  la  comunità  propone  per  un  cammino  al  termine  dell’iniziazione  cristiana,  se 

non si sposano più con  rito  religioso, ma non preoccupiamoci più di  tanto…. Sono 

tutti spirituali,  tutti  in ricerca,  tutti pellegrini,  tutti aperti al sacro, al  trascendente, 

all’Assoluto, insomma, hanno campo, hanno il dio a modo loro…”.  

A parte l’effetto strano che un tale tipo di ragionamento di per sé produce, quando 

viene  presentato  come  vero  rinnovamento  della  pastorale  giovanile  (se  in  fondo 

continuando, noi della pastorale giovanile, a fare quello che abbiamo sempre fatto, 

il  risultato  sorprendente  è  l’avvento  di  questi  giovani  così  spirituali,  perché 

dovremmo cambiare? Perché dovremmo fare un Sinodo?) ‐ ciò che più deve essere 

pensato è che questa ricerca di spiritualità, pur riconosciuta da molti, non ha quasi 

mai un  riscontro pratico.  In verità  i nostri  sarebbero giovani “spirituali poco o per 

nulla praticanti”!  E  così  succede qui  la  stessa  avventura  sperimentata dal  “mal di 

testa”:  prima  si  chiamava  emicrania  oggi  si  chiama  cefalea.  Dai  credenti  non 

praticanti agli spirituali non praticanti! 

A mio avviso,  invece,  il riconoscimento del proprio essere spirituale, da parte delle 

nuove generazioni, ha a che fare piuttosto con un’altra dimensione che non quella 

specificatamente  religiosa.  Ha  a  che  fare  con  il  nostro  tempo,  che  è  il  tempo 

dell’adulto  “diversamente  giovane”,  dell’adulto  che  non  vuole  fare  l’adulto  e  che 

giocoforza  impedisce  al  giovane  di  essere  ciò  che  deve  essere.  Dove  tutti  sono 

giovani, lì non c’è più spazio per i giovani.  

Ha a che fare con la divinizzazione dei giovani che alla fine li fa letteralmente fuori: 

sei un dio, e non hai bisogno di nulla! Non hai bisogno neppure di una mamma e di 

un papà! 

La  spiritualità  ha  a  che  fare  dunque,  a mio  avviso,  con  ciò  che  Recalcati  chiama 

“complesso  di  Telemaco”,  Galimberti  “generazione  del  nichilismo  attivo”,  Zoja 

“generazione  critica”:  tutti modi  per  dire  l’invocazione  di  un’adultità  diversa  nel 

nostro tempo, da parte delle nuove generazioni. 

 

 

 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

12 
 

Ed eccoci al terzo approfondimento 

 

Che cosa dobbiamo fare come comunità cristiana? 

 

Mi restano due convinzioni da condividere con voi. E una conclusione‐domanda che 

però rubo al Vostro Vescovo Mario. 

 

Undicesima convinzione: è tempo di mettere nero su bianco alcune evidenze che 

sono proprio sotto gli occhi di tutti.  

Gli adulti siamo il problema i giovani la risorsa; il cristianesimo domestico è in crisi e i 

nostri “clienti” hanno le idee confuse su Dio e soprattutto su loro stessi 

 

Si tratta allora di stabilire una volta per tutte che il dialogo tra le generazioni, da cui 

essenzialmente dipende la vita buona dei giovani e la possibilità di accedere ad una 

coscienza cristiana adulta, non funziona a causa dei padri. I figli stanno bene. Certo, 

poi, reagiscono come possono in una società che  li idealizza permanentemente per 

farli sostanzialmente fuori. Se non aiutiamo gli adulti a fare quello che devono fare, i 

giovani non potranno fare quello che devono fare.  

Secondo. Nelle famiglie si prega poco o niente, si  legge poco o niente  il Vangelo, si 

parla poco o niente delle cose decisive della vita (fragilità, senso della malattia, età 

della vita, destino mortale, Dio e religione). Non possiamo pertanto aspettarci tanto 

da questa che è la formazione umana iniziale di ciascun essere umano per quel che 

riguarda  il  nostro  lavoro  con  i  giovani. Noi  abbiamo  un  sistema  di  catechesi  che 

prevede una mistagogia – cioè un’introduzione al mistero della vita e dell’amore di 

Dio – già svolta a casa, a grandi  linee. Ed è giusto pensarlo  (gli occhi di mamma e 

papà sono la prima cattedra di teologia), ma non è più corretto pensare che questo 

accada ancora in tutte le famiglie. 

Terzo punto. Non si può più dare neppure per scontato che le idee di vita, di uomo, 

di donna, di amore, di sessualità che come credenti deriviamo dalla Bibbia siano già 

nel cuore delle persone che vengono  in chiesa. Questo proprio perché  il cuore dei 

adulti si nutre di un’altra religione che non la nostra. Lo dico con una battuta: Qual è 

la notizia più importante per un papà di oggi alla domenica? L’orario della Messa? La 

parola di Gesù? Tutti lo sappiamo: l’orario in cui gioca la propria squadra del cuore… 

 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

13 
 

Dodicesima  e  ultima  convinzione.  La  Pastorale  giovanile  che  conosciamo  non 

funziona più e per questo i giovani non trovano nelle nostre strutture accoglienza 

e risposta alle loro inquietudini, ferite e domande.  

Queste ultime parole non sono parole che potrebbero stare bene sulla bocca di un 

piccolo profeta di sventura calabrese, non sono mie cioè, ma di papa Francesco (EG 

105).  

Serve dunque una pastorale giovanile nuova. Che abbia, alla  luce del percorso, sin 

qui tracciato, quattro essenziali caratteristiche. 

 

a) Bisogna al più presto dare vita a una pastorale della seconda età. 

Partendo dal dedicare, almeno come tendenza, un ugual numero di ore, di risorse, di 

iniziative per gli adulti (45‐60enni) rispetto al numero di ore, di risorse, di  iniziative 

proposte  per  l’infanzia‐adolescenza.  Solo  così  queste  ultime  possono  sperare  di 

avere un minino di  risultato. Lo scopo minimale di questa pastorale della seconda 

età  è  quello  di  aiutare  gli  adulti  a  crescere,  a  diventare  grandi,  adulti. Qui  a mio 

avviso ci vuole tanta catechesi e  lectio biblica. Di più dobbiamo aiutarli a riscoprire 

quanto  sia bello  essere  “genitori  generativi”. Questo della  generatività  è  il nuovo 

umanesimo, invocato pure dal vostro Arcivescovo nella Lettera per l’anno pastorale 

appena  iniziato. L’umanesimo di chi sa che c’è vita oltre  la giovinezza, che  la vita è 

oltre la giovinezza, che la vita inizia quando capisci che la vera gioia è dare gioia.  

 

b) ripensare il cammino di iniziazione come percorso di “riumanizzazione”. 

I nostri cuccioli crescono oggi con la sindrome di Narciso e sono purtroppo destinati 

a non capirci più nulla della loro umanità. Vengono trattati come divinità e questo è 

per loro un male. Soprattutto perché tutta questa idolatria nei loro confronti non li 

fa  affatto  crescere,  cioè  entrare  in  contatto  con  la  realtà  in  tutte  le  sue 

sfaccettature. Fanno  fatica a capire  il  limite,  la possibilità dell’errore,  la  tentazione 

del peccato…  I  sacramenti  cristiani presuppongono  invece uno  sfondo umano del 

tutto diverso: l’uomo è inteso da essi come fragile, come esposto all’errore, inserito 

in  una  storia  dove  abbonda  il  peccato,  personale  e  collettivo.  Qui  dobbiamo 

inventare un modo nuovo di presentare il battesimo, la confessione, la comunione e 

la  stessa  cresima.  Riscoprendo  la  loro  carica  “traumatizzante”  e  pertanto 

umanizzante. 

 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

14 
 

c)  È  tempo  di  proporre  un modello  di  credente,  adeguato  al  Vangelo  e  a  questo 

tempo.  

Inutile girarci intorno: nella nostra testa vigono modelli di credente, che sicuramente 

non sono adeguati a questo tempo ma che, rispetto allo stesso Vangelo, richiedono 

di essere assolutamente rivisti. Mi spiego meglio. Noi pensiamo ancora  il credente: 

come  colui  che  fa  ciò  che  il  parroco  dice,  come  buon  cittadino  e  buon  genitore, 

come  colui  che  accetta  ciò  che  la Chiesa proclama  come dottrina,  come  colui  chi 

firma  l’8  per mille  e  vota  secondo  le  indicazioni  dei  Vescovi.  Dobbiamo  ripartire 

piuttosto da queste due affermazioni di papa Benedetto e di papa Francesco:  

Deus  caritas  est,  1:  la  fede  come  incontro  con  la  persona  di  Gesù  che  dà  un 

orientamento fondamentale alla vita;  

Lumen fidei, 18: il credente come colui che non solo guarda a Gesù, ma che guarda il 

mondo con gli occhi di Gesù 

Sempre papa Francesco – viaggio in Cile, gennaio 2018 –  ha detto che il credente è 

uno  che  saprebbe  sempre  rispondere  alla  seguente  domanda:  Che  cosa  farebbe 

Gesù ora e qui al mio posto  in questa data situazione? Si  tratta di  immaginare un 

credente  che  sia  all’altezza  di  questa  visione  del  credere  e  strutturare  i  nostri 

percorsi educativi affinché raggiungano un tale obiettivo. 

 

d) Ricetta perfetta di Pastorale giovanile 

Per  fare  tutto  questo,  capite  che  è  necessario  ripensare  il  lavoro  con  i  giovani  a 

partire da un largo spazio da dedicare alla Bibbia, all’esperienza della preghiera, alla 

possibilità di vivere il silenzio e la solitudine come tempi per stare con se stessi e per 

entrare in contatto con il proprio io profondo; ancora, dal dare loro la possibilità di 

confrontarsi con uno stile cristiano concretissimo. Sono molto belle  le pagine che  il 

Vostro Arcivescovo  dedica  alla  questione  della  “regola  di  vita”,  dello  “stile”.  Ecco 

ogni comunità dovrebbe stilare una sorta di carta di  identità del “credente adulto 

ambrosiano” (quanto tempo dedicare alla preghiera, quali libri leggere, quali gesti di 

carità  compiere,  ecc.),  verso  cui  indirizzare  gli  sforzi  del  lavoro  con  le  nuove 

generazioni. 

 

Per  la  conclusione mi affido a una domanda  che  il Vostro Arcivescovo ha posto al 

cuore della sua lettera per l’anno pastorale appena iniziato. Si e ci chiede: 

«Come  si  spiega  che  la  celebrazione  della  Messa,  in  particolare  della  Messa 

domenicale, abbia perso  la sua attrattiva? Dove conduce  il cammino di  iniziazione 



  Seveso, 2 ottobre 2018 

15 
 

cristiana che impegna tante buone risorse e coinvolge tante ragazzi e tante famiglie, 

se  alla  sua  conclusione  non  crea  la  persuasione  che  “senza  la  domenica  non 

possiamo vivere”[?] La domenica si caratterizza per essere la festa cristiana che ha la 

sua origine e il suo centro nell’incontro della comunità radunata per lo spezzare del 

pane, per la celebrazione eucaristica». 

 

Anche su quest’ultimo punto, sarà utile comprendere  la strategia messa  in atto al 

Sinodo:  se  tutta  l’energia  propositiva  sarà  spesa  per  riprogrammare 

“gesuiticamente”  tutti  gli  operatori  pastorali,  addestrandoli  all’arte  del 

discernimento, o se piuttosto non si opererà per un radicale esame di coscienza di 

come  le  comunità  ecclesiali  celebrano  il  giorno  di  festa  del  Signore.  Celebriamo 

insomma  festosamente, gioiosamente,  lietamente  la domenica? Vi è esperienza di 

fraternità  ecclesiale?  Vi  è  la  possibilità  di  sperimentare  la  gioia  che  nasce 

dall’incontro  con  Gesù?  Inutile  girarci  intorno,  senza  gioia  a  che  serve  andare  a 

Messa?  

Insomma, tempo è arrivato, ed è questo, in cui chiederci francamente: ma la gente 

va  in chiesa (in queste nostre chiese) perché è depressa o è depressa perché va  in 

queste  nostre  chiese?  Si  spezzi  e  si  spazzi  via,  dunque,  senza  un  attimo  di 

indecisione, il binomio di fede e depressione, di pastorale e depressione, ciò che già 

Nietzsche  definiva  il  “monotonoteismo”  dei  cristiani:  questo  è  il  primo  punto 

all’ordine del giorno della pastorale giovanile che ci  serve. Che  serve  la e alla vita 

buona delle nuove generazioni. 

  

Per tutti i riferimenti bibliografici: A. Matteo, La Chiesa che serve, San Paolo, Milano 

2018; Id., Tutti giovani, nessun giovane, Piemme, Milano 2018. 

 


