Torino, 17 maggio 2008

Come aiutare i genitori a trasmettere la fede ai propri figli

Fratel Enzo Biemmi
Introduzione

Mi ¢ stato chiesto un tema difficile: come coinvolgere i genitori nei processi di iniziazione cristiana.
Non c’¢ bisogno di essere indovini per immaginare che si tratta di un aspetto che vi crea notevoli
difficolta, qualche soddisfazione e piu di una delusione.

Vi dico subito che non ho ricette per arrivare a coinvolgere i genitori come la comunita cristiana
desidererebbe e per aiutarli a tornare a trasmettere la fede ai loro figli. Non vi dard ricette, quindi.
Nello stesso tempo vorrei evitare di ridurre il mio intervento di questa mattina a una esortazione a
continuare con pazienza il vostro lavoro. Penso che siete tutti motivati su questo punto. Quello che
posso fare ¢ cercare di darvi qualche chiave interpretativa di quello che sta accadendo e di quello
che si sta facendo in molte comunita cristiane. Da queste chiavi interpretative emergono anche degli
orientamenti, che possono ispirare le scelte e le proposte di cammini.

1. Iniziare i nostri figli alla fede. Perché si sta cambiando?

La prima chiave di interpretazione che vorrei dare riguarda i cambiamenti in atto, in che direzione
vanno, perché non si puo tornare indietro.

A) Come andavano le cose

C’¢ stato un tempo (fino a qualche anno fa) in cui le cose, per quel che riguarda la trasmissione
della fede ai ragazzi, erano chiare e semplici. La fede veniva trasmessa in famiglia, non
teoricamente (facendo catechismo nelle case), ma dentro la vita quotidiana. La fede si trasmetteva
per osmosi, nelle vicende quotidiane. I bimbi la respiravano nei rapporti che si vivevano, nel modo
in cui si reagiva alle cose tristi e belle che succedevano (le feste, 1 lutti, le difficolta economiche...),
nel modo con cui si pensava e si parlava, nel modo con cui si pregava insieme.

Quando iniziava la scuola elementare, la maestra prendeva il testimone e continuava questa
educazione religiosa diffusa, perché la scuola elementare era una settimana di educazione morale e
religiosa, senza fratture con quello che avveniva in famiglia.

Poi c’era paese, che costituiva una specie di grembo protettivo. Ognuno, in paese, si sentiva
responsabile non solo dei suoi figli, ma anche di quelli degli altri. Cosi il paese era la famiglia
allargata, un terzo luogo educativo in sintonia con i primi due. Di fatto questo sistema sociale
costituiva il tessuto generativo per I’educazione umana, morale e religiosa dei ragazzi. Erano tre
grembi iniziatori, € iniziavano a vivere, a comportarsi bene, a credere in Dio. Queste tre forme di
educazione (umana, morale e religiosa) coincidevano in un sistema sociale in cui il cittadino e il
cristiano erano la stessa cosa.

E la parrocchia? La parrocchia era il luogo della cura della fede. La parrocchia non aveva il compito
di generare alla fede, ma di nutrirla, curarla, renderla coerente. La parrocchia poteva contare su altri
3 luoghi generativi, in perfetta sintonia tra di loro. Come lo faceva? Per gli adulti attraverso le
funzioni, le omelie, e le altre iniziative parrocchiali (mese di maggio, festa del patrono,
quarantore...). Per i ragazzi, attraverso un’ora settimanale di catechismo affidato a una catechista, la
maestrina della fede.



Questa semplice attivita del catechismo aveva il compito di far apprendere cognitivamente quello
che 1 ragazzi vivevano diffusamente nelle loro famiglie, a scuola, in paese. Apprendevano la
grammatica di quello che gia vivevano e in cui credevano. Poco importa se non capivamo tutto il
significato del catechismo che imparavamo a memoria. Erano codici qualche volta strani ma
familiari, erano condivisi da tutti. Le catechiste avevano una funzione molto semplice: far imparare
delle cose, potendo contare su tutto il resto.

b) Cosa e cambiato

E’ cambiato e sta cambiando tutto. Dei tre cerchi che sopra ho indicato come grembi di educazione
morale e religiosa, cominciamo dal piu grande, quello del paese. Il paese ¢ ora il villaggio globale,
il mondo intero. La televisione, internet, le mentalita sono ormai globali. In un minuto 1 nostri
ragazzi sono in contatto con il mondo intero, e questo mondo, questa cultura globale e globalizzata
¢ un supermarket, dove incontrano tutto e tutti, tutte le opinioni e i costumi, i valori pit opposti € le
contraddizione piu grandi. Il “paese” non educa piu. E’ una bancarella dove i nostri figli prendono
quello che vogliono. Il “paese” ¢ tutto fuorché un paese cristiano. Se guardiamo il cerchio
intermedio, la scuola, ci accorgiamo che anche questo ¢ in difficolta educativa e che non ¢ piu
cristiano. Resta I’ora di religione, dentro un contesto ormai laico, ma la scuola ¢ in grande difficolta
educativa.

Se guardiamo la famiglia, voi sapete bene come vanno le cose. I genitori non hanno piu un modello
educativo sicuro da applicare. Una volta si educavano i propri figli imparando da quello che 1
genitori avevano fatto con noi, con qualche aggiustamento. Insomma, ¢’era un copione scritto e
ciascuno lo interpretava come voleva e come poteva. Oggi non ¢’¢ pitl nessun copione scritto.
Ognuno deve provare una strada ogni giorno, deve comporre ogni mattina una melodia educativa,
per accorgersi la sera che era una melodia stonata. Quanto poi alla trasmissione della fede in
famiglia, sapete anche voi come vanno le cose. Sono pochissime le famiglie che vivono e
trasmettono la fede in modo esplicito. Anche i genitori che sono credenti, spesso hanno perso la
capacita di comunicare la fede: non hanno piu parole, perché anche in loro la fede ¢ in stato di
dubbio, o di semplice abitudine.

La famiglia vive con i figli quel processo di transizione, di grande cambiamento, che tutta la societa
e la cultura sta vivendo, e questa grande trasformazione in atto, rende poco efficaci i modelli
tradizionali di educazione.

N.B. Questo mutamento culturale non ¢ una catastrofe, ma di un cambiamento, che va letto come un
parto. Certo ¢ che rende piu difficile stare al mondo e starci da adulti che sanno educare.

Cio che stiamo vivendo non ¢ la fine della fede, ma di una certa fede. Non ¢ la fine del
cristianesimo, ma di un certo cristianesimo. Non ¢ la fine del mondo, ma di un certo mondo. Ma gia
possiamo vedere i germi del ricominciamento. Se si dice ricominciamento, si dice un processo di
morte e risurrezione, di destrutturazione e ristrutturazione.

Questa visione delle cose ¢ fondamentalmente improntata alla speranza cristiana: ritiene che lo
Spirito del Signore risorto non si ¢ fatto sfuggire di mano la storia e che questa va verso il suo
compimento e non verso il suo sfacelo. Non ¢ una lettura ingenua, ¢ una lettura pasquale della
storia. Tale lettura porta a porsi in atteggiamento non aggressivo nei riguardi dei cambiamenti
attuali, e soprattutto delle donne e degli uomini, dei ragazzi e dei giovani di oggi. Porta a sentirsi
compagni di viaggio con tutte le donne e gli uomini di buona volonta, a riconoscere in essi I’azione
dello Spirito, e quindi a collaborare con tutti per la costruzione di un mondo piu fraterno e solidale.
Porta naturalmente a denunciare tutto quello che disumanizza e quello che va contro 1’azione dello
Spirito, ma si tratta di una denuncia a favore, mai di una denuncia contro.

¢) Cosa cerca di fare la comunita cristiana



Veniamo ora alla comunita cristiana.

L’ora settimanale catechismo (non in se stessa, ma come ¢ stata fino ad ora condotta) puo avere
ancora un senso in una situazione di questo tipo? E’ possibile iniziare alla fede in un’ora settimanale
di scuola, dopo le ore di scuola di cui i ragazzi sono gia stufi?

Occorre rendersi conto che la fede non puo nascere da una lezione, e che fiorisce solo dentro
esperienze e relazioni positive.

E’ avvenuto che progressivamente sono venuti meno i tre grembi generatori della fede di cui
abbiamo parlato sopra (una fede sociologica, ma pur sempre una fede), e progressivamente si €
cominciato a caricare sull’ora di catechismo (e quindi sulla catechista) un compito non di
spiegazione della fede (come era sempre stato), ma di iniziazione, cio¢ di generazione della fede.
Ma come si fa a iniziare alla fede durante una lezione? Si tratta per molti versi di una “missione
impossibile”. Le catechiste sperimentano la fragilita estrema di questo incontro settimanale e fanno
1 salti mortali per renderla una cosa significativa, con esiti deludenti.

- La comunita cristiana ha deciso quindi di cercare altre strade, per due ragioni fondamentali:

a) perché cosi ¢ inutile andare avanti (si vedano i risultati del questionario: la maggioranza ha
cambiato per iniziativa spontanea);

b) perché non si puo iniziare alla fede attraverso una semplice attivita scolastica.

La comunita cristiana ha deciso di prendere in mano il compito che piu le sta a cuore, quello di non
lasciare prive le nuove generazioni del dono del vangelo, e di farlo insieme a coloro che possono e
vogliono avere a cuore questa stessa cosa, a quei genitori che sono convinti che la fede non € un
accessorio, ma ¢ importante per loro e per i loro figli, che ¢ un dono che aiuta a diventare umani e a
stare al mondo con speranza e responsabilita.

- Come lo sta facendo? Se ¢’¢ un cantiere aperto e in movimento in Italia e in Europa, ¢ proprio
quello della catechesi dell’iniziazione cristiana.

La mia diocesi di Verona, ad esempio, sta portando avanti un rinnovamento impostato su quello che
¢ chiamato “il metodo a quattro tempi”, che una cinquantina di parrocchie da alcuni anni provano a
vivere, ciascuna con le sue caratteristiche e le sue variazioni. E’ una cosa molto semplice: la prima
settimana si svolge 1’incontro con i genitori, la seconda settimana nelle case dove i genitori stessi
fanno un incontro di catechesi nella loro famiglia, la terza settimana con i ragazzi sotto forma di un
tempo di esperienza piu prolungata e varia che una lezione di catechismo, la quarta settimana si
vive la domenica insieme, genitori e figli. Ma non ¢ una ricetta magica. E’ importante capire che ¢
solo un modo per mettere insieme in modo interattivo i tre protagonisti: i genitori, i ragazzi, la
comunita cristiana. Per metterci tutti insieme e darci una mano a sperimentare la fede, condividerla,
crescere in essa sotto lo sguardo del Padre.

Al di 1a delle soluzioni trovate e applicate, possiamo riassumere cosi i passaggi in atto:

- L’attenzione ¢ passata dai fanciulli agli adulti, e in particolare alla famiglia.

- I soggetto catechistico non ¢ piu il solo catechista, ma la comunita.

- Viene ricuperata la dimensione catecumenale del processo di iniziazione cristiana, sia per i ragazzi
che per gli altri.

- Si tende a ripristinare il corretto ordine teologico e 1’unita celebrativa dei 3 sacramenti dell’IC

- La domenica diventa il luogo e il tempo privilegiato per i processi di iniziazione in atto

2. Liberta e la capacita propositiva (un appello alla responsabilita)

Al di 1a della formula adottata, mi preme far capire che tutto questo cambiamento ¢ basato in fin dei
conti su due elementi veramente nuovi: la liberta e la capacita propositiva.

Se in una cultura di cristianita non essere cristiani non era possibile, se cio¢ esserlo era scontato e
I’adesione e I’ascolto della Chiesa era dovuto, in una societa pluriculturale la fede cristiana torna al
suo statuto originario di proposta libera e di adesione libera. Non ¢ una conversione da poco.



Inoltre, paradossalmente, in una societa di cristianita non c’era bisogno di evangelizzare, perché
questo avveniva attraverso un bagno sociologico. E quindi non ¢’era una vera proposta, € neppure
un’adesione libera. Ora, la nuova situazione chiede una inedita capacita propositiva. Chiede che
torniamo a dire che Gesu ¢ il nostro salvatore, e che torniamo a proporre il suo vangelo.

La situazione attuale dunque stimola la comunita a ricuperare la sua capacita missionaria. Parliamo
allora di svolta missionaria della catechesi e di tutta la pastorale.

Una proposta fatta nella liberta a una liberta, e come tale assolutamente non scontata. Questo fa si
che chi annuncia lo faccia senza mai pretendere di mettere le mani sulla risposta e senza mai
giudicare la risposta della persona. Rimane I’appello di una liberta nei riguardi di un’altra, la quale
si decide come vuole e come puo.

Questo sposta I’attenzione dall’evangelizzatore allo Spirito Santo, unico competente a muoversi nei
cuori e a rendere disponibili le liberta delle persone.

Come si vede una tale prospettiva per noi non ¢ abituale, ma ¢ straordinariamente feconda, ¢
veramente un’opportunita.

Si puo ridire cosi: progressivamente la fede sara sempre di piu una scelta libera da parte di persone
adulte, che liberamente vi aderiranno e che decideranno che questo per i loro figli ¢ importante
come andare a scuola e seguire il corso di nuoto piuttosto che quello di calcio. Sara quindi anche
una condizione di minoranza.

Di conseguenza, diventera sempre piu importante che la fede sia proposta, offerta in maniera libera
a persone libere, ma proposta, non data per scontata, semplicemente perché la gente chiede ancora
sacramenti.

Questi sono a parere mio 1 due dati veramente nuovi.

Ora siamo a meta strada, tra una tradizione in cui si desidera che i figli comunque ricevano i
sacramenti € una situazione in cui si tratta piuttosto di annunciare la fede, sperimentarla e farla
nascere.

3. Gli atteggiamenti da avere con i genitori: ospitalita e autenticita

a) Accoglierli come sono

La prima cosa da creare in noi € uno spazio personale e comunitario di accoglienza incondizionata.
Uscendo dai presupposti della cristianita, non si tratta di fare loro delle richieste “preliminari”, cioe
di dettare condizioni per accogliere i loro figli. Vanno accolti come sono, € devono percepire
davanti a loro persone e comunita che li considerano perfettamente adatti al vangelo, dal momento
che il vangelo ¢ per 1 piccoli e per i poveri. Occorre cio¢ che ognuno sia riconosciuto nella
legittimita della propria vita e della propria storia, qualunque essa sia. Tale atteggiamento iniziale
crea le condizioni di una possibile educazione della loro domanda. E’ la base per una proposta
adulta.

b) Non chiedersi cosa devono fare loro, ma cosa possiamo offrire noi

La domanda che ci dobbiamo porre ¢ la seguente: cosa abbiamo di bello da offrire loro? Avviene
come quando qualcuno ci viene a trovare. Gli si fa una sorpresa. Usciamo dalla logica “se hai delle
condizioni allora ti diamo il sacramento” e passiamo a quella: “ti facciamo una bella proposta”.
Questo chiede molta cura nel contatto e nel tipo di proposta che intendiamo loro fare. Sara la
proposta di un percorso di riscoperta della fede curato e bello, al quale 1i invitiamo a partecipare, in
una logica di proposta e non di ricatto.



Si puo inserire qui il doppio atteggiamento a cui non possiamo mai rinunciare: quello dell’ospitalita
del vangelo e quello della sua autenticita. Paradossalmente, piu siamo ospitali, pit ci possiamo
permettere di essere propositivi e autentici.

4. Le tappe di un possibile coinvolgimento

Da questa base, possiamo intuire un percorso possibile.

Imparando dalle esperienze in atto, il segreto della riuscita con i genitori € il seguente: passare da
una cateches centrata sui figli, a un cammino di fede per i genitori stessi. La cosa pare owvia, a
primavista, marichiede il seguente processo.

a) Dalla domanda esterna del sacramento, accolta e valorizzata...

Visto che la domanda degli adulti ¢ spesso di tipo superficiale (legata agli aspetti materiali del rito:
cerimonia, vestiti, fotografi, regali, inviti...) la tentazione puo essere quella di censurare queste
attese, perché noi sappiamo che I’essenziale non ¢ qui, ingenerando cosi negli adulti un
atteggiamento di passivita e di pedaggio da pagare. Si puo anche diventare severi nell’accoglienza
della domanda, con il pericolo di discriminazione e di ingiustizia, perché si va sempre a colpire le
persone piu povere e sguarnite dal punto di vista culturale e religioso. E’ invece piu corretto e
fecondo prendere con serieta la reale disponibilita delle persone e cid che liberamente esse sono
disposte a fare, senza forzature o indebite pressioni. Questo ¢ il punto di partenza per una vera
negoziazione con i genitori, una giusta intesa che tenga conto della loro richiesta e della realta del
sacramento che essi chiedono per 1 loro figli.

b) ... alla scoperta di quanto e in gioco per il proprio bambino ...

Un passo avanti avviene quando si desta nei genitori I’interesse per il processo educativo, umano e
cristiano, dei figli. E” un passaggio non difficile. E’ sufficiente mettere al centro per un certo tempo
il fanciullo, il suo mondo interiore, la ricchezza della sua interiorita, la fragilitd di quanto sta
vivendo e il bisogno di conferma da parte del mondo adulto (dei genitori soprattutto). I genitori non
misurano a sufficienza, alcune volte, quanto sono importanti, per il bambino e la sua crescita, il
mondo religioso e i valori che esso contiene. Far esplorare e scoprire in profondita il mondo dei
piccoli ¢ aiutare i genitori a capire che il problema non ¢ il rito, ma cio che il rito significa per i loro
figli. Capiscono che ¢ un valore da accogliere, proteggere, portare avanti.

¢) .... alla rimessa in discussione di se stessi (riapertura della ricerca di fede).

I1 vero salto qualitativo avviene quando 1’attenzione si sposta dai figli ai genitori, quando si capisce
cio¢ che il problema centrale, anche in funzione dei figli, consiste nell’approfondimento della fede
da parte degli adulti. A partire da questo momento il soggetto del processo non ¢ piu il ragazzo, ma
I’adulto. Il passaggio ¢ spesso impercettibile, e il vero “traghettatore” diventa il figlio: dal rito al
fanciullo, dal fanciullo all’adulto. Cosi la domanda di sacramento diventa cura della fede del
proprio figlio, e la cura per il figlio approda alla cura di sé.

Questo lavoro, nell’arco dei pochi incontri, viene spesso solo abbozzato. Va interpretato come la
riapertura di un varco, I’avvio di una ricerca. Per non sciupare le ricerche riaperte, si dovra
accompagnarle, inviando gli adulti ad altre proposte formative presenti nella comunita parrocchiale,
in maniera graduale, dalle forme piu semplici a quelle piu impegnative.

Alcune esperienze tradizionali e tutte le nuove sperimentazioni hanno costruito veri e propri
itinerari di catechesi con i genitori, che s staccano presto dalla preoccupazione sacramentale, e
diventano veri cammini di rievangelizzazione.



5. Riscoprire il principio del cordone ombelicale: generare per lasciarsi
rigenerare

Coinvolgere 1 genitori nell’educazione religiosa dei propri figli puo essere sentito come
destabilizzante, faticoso, e talvolta come una scocciatura. Una fatica in piu in un periodo in cui non
riusciamo a stare dietro alla vita e ai suoi impegni. Quando dovrebbe essere la parrocchia a
occuparsi di questo.

Oppure puo diventare per gli adulti una grande occasione di maturazione umana e di fede.

Mi spiego con un esempio.

«Che arriva dall'embrione alla puerpera?», ... questa donna ogni giorno diventa diversa, dalla sua
forma lo vediamo e dall'alone, vediamo che questa donna si adatta a creare, anche se pare una
contraddizione parlare di adattamento alla creativitd. ... «Ecco quanto arriva alla donna
dall'embrione: proprio questo adattamento alla creativita». Si ¢ creduto per molto tempo ... che un
cordone ombelicale ¢ unidirezionale: ma non ¢ vero. Il cordone ombelicale, come ogni rapporto vivo,
¢ sempre bidirezionale»'.

Questo esempio mi sembra molto illuminante, ed ¢ il piu bell’esempio che io abbia mai trovato per
indicare una verita di fondo di ogni esperienza educativa e in particolare di quella della fede: mentre
generiamo un altro alla vita e alla fede noi siamo generati da coloro che generiamo.

Mettere al mondo, essere genitori, ¢ una cosa relativamente semplice. Essere padri e madri, ¢
un’altra cosa. Vuol dire non solo e non tanto mettere al mondo, ma contribuire a far si che quella
vita si sviluppi e fiorisca bene, diventi un uomo e una donna veri. Ebbene, non ¢ perché generiamo
che diveniamo adulti, ma nella misura in cui riusciamo a essere, nei nostri limiti, padri e madri di
coloro che abbiamo generato, o dei quali ci occupiamo dal punto di vista educativo. E ogni volta
che riusciamo a esserlo un poco, diventiamo di piu noi stessi. E questo dal punto di vista umano e
dal punto di vista della fede.

Prima di tutto dal punto di vista umano. Il primo passo per essere padri e madri (non solo genitori) ¢
introdurre i figli nell’alfabeto della vita con il quale poi ciascuno elabora il suo primo discorso di
significato. Trasmettere la vita ¢ trasmettere insieme un’esistenza e una sua interpretazione; dai
genitori 1 piccoli ricevono, insieme alla vita, anche il senso della vita stessa. La famiglia si fa «luogo
primario dell’“umanizzazione” della persona e della societa [...] e culla della vita e dell’amore»’.
Aprire 1 figli al valore della vita ¢ quindi offrire “qualcosa di piu” delle cure materiali del mangiare,
dormire, trastullarsi. Gia nel bambino c’¢ la domanda di essere e non solo di esistere; ¢’¢ il bisogno
di crescere in umanita. Non avviene sempre che i bambini siano introdotti nell’alfabeto della vita;
I’ambiente familiare potrebbe enfatizzare certi aspetti e metterne in ombra altri, che non favoriscono
la loro maturazione.

Gli adulti che fanno crescere 1 figli dentro una relazione di amore, possono imparare dai piccoli la
docilita dell’essere, 1’abbandono fiducioso alla vita. E’ lo stile di un bambino che gioca, che si
sorprende, che gusta tutto come dono, che si scopre riconosciuto, accolto e amato. L’adulto ¢ cosi
educato ad assumere ’amore come unica logica, senza ansie ingannevoli, senza finalizzazione
pragmatica o utilitaristica, senza pretendere di possedere le regole del gioco. Gli adulti si possono
abbandonare al semplice incontro con I’essere proprio di un bambino che dorme e la sua inerzia
occupa I’adulto, gli suscita attenzione e ascolto, lo rende madre/padre e gli chiede di occuparsi di
lui®. II piccolo ¢ abbandonato completamente alla cura del grande, non pud farne a meno.

E’ in questo modo che noi adulti siamo restituiti da coloro che generiamo a una nostra seconda
generazione, a una rinascita. Torniamo grazie a loro ad avere un rapporto con la vita non dettato

'~ DOLCI Danilo, Dal trasmettere del virus del dominio al comunicare della struttura creativa, Edizioni Sonda,
Milano 1988, pag. 14-15.

2 Giovannt Paoro 11, Esort. ap., Christifedeles laici, 30 dicembre 1988.
> A. NaroLiont, Grandi come bambini, 178-180.



dall’utilita, non sottomesso all’economia, non dominato dal fare, ma centrato sull’essere,
sull’amore, sul prendersi cura reciprocamente.

Gli adulti, generando alla vita, si rigenerano al valore della vita donata; sentono la bellezza di essere
creature. Vivono, in comune con i loro figli, un fondamentale senso di fiducia, alimentato e inverato
nell’esperienza della paternita e della maternita, modello di ogni identita dell’essere. Si tratta di una
grande opportunita per “ri-cominciare” a vivere diversamente.

- La stessa cosa avviene per quanto riguarda la fede. Gli adulti che generano i bambini alla vita si
possono “ri-svegliare” a una vita che va oltre, che va verso “l’oltre”, che puo aprire ad esperienze
umane vissute in profondita, che pud far emergere interrogativi esistenziali che vi sono sottesi.
Quando noi insegniamo a un bambino a fare il segno della croce, diciamo con lui il Padre nostro o
I’angelo di Dio, o I’Ave Maria, noi grandi torniamo piccoli con lui di fronte a Dio. E loro ci aiutano
con la loro semplicita e il loro abbandono, a stare davanti a Dio come figli, a sentirlo padre per noi,
a renderci conto che tutto cid che siamo e facciamo viene da lui, dalla sua grazia. E quando
crescono e cominciano a fare domande, essi danno voce alle domande sopite che sono in noi, e ci
chiedono di cercare con loro le risposte giuste, le parole non stereotipate, ci chiedono di non essere
superficiali. Insomma, mentre li aiutiamo a credere, noi rifacciamo con loro la strada della fede e
ricominciamo a credere. E quando sono piu grandi, e prendono le loro distanze, anche dalla fede, ¢
molto importante per loro, mentre se ne vanno, che ci sia qualcuno che tiene, che resta. Essi si
possono allontanare sicuri, anche dalla fede, perché sentono che c’¢ un porto. Possono essere
pellegrini nella vita e non vagabondi, senza riferimenti.

- Ed ¢ qui che si inserisce come terzo soggetto la comunita cristiana. «Con 1’iniziazione cristiana la
Chiesa madre genera i suoi figli e rigenera se stessa»®. Questa affermazione ¢ quello che stanno
sperimentando le parrocchie che si sono messe con impegno a entrare in questa relazione a tre per
non lasciare che il vangelo, la buona notizia dell’amore di Dio, non giunga ai nostri ragazzi. La
comunita cristiana non delega 1’iniziazione alla fede ai genitori. E neppure puod occuparsene da sola.
Solo se tutti e tre, genitori, ragazzi € comunita si implicano, nasce per tutti e tre 1’occasione di una
vera rievangelizzazione. Una comunita cristiana che ritorna a generare alla fede si accorge che ¢
rigenerata lei stessa, che esce dai ritualismi e dagli stereotipi e riscopre il vangelo. Rinascono nella
parrocchia gruppi di adulti che tornano a credere da adulti, grazie ai loro ragazzi.

Al centro di questo processo di reciproca iniziazione sta I’incontro della domenica, tutti insieme,
attorno all’eucaristia. E’ 1i che tutti siamo accolti dalla Parola e restituiti alla nostra vita, dal Signore
Gesu che si dona a noi.

Conclusione

- La comunita cristiana non abbandonera mai i piccoli e sara sempre disponibile a fare un discorso
di supplenza. Dobbiamo quindi sempre mettere in conto che dovremmo adottare molte persone nei
percorsi di fede.

- Ma nello stesso tempo la comunita ha deciso di mettere al centro della sua preoccupazione gli
adulti, e non primariamente per una ragione strategica. Li ritiene in questo momento culturale le
persone piu esposte e piu bisognose dell’annuncio della buona notizia. Pur continuando ad
occuparsi dei piccoli, pone le sue cure principali nei riguardi degli adulti. La domanda tradizionale
di sacramenti ¢ una opportunita e una croce, perché da una parte permette un incontro, dall’altra
chiede un accompagnamento e una proposta di primo annuncio.

- E’ una fatica ma un’opportunita per noi: al di la dei risultati, la strada di rinnovamento che sta
davanti alla chiesa ¢ quella di rischiare lei il ricominciamento della fede con chi accetta di
ricominciare.

*1Ip., Nota past. I/ volto missionario delle parrocchie, n. 7.



	Come aiutare i genitori a trasmettere la fede ai propri figli
	Introduzione
	Mi è stato chiesto un tema difficile: come coinvolgere i genitori nei processi di iniziazione cristiana. Non c’è bisogno di essere indovini per immaginare che si tratta di un aspetto che vi crea notevoli difficoltà, qualche soddisfazione e più di una delusione.
	1. Iniziare i nostri figli alla fede. Perché si sta cambiando? 
	2. Libertà e la capacità propositiva (un appello alla responsabilità)
	3. Gli atteggiamenti da avere con i genitori: ospitalità e autenticità
	4. Le tappe di un possibile coinvolgimento
	5. Riscoprire il principio del cordone ombelicale: generare per lasciarsi rigenerare
	Conclusione


