
I
niziare dalla persona di Gesù di Nazaret per compren­
dere e leggere il Nuovo Testamento può sembrare un 
paradosso. Sono infatti gli scritti del Nuovo Testamento 
le fonti principali che ci parlano di lui, di ciò che ha det­

to e fatto. Ma questi stessi scritti sono frutto di un incontro ve­
ro, un incontro con un personaggio storico, con la persona di 
Gesù, che è stata poi riconosciuta e compresa come Messia, 
Figlio dell'Uomo, figlio di Dio. 
Ed allora la "memoria" di lui è il fondamento teologico su cui 
si struttura tutto il Nuovo Testamento. Partendo dunque dalla 
ricerca storica, da come egli è stato compreso nel corso dei 
secoli, e prendendo in considerazione quelle categorie cultu­
rali e religiose proprie del suo tempo e del suo ambiente, è 
possibile comprendere le parole e le azioni del personaggio 
Gesù, perché lui si è servito di quelle stesse categorie, ma per 
annunciare un nuovo modo di vivere e un messaggio nuovo, 
unico. Dalla tradizione nata intomo a lui nell'ambito del suo 
discepolato deriva la formazione del Nuovo Testamento, che 
attua il passaggio dal Gesù predicante al Gesù predicato, dive­
nuto egli stesso contenuto del messaggio evangelico. 

MARIARITA MARENGO è laureata presso l'Ateneo genovese in Magistero 
(Indirizzo filosofico), presso l'Ateneo torinese in Lettere Antiche (Filolo­
gia Biblica), e presso la Pontificia Università Lateranense in Teologia. 
Studiosa in Scienze Bibliche, insegna Sacra Scrittura presso la Sezione 
torinese della Facoltà Teologica dell'Italia settentrionale, presso l'Uni­
versità Pontificia Salesiana di Torino e presso l'Istituto Superiore di 
Scienze Religiose di Torino. Le sue pubblicazioni riguardano la filologia 
biblica, il giudaismo di epoca post-biblica, le origine cristiane e il cristia­
nesimo antico. Con Effatà Editrice ha pubblicato Introduzione al Nuovo 
testamento. Appunti per gli studenti. Volume 1 {2QQ9). 

ISBN 978-88-7402-878-8 

9V88874 028788 

€ 14,00 

fi 

2 
o o 

MARIARITA MARENGO 

s> 

O 
w 

> 

IO 
\< p Ih 
m 

¥ 
1 

O 

DA GESÙ 
AL NUOVO 

TESTAMENTO 
w 
u 

H 
Q 
w 

i tu 

7^-

ÌO AC 



MARIARITA MARENGO 

DA GESÙ 
AL NUOVO TESTAMENTO 

EFFATA' ^ EDITRICE 



PRINT ON DEMAND 
Tecnologìa di 

stampa che consente 
la realizzazione 

anche di una singola 
copia, su richiesta 

del lettore j 

©2013 Effatà Editrice 
Via Tre Denti, 1 
10060 Cantalupa (Torino) 

Tel. 0121.35.34.52 
Fax 0121.35.38.39 
E-mail: info@effata.it 
www.effata.it 

ISBN 978-88-7402-878-8 

Collana: Comunicare l'assoluto 

Immagine di copertina: Mosaico nella Chiesa di San Salvatore in Chora, 
Istanbul (Turchia) 

Grafica: Silvia Aimar, Vito Mosca 
Printed hj CreateSpace, An Amazon.com Company 

Comprendere la figura di Gesù di Nazaret significa riscoprire i tratti più 
autentici del cristianesimo stesso. 

Se non si parte dal Gesù terreno, la fede della Chiesa è priva del suo 
fondamento storico e contenutistico. 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL Nuovo TESTAMENTO 

• Irrigidimento verso anni 90; o rimanere nel giudeo-cristianesimo in un 
contesto ebraico ostile alla fede cristiana o rompere con l'ebraismo. 
Sopravvivenza di un giudeo-cristianesimo di Gerusalemme: dopo il 
martirio di Giacomo nel 62, probabilmente avviene la fuga dei giudeo-
cristiani a Fella (città ellenistica della Trasgiordania), poi rientrati fino 

5 al 135 quando l'imperatore Adriano proibisce l'accesso agli Ebrei a 
Gerusalemme che prende il nome di Aelia Capitolina. 
La scelta della Chiesa di Matteo: una corrente giudeo-cristiana, espulsa 
dalla Sinagoga, ma profondamente radicata nel giudaismo; Matteo 
vuole mostrare il Vangelo-Gesù come compimento. 
Il lavoro dello storico Luca; la speculazione allegorica della lettera agli 
Ebrei: un'omelia in forma epistolaie, redatta da un esegeta predicatore, 
usa procedimenti esegetici del giudaismo ellenistico (soprattutto ales­
sandrino, esegesi allegorica) per esprimere il superamento dell'alleanza. 
Gesù è il mediatore della nuova alleanza. 

•> Lettere deuteropaoline: Seconda lettera ai Tessalonicesi, agli Efesini, ai 
Colossesi, la Prima e Seconda a Timoteo, a Tito; le altre Lettere. 

Quarta generazione cristiana (dopo il 90) 

La redazione finale del Vangelo secondo Giovanni poco dopo il 90 in Siria 
o a Efeso: profondamente radicato nel giudaismo palestinese, ma venuto 
in contatto con la cultura greca. Opera giovannea. 

I TESTIMONI 
La difl^usione del Vangelo della salvezza fu attuata attraverso «uomini che 
hanno votato la loro vita al nome del nostro Signore Gesù Cristo» (At 
15,26); essi furono apostoli', predicatori, fondatori di Chiese, guide, testi­
moni e martiri più o meno noti. 

Pietro 

Simeone (grecizzato in Simone), originario di Betsaida (cf Gv 1,44), detto 
Pietro (aramaico Kèpha), ebbe un ruolo preminente nella comunità primi­
tiva, corrispondente alla posizione che gli aveva attribuito Gesù all'interno 
del gruppo dei Dodici. 

' La designazione di «apostoli» conobbe nel tempo un graduale restringimento di signi­
ficato, per cui si passò dall'originale qualifica generale di predicatore del Vangelo, inviato 
(cf. ICor 15,7b) al numero sacro dei dodici (cf. Le 6,13; At 1,2.26). 

156 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARLA DELL'UNICA MEMORIA DI GESÙ 

Dopo essere stato beneficiario di una delle prime apparizioni del 
Risorto^, ebbe un ruolo determinante nella prima Chiesa di Gerusalemme 
(At 1-15)'; qui venne incarcerato durante il breve regno di Erode Agrippa I 
(41-44) ma fu miracolosamente liberato e si trasferì altrove; tornò a Geru­
salemme in occasione del cosiddetto concilio (48-49), in cui svolse un 
ruolo di mediazione. 

Certamente soggiornò ad Antiochia di Siria (cf Gal 2,11-14), era 
conosciuto nella Chiesa di Corinto (cf ICor 1,12; 3,22; 9,5; 15,5), in 
quelle dell'Anatolia occidentale (cf IPt 1,1) e in quelle che stanno alla base 
della redazione dei Vangeli. 

La sua venuta a Roma (probabilmente dopo la stesura di Rm) e il suo 
martirio (forse in connessione con l'incendio del 64) sono documentati da 
fonti posteriori''; le due lettere che tecano il suo nome come mittente sono 
considerate non autentiche e posteriori alla sua morte. 

// discepolo «che Gesù amava» 

La figura di questo personaggio è menzionata solo nel Quarto Vangelo', 
in cui è attestata la sua glande autorità di fronte alla Chiesa e nel Vangelo 
stesso, che anche per questo riferimento preciso alla figura di un garante 
della tradizione difi^erisce dai sinottici. L'identificazione tradizionale di que­
sto personaggio con l'apostolo Giovanni, figlio di Zebedeo, è oggi messa in 
discussione'', ma pare di poter concludere a favore della sua storicità e del 
ruolo importantissimo che ebbe sulle Chiese giovannee. 

Giacomo, il fratello del Signore 

Oltre ai due omonimi, membri del collegio dei Dodici^, nel NT troviamo 

^Cf. Le 24,34; ICor 15,5. 
L'autore di At gli attribuisce anche il primo battesimo dei pagani, quindi la loro acco­

glienza nella comunità, cf. At 10. 
* Cf IClem.; Atti di Pietro, Ireneo; cf inoltre B.M. APOLLONI GHETTI - A. FERRUA -

E. Josi - E. KiRSCHBAUM, Esploruzioni som U Confessione di San Pietro in Vaticano, Vati­
cana, Città del Vaticano 1951, II; M. GUARDUCCI, Pietro ritrovato: il martirio, la tomba, le 
reliquie, Mondadori, Milano 1969. 

5 Cf Gv 13,23; 18,15; 19,26.35; 20,2-8; 21,7.20.23.24. 
' Per l'identificazione con l'apostolo Giovanni cf EUSEBIO, HE, III, 1,1; 18,1-2; 20,9; 

23; 24,11; 28,6; 31,2, Per lo stato attuale della ricerca cf R. SCHNACKEMBURG, Das Johan-
nesevangelium (Freiburg '1972-1984), IV; tr. it. // Vangelo di Giovanni, CTNT 4.3, Paideia, 
Brescia 1981, pp. 632-644; R.E. BROWN, La comunità del discepolo prediletto. Cittadella, 
Assisi 1982, pp. 31-36. 

^ Nelle liste dei Dodici ci sono due persone con lo stesso nome Giacomo. Si tratta da 
una parte di Giacomo di Zebedeo, fratello di Giovanni (il Maggiore), presente nella lista 
dei Dodici (cf Mt 10,2; Me 3,17; Le 6,14; At 1,13), uno dei primi chiamati da Gesù (Mt 

157 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL Nuovo TESTAMENTO 

un Giacomo, di cui probabilmente si presenta fratello l'autore della let­
tera di Giuda (cf. Gd 1,1; forse è lo stesso «Giuda di Giacomo» della lista 
apostolica in Le 6,16?). Il suo nome ricorre nei testi evangelici fra i fratelli 
di Gesù (cf Mt 13,55; Me 6,3) ed è chiamato fratello del Signore nella 
tradizione successiva (Gal 1,19; FLAVIO GIUSEPPE, Ant. Ind., 2,200)"; forse 

} è soprannominato «il piccolo» (cf. Me 15,40). 
Dopo il martirio del figlio di Zebedeo Giacomo il fratello del Signote 

fu a capo della Chiesa di Geiusalemme (cf At 12,17; At 15,13; At 21,18; 
Gal 2,9; Gal 2,12) dopo essere stato beneficiario di un'apparizione del 
Risorto (cf ICor 15,7); la sua autorevolezza nella Chiesa è documentata 
dai suoi interventi nel concilio di Gerusalemme e dai ripetuti incontri che 
Paolo ebbe con lui. 

Fu esponente di una teologia (abbastanza diversa da quella paolina) 
conosciuta come giudeo-cristianesimo, che faceva coesistere la fede nella 
messianicità di Gesù e l'osservanza della Torah; fu martirizzato per lapida­
zione nel 62'. 

4,21; Me 1,19; Le 5,10), presente alla trasfigurazione (ef. Mt 17,1; Me 9,2; Le 9,28) e in 
altri avvenimenti privati (Me 1,29; Me 5,37 e Le 8,51; Me 10,35.41; Me 13,3; Le 9,54), 
tra eui la preghiera al Getsemani (Me 14,33 e Mt 26,37); questo Giaeomo fii giustiziato, 
primo fra i Dodiei, da Erode Agrippa I tra il 41 e il 44 (ef At 12,2). C'è poi Giaeomo 
di Alfeo, presente nelle liste dei Dodiei (ef Mt 10,3; Me 3,18; Le 6,15; At 1,13); questo 
personaggio è dififieilmente identificabile con il Giacomo, fratello del Signore, o con l'au­
tore di Gc per le seguenti ragioni: 1. in Ge 1,1 come in Gd 1,1 manca il titolo di apostolo 
accanto al nome Giaeomo; 2. da Gv 7,5 e Me 3,21 e par sappiamo che i fratelli (Giacomo, 
Giuseppe o Giosè, Simone, Giuda) non avevano accolto Gesù quale Messia, mentre egli 
aveva già formato la cerehia dei Dodiei: bisogna quindi distinguere secondo gli evangelisti 
i Dodiei dai fratelli; 3. tutto il NT del resto distingue i fratelli dai Dodici (cf At 1,13-14; 
ICor 9,5; 15,5-8): in questo contesto si deve affermare che in Gai 1,19 eiv mh.) ha un 
valore avversativo («ma solo...»); nelle liste apostoliche Giaeomo (cosiddetto minote) è sem­
pre identificato con il patronimico «figlio di Alfeo» e mai con il titolo «fratello del Signore», 
usato successivamente (per un altro personaggio). 

" 11 termine «fratello» indica una qualche relazione parentale abbastanza stretta, ma non 
necessariamente figlio degli stessi genitori; del resto questi frateUi eh Gesù non sono presen­
tati come figli di Maria, la Madre di Gesù, anche se pure la loro madre si chiamava Maria. 
Cf. più ampiamente GIUSEPPE, Ant. ]ud., 20,197-203 (cf R. PENNA, L'ambiente storico-
culturale, cit., pp. 259-260); EUSEBIO, HE, II, 1,2; 23,1 : «Al quale gii apostoli avevano asse­
gnato il trono episcopale di Gerusalemme». Cf su Giacomo e la missione giudeo-cristiana 
J. PAINTER, Just James: The Brother ofJesus in History andTradition (Columbia SC 1997); C. 
GIANOTTO, Giacomo e ilgiudeocristianesimo, in G. FiLORAMO - C. GlANOTTO (cut.), Verus 
Israel Nuove prospettive sul giudeocristianesimo. Atti del Colloquio di Torino (4-5 novembre 
1999), (Biblioteca di cultura religiosa 65), Paideia, Brescia 2001, pp. 108-119. 

L'informazione proviene non da fonti neotestamentarie, bensì da GIUSEPPE FLAVIO, 
Ant. Jud. 20,200; EUSEBIO, HE, II, 23, che cita lo storico giudeo-cristiano Egesippo. 

158 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARIA DELL'UNICA MEMORLA DI GESÙ 

Il personaggio a cui si riferisce Gc 1,1 è probabile che sia questo Gia­
como, il fratello del Signore. 

Stefano 

Occorre menzionare come diacono Stefano, noto attraverso At'", non solo 
perché è stato il primo martire della fede, ma anche perché per primo ha 
preso posizione contro il tempio e contro la Legge di Mose (cf At 6,11-14) 
sulla base di una nuova ermeneutica del Vangelo che continuerà poi con 
Paolo e il paolinismo. 

Paolo di Tarso 

Di Paolo e delle sue comunità possediamo la documentazione più ampia 
fra quella delle Chiese primitive, e certamente egli è uno dei protagonisti 
ancora attuali, visto che il cristianesimo da noi vissuto è paolino, in quanto 
forgiato dalla sua vivacità pastorale e dalla sua comptensione del Vangelo 
come grazia di Dio in Cristo Gesù accessibile nella fede ad ogni uomo". 

Alcuni dati sicuri della sua biografia: giudeo della diaspora, della tribù 
di Beniamino, nacque verso gli inizi della nostra era a Tarso di Cilicia, 
dove ricevette un'elementare formazione di tipo greco, ma fu educato poi 
a Gerusalemme secondo la scuola farisaica del maestro Gamaliele (cf At 
22,3; 26,4; Fil 3,5-6). Dimostrò grande zelo religioso nei confronti della 
Legge mosaica, perseguitando i primi cristiani (cf At 8,3; Gal l,13ss.; Fil 
3,6), ma l'incontro con il Cristo Risorto sulla strada verso Damasco gli 
rivelò il compimento delle attese degli antichi profeti e capovolse la vita e i 
valori in cui credeva (Fil 3,7-10; At 9,1-20), divenendo apostolo instanca­
bile del Vangelo, particolarmente verso i pagani. 

Gli At narrano di tre viaggi missionari di Paolo: nel primo (cf At 
13-14), svolto alle dipendenze di Barnaba (che lo aveva prelevato da Tarso 

"'Il suo nome ci è noto solo da At 6,5.8.9; 7,59; 8,2; 11,19; 22,20. 
" Sull'Apostolo, la sua vita e il suo insegnamento ef G. BARBAGLIO, Paolo di Tarso e le 

origini cristiane, Cittadella, Assisi 1985; J. BECKER, Paulus. Der Apostel der Volker (Tùbin-
gen ^1992), tr. it. Paolo. L'apostolo dei popoli, (Biblioteca Biblica 20), Queriniana, Brescia 
1996; R. PENNA, L'apostolo Paolo. Studi di esegesi e teologia, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 
1991; R. PENNA, Paolo di Tarso: un cristianesimo possibile, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 
^1994; E.R SANDERS, Paul and Palestinian Judaism. A Comparison of Pattern of Religion 
(Philadelphia 1977 H984), tr. it. Paolo e il Giudaismo palestinese. Studio comparativo su 
modelli di religione, (Biblioteca Teologica 21), Paideia, Stesela 1986; E.R SANDERS, Paul, 
the Law and the Jewish People (Philadelphia 1983), tr. it. Paolo, la legge e il popolo giudaico, 
(SB 86), Paideia, Brescia 1989; K.H. SCHELKLE, Paolo. Vita, lettere, teologia, (Bibl.Cul.Rel. 
56), Paideia, Brescia 1990, orig. M988. 

159 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL NUOVO TESTAMENTO 

per condurlo ad Antiochia di Siria), parti da Antiochia per toccare Seleu-
cia, Cipto, la Panfilia (Perge), la Pisidia (Antiochia, Iconio), la Licaonia 
(Listra e Derbe) per tornare sulla stessa via passando dal porto di Attalia. 
Nel secondo viaggio successivo al concilio di Gerusalemme (cf. At 16,1-
18,22) egli stesso fu in primo piano e, insieme a Sila, parti da Antiochia 
di Siria per raggiungere via terra Listra, dove si associò Timoteo, poi andò 
in Frigia, Galazia e Misia fino a Troade sull'Egeo; di qui passò in Europa 
toccando Samotracia, Neapoli, Filippi, Anfipoli, Apollonia, Tessalonica, 
Berea, Atene, Corinto (dove si ferma un anno e mezzo'^); di qui tornò toc­
cando Cenere, Efeso, Cesarea Marittima e Gerusalemme. Il terzo viaggio 
(cf At 18,23-21,36) segue questo itinerario: Antiochia di Siria, Galazia e 
Frigia, Efeso (dove si ferma per più di due anni), Macedonia, Grecia (forse 
Corinto) e ritorno fino a Troade, per proseguire poi per Asso, Mitilene, 
Chio, Samo, Mileto, Cos, Rodi, Patata, Tiro, Cesarea Marittima fino a 
Gerusalemme dove fu arrestato. 

Da Gerusalemme Paolo venne portato prigioniero a Cesarea Marit­
tima, dove egli si appellò a Cesare (in quel tempo Nerone) e venne quindi 
trasferito a Roma, dove trascorse due anni interi (cf At 21,37-28,31). A 
questo punto la tesi tradizionale ritiene che egli sia stato liberato e abbia 
intrapreso un ulteriore viaggio verso la Spagna e l'Oriente (Efeso, Colossi, 
Creta) dove subì un nuovo arresto, prigionia a Roma e martirio verso il 67; 
mentre oggi si ritiene che il soggiorno romano riferito in At si sia concluso 
con il martirio in un anno che va dal 58 al 64''. 

Durante questo soggiorno i giudei insorsero contro Paolo e lo condussero davanti al 
proconsole della provincia senatoriale di Acaia Gallione (At 18,12); ora in base all'iscrizione 
ritrovata a Delfi (cf. R. PENNA, L'ambiente storico-culturale, eh., pp. 251-253) è possibile 
datare con buona approssimazione il mandato di Gallione in Acaia per l'anno 51-52 con 
inizio ad aprile; la comparizione di Paolo di fronte al proconsole si situa quindi verosimil­
mente verso la fine del suo soggiorno a Corinto di diciotto mesi e quindi tale permanenza 
va datata dalla fine dell'anno 50 agli inizi del 52. 

Un primo abbozzo di cronologia delle lettere: intorno al 51-52, nel soggiorno a 
Corinto, deve avere scritto 1 (e 2?) Ts; durante il terzo viaggio prendono forma le grandi 
lertere: intotno al 55 deve aver visto la luce Fm, nei 56 da Efeso o dalla Macedonia ICor, 
nell'anno successivo 2Cor e Gal, e nel 58 Rm (da Corinto?); per le lettere della prigionia Ef 
Fil Col, ammessa l'autenticità, una prima ipotesi le collocherebbe in una prigionia ad Efeso 
intorno al 55-57, nel tetzo viaggio, l'altra ipotesi propone la prigionia di Cesarea o Roma, 
nel periodo dal 58 al 62. 1 -2Tm e Tt devono essere della scuola paolina, intorno agli anni 
80, mentre Eb nel 70 circa. 

160 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARIA DELL'UNICA MEMORIA DI GESÙ 

Gli apostoli anonimi e i collaboratori 

All'interno del gruppo dei Dodici alcuni personaggi ci sono noti solo per il 
nome o poco più'"*, ma sappiamo che continuarono ad essere attivi, stando 
aAt6,2; ICor 15,5 e Ap 21,14. 

Sono però citati nel NT molti personaggi senza nome che contiibui-
rono alla crescita e alla diffusione del movimento cristiano: sono «alcuni, 
cittadini di Cipro e Cirene» (At 11,20) che cominciarono a predicare ai 
pagani in Antiochia di Siria, coloro che portarono il Vangelo a Damasco, 
gli ignoti primi cristiani di Roma e dell'Egitto. Essi vanno ricordati perché 
al pari dei grandi personaggi costituiscono il gruppo degli «evangelizzatori» 
a cui si deve l'inizio della tradizione della fede. 

Un ruolo importantissimo svolse Barnaba: cipriota di origine ma inse­
rito nella Chiesa madre di Gerusalemme (cf At 4,36), fit da questa inviato 
ad Antiochia di Siria per consolidare nella fede l'allora comunità nascente; 
favorevole alla missione fra i pagani, fit l'iniziatore di Paolo nel primo viag­
gio missionario, dal quale si divise dopo aver partecipato al concilio di 
Gerusalemme (cf At 15,36-40); probabilmente tornò ad una interpreta­
zione del Vangelo giudeo-cristiana (cf Gal 2,13), ma Paolo continuò a 
considerarlo suo maestro (cf ICor 9,6; At 9,27; 11,25). 

Accanto a Pietro la tradizione ricorda Silvano (abbreviato Sila) e 
Marco; se questi non sono due ctistiani ormai non più individuabili, 
allora possono essere identificati con i due omonimi di At: Silvano, latore 
della lettera del concilio di Gerusalemme, poi compagno di Paolo nel suo 
secondo viaggio (cf At 15,22; ITs 1,1; 2Cor 1,19), e Giovanni Marco (At 
12,12.25; 15,37-38), che sarebbe stato poi interprete di Pietro a Roma, 
secondo Papia di Gerapoli citato in EUSEBIO, HE, III, 39,15. 

Attorno al discepolo amato è attestata una comunità ecclesiale (cf 
Gv 1,14; 21,24; IGv 2,19), con un anonimo presbitero, autore di 2-3 
Gv, ed altri personaggi'^. Nella comunità di Gerusalemme presieduta da 
Giacomo fratello del Signore ci sono anziani (cf At 21,18), e va ricordato 

'** A parte l'elenco di At 1,13 fijori dei racconti evangelici non si sa nulla di Andrea, 
Filippo, Tommaso, Bartolomeo, Matteo, Giacomo di Alfeo, Taddeo, Simone il Cananeo; 
di questi come di Mattia (cf At 1,15-26) non viene narrato il ministero, e tanto si può dire 
dei «diaconi» compagni di Stefano, cioè Procoro, Nicànore, Timone, Parmenas, Nicola (cf 
At 6,5), con l'eccezione di Filippo, di cui si narra il ministeto in Samaria (At 8,5-13), nella 
costa meridionale della Palestina (At 8,26-40), padre di quattro figlie nubili profetesse (At 
21,8-9). 

3 Gv ptesenta come destinatario un certo Gaio, un Demetrio che viene lodato al v. 
12 e Diotrefe con cui polemizza aspramente ai w. 9-10. 

161 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL Nuovo TESTAMENTO 

anche Giuda, fratello di Giacomo, a cui è attribuita la lettera canonica 
(cf Gd 1). 

Soprattutto Paolo ci ha lasciato il ricordo dei suoi numerosi collabo­
ratori: oltte Barnaba, Marco e Silvano, ci sono Timoteo (cf Fil 2,20, pre­
siedette la Chiesa di Efeso, cf ITm 1,3), Tito (di origine greca, cf 2Cor e 
Gal, forse di origine cretese, cf Tt 1,5), Epafrodito (della Chiesa di Filippi, 
cf Fil 2,25-30; 4,18), Tichico (cf At 20,4; Ef 6,21; 2Tm 4,12), Clemente 
(Fil 4,3), Terzo (amanuense di Rm, cf 16,22), Stefano (cf ICor 1,16; 
I6,15ss.), e numerose donne fra cui Lidia (At 16,14-15), Priscilla (con il 
marito Aquila: At 18,2.18.26; Rm 16,3-5), Febe (detta «diacono» in Rm 
16,1-2), e quelle menzionate nei saluti di Rm 16,6-15. 

Un posto particolare merita Apollo, forse abbreviazione di Apollonio o 
ApoUodoro, dotto giudeo alessandrino divenuto cristiano ad Efeso (cf. At 
18,24ss.); presente a Corinto dopo Paolo, che non rinnega la sua collabo­
razione pur sapendolo indipendente dalla propria predicazione (cf ICor 
1,12; 3,4-6; 16,12). 

LE CHIESE 
La Chiesa cominciò ad esistere a Gerusalemme a partire dai fatti del «terzo 
giorno», ma da quest'unico ceppo si riprodusse in varie comunità che sor­
sero in altre zone dell'area mediterranea. 

La Chiesa di Gerusalemme e il giudeo-cristianesimo 

Agli occhi dei giudei la comunità costituita dal gruppo dei discepoli appa­
riva come un'eresia (At 24,5.14; 28,2 parlano di airesis [partito religioso], 
forse la connotazione negativa è solo quella di «setta»), dalla loro prospet­
tiva essi si riconoscevano come «santi» (cf Rm 15,25s.31) o «eletti» (cf Me 
13,20.22.27), in ciò simili ai farisei e agli esseni. Pur restando fedeli alla 
Legge e al tempio, essi perseguivano «una giustizia maggiore» (Mt 5,20); la 
vita della comunità è centrata sui quattro pilastri di At 2,42: insegnamento 
degli apostoli, comunione dei beni, frazione del pane (comprendente l'eu­
carestia in un pasto comune) e preghiera; inoltre svolgevano azione di pro­
selitismo all'interno di Israele (Mt 10,5; At 15,5). La responsabilità della 
comunità deve essere stata per un certo peiiodo oligarchica (cf i Dodici, 
le colonne Pietro, Giacomo e Giovanni di Gal 2,9, ì parenti del Signore"") 

"' Abbiamo già appurato come il Giacomo alla guida della comunità di Gerusalemme 
fosse parente del Signore (cf sopra), dobbiamo ricordare l'esistenza di altri personaggi. 

162 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARIA DELL'UNICA MEMORIA DI GESÙ 

per strutturarsi poi su base monarchica (Cefa e Giacomo il fratello del 
Signore), pur mantenendo un aspetto comunitario (cf At 6,2.5; 8,14; 
15,22) e un ruolo super-ecclesiale (cf il concilio di Gerusalemme nel 48 o 
49, che denota un certo primato sulle altre Chiese). 

Due movimenti importanti: il primo avvenne quando la protesta degli 
ellenisti portò all'elezione di Stefano e degli altri, configurando così una 
gerarchia alternativa, pur in dipendenza dagli apostoli, che favorì il sor­
gere e lo svilupparsi di un'interpretazione negativa della Legge e del tem­
pio sulla base del Vangelo; questo fatto favorì l'espansione del Vangelo 
non solo oltre i confini della Palestina, bensì anche oltre i confini etnici 
di Istaele inteso come unico popolo di Dio necessariamente includente 
chi voleva aver accesso alla salvezza. Il secondo grande evento di svolta 
fu la progressiva distanziazione dal popolo di Israele, che portò la comu­
nità giudeo-cristiana a non partecipare alle rivolte contro Roma'', a essere 
addirittura perseguitata da Bai-Kochba'*, e infine ad essere sia esclusa dalle 
sinagoghe giudaiche con la preghiera sui minim sia mal sopportata dalla 
prevalente Chiesa etnico-cristiana, che giungerà a considerarla eretica". 

Le Chiese di Samaria e dì Galilea 

Seguendo l'insegnamento di Gesù la prima comunità superò gli angusti 
confini etnico-religiosi di Israele con le missioni di Filippo e poi di Pietro e 
Giovanni verso i samaritani (cf At 8,5-25; 1,8); dalla Samaria ed in parti­
colare dalla città di Nablus proverrà il filosofo e martire cristiano Giustino. 

Anche in Galilea è documentabile la presenza della comunità cristiana, 
non solo a partire dalla citazione di At 9,31, ma anche considerando l'in-

parenti del Signore, che furono a capo della Chiesa: una attestazione ci proviene da EUSE­
BIO, HE, 3,19.20.1-6, che cita le Memorie dello storico giudeo-cristiano Egesippo, dove 
si narra della persecuzione dell'imperatore Domiziano (81-96) contro i discendenti di 
Davide, che coinvolse pertanto anche i parenti dì Gesù, i quali «una volta liberati, furono a 
capo delle Chiese come testimoni e insieme parenti del Signore». 

" Cf GIUSTINO, IApol. 31,6. 
La notizia sulla fuga dei cristiani a Fella ci viene da EUSEBIO, HE, IH, 5,3, ma va presa 

con benefìcio di inventario. 
" Cf IRENEO, Adv. haer., I, 26,2; in effetti un giudeo-cristianesimo gnosticizzante fu 

proposto all'inizio del II secolo dal palestinese Elchasai, cf L. CIRILLO, Eichasai e gli elcha-
saiti. Un contributo alla storia delle comunità giudeo-cristiane. Marra, Cosenza 1984. Cf 
anche J. DANIELOU, La teologia del Giudeo-cristianesimo, EDB, Bologna 1974. Oltre al 
tentativo in corso di far rinascere il giudeo-cristianesìmo in Palestina, dobbiamo ricordare 
che pratiche giudeo-cristiane si sono mantenute nella Chiesa ortodossa etiopica (non cal-
cedonese) come ia circoncisione, alcune leggi sul digiuno e la festività del Sabato, oltre alla 
Domenica. 

163 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL NUOVO TESTAMENTO 

teresse dei Vangeli per quella regione, la testimonianza di fonti rabbiniche 
sui discepoli gallici del Signore (b. AZ I6b), e i parenti di Gesù interrogati 
da Domiziano (cf EUSEBIO, HE, III, 20,1-6). 

La Chiesa di Damasco 

Già nella prima metà degli anni 30 a Damasco c'era una comunità di 
crisdani (cf At 9,1-25; Gal 1; 2Cor 11,32); di questa Chiesa conosciamo 
solo il nome di un membro, Anania (cf At 22,12). L'unica ipotesi per 
la sua formazione suggerisce che il Vangelo sia stato predicato nella sina­
goga della diaspora damascena ad opera di quei gruppi di giudei cristiani 
ellenistici perseguitati a Gerusalemme dopo la morte di Stefano (cf At 
11,19). Analogo discorso per le Chiese della costa fenicia. Tiro (At 21,3-7) 
e Sidone (27,3), di cui conosciamo pochissimo, ma che devono essere state 
già fiorenti, se Paolo può essere accolto e curato da loro. 

La Chiesa di Antiochia di Siria 

Dopo Roma ed Alessandria, Antiochia suU'Oronte era la terza città dell'im­
pero; capitale della provincia romana di Siria e sede di un'antica comu­
nità giudaica della diaspora, aperta all'ellenismo, fu meta dell'emigtazione 
giudeo-cristiana ellenista dopo la persecuzione di Stefano; qui si cominciò 
a predicare il Vangelo ai pagani, che vengono ammessi nella Chiesa senza 
essere stati previamente circoncisi, e qui i discepoli furono chiamati per la 
prima volta «cristiani» (cf At 11,19-26)^". 

Questa Chiesa dovette essere molto aperta alle istanze culturali dell'el­
lenismo, come dimostra la presenza prolungata di Paolo (cf 11,25-26; 
13,1), che vi torna e di lì riparte in ogni viaggio, la libertà che doveva 
esserci sulle prescrizioni dietetiche giudaiche (cf Gal 2,11-14), il problema 
della circoncisione che pare provenire dall'esterno (cf At 15,1-2), forse la 
presenza di profeti e dottori (cf At 13,1). Come già accennato però ad 
Antiochia doveva essere robusta la presenza dei giudei e quindi di giudeo-
cristiani: dopo il concilio di Gerusalemme si venne ad un compromesso 
per la vita comune ispirato alle regole levitiche^', compromesso che deve 

Cf. R.E. BROWN - J.P. MEIER, Antioch and Rome. New Testament Cradles of Catholic 
Chrhtianity (New York-Ramej NJ 1983); tr. it. Antiochia e Roma. Chiese-madri della cat­
tolicità antica. Cittadella, Assisi 1987. 

In realtà, come riconosce praticamente l'unanimità della ctitica letteraria, il concilio 
di Gerusalemme fu un'assemblea delle Chiese di Antiochia e di Gerusalemme in cui si rico­
nobbe la legittimità dei due tipi di cristianesimo, quello ellenizzante e apeno ai pagani di 
tipo siriano, e quello giudaizzante tradizionalistico gerosolimitano; in quell'occasione non 
vennero però elaborate norme per la convivenza qualora i due gruppi si fossero incontrati. 

164 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARIA DELL'UNICA MEMORIA DI GESÙ 

essere stato il frutto della tradizione pettina. Probabilmenre con la scom­
parsa di Pietro e la guida di Giacomo, il fratello del Signore, alla Chiesa di 
Gerusalemme, si ebbe l'irrigidimento dei rapporti fra sinagoga e cristiani 
(giudei e gentili); ciò sarebbe avvenuto in connessione alla ptogressiva 
organizzazione monolitica del giudaismo nella fotma rabbinica, con il pre­
valere dell'elemento farisaico, fino alla reciproca scomunica e quindi allon­
tanamento delle due comunità. Infine l'emergere di correnti devianti di 
giudeo-cristianesimo verso gli ebioniti dovette avvenire in corrispondenza 
ad una sempre più profonda difi^erenziazione fra la parte di provenienza 
pagana e quella di provenienza giudaica^^. 

Se il Vangelo di Matteo fij davvero composto in quella zona, allora esso 
si spiega bene come tentativo di comporre «cose antiche e cose nuove» (cf 
Mt 13,52), apertura a tutte le genti e fedeltà ad esigenze etiche e discipli­
nari chiaramente giudeo-cristiane; in questa comunità certamente la strut­
tura gerarchica riconosceva a Pietro un ruolo di primaria importanza (cf 
Mt 16,18-19), mentre andava formandosi quella gerarchia che ci è nota 
per le lettere di Ignazio e che assumerà poi un ruolo decisivo nelle altre 
Chiese^. 

Le Chiese paoline -

L'ampio spettro di azione dell'apostolo ricopre di fatto l'Anatolia centto-
occidentale (Galazia e Asia) e la Grecia (dalla Macedonia all'Acaia), com­
prendendo comunità diverse per storia e composizione sociale^'', ma unifi­
cate dalla fede in Cristo, morto e risuscitato, unico, necessario e sufficiente 
mediatore di salvezza. Secondo la fede delle comunità paoline Gesù Cristo 
non è un maestto del passato, piuttosto è il Signore de! presente, aderendo 

Solo dopo lo scontro di Paolo e Pìetto documentato in Gal 2,11-14 si giunse alla formula­
zione del cosiddetto decreto apostolico (At 15,19-20.28-29), con l'elaborazione di norme a 
somiglianza di quelle richieste in Lv 17-18 allo straniero residente in Israele. 

Si documenta anche nel tetritorio di Antiochia la presenza di sette eretiche di tipo 
giudeo-cristiano. 

" Probabilmente la situazione di Antiochia si rispecchia anche nella Didachè. Le lettere 
di Ignazio mostrano una preoccupazione per la gerarchia e la retta fede della Chiesa che è 
comprensibile se pensiamo che in Siria si sviluppano movimenti gnostico-cristiani come 
quello del samaritano Menandro, discepolo di Simon Mago, Saturnino, Basilide e forse 
gli Ofiti. 

" Le Chiese fondate dall'Apostolo sono quelle di Tessalonica, Corinto, Filippi, di 
Efeso, della Galazia (cf le lettere paoline autentiche); altre, di cui non abbiamo la corri­
spondenza, sono quelle di Cipro, Antiochia di Pisidia, Iconio, Listra, Derbe, Berea, Atene, 
Troade, forse Milero; infine ci sono quelle attestate nelle cosiddette deutetopaoline come le 
Chiese di Colossi, Gerapoli, Laodicea e Creta. 

165 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL NUOVO TESTAMENTO 

a lui si dà una nuova creazione sia a livello comunitario che individuale; 
queste Chiese intrecciano rapporti di continuità e superamento con il 
popolo di Israele^^ 

La struttura ecclesiale delle comunità paoline privilegia gli aspetti col­
legiali (cf. ICor 12 e ITs 5,12), pur restando al vertice di esse l'apostolo 
Paolo; successivamente si svilupparono in esse i tre ministeri degli episcopi, 
presbiteri e diaconi, documentati dalle pastorali, dove però la loro identità 
è ancora parzialmente confiisa, almeno per quanto riguarda i presbiteri-
episcopi. 

La Chiesa di Roma 

La fondazione di questa comunità non può essere ascritta né all'apostolo 
Paolo, che le scrive intorno al 54-55, né all'apostolo Pietro, che vi giunge 
quando già essa era fiorente. Le origini di questa Chiesa vanno ricercate 
nell'ambito del giudaismo presente nell'Utbe^', stanziatosi nella zona 
presso il porto fluviale, e pertanto sono questi cristiani di provenienza 
orientale e giudaica a dare inizio all'evangelizzazione della città nei primi 
anni 40^'. Da Rm risulta che la comunità era giudeo-cristiana non solo 
quanto all'estrazione etnica ma anche in senso confessionale, cosa che 
verrà riconosciuta anche dall'Ambrosiaster nel commento a Rm. Nel 64 
la comunità dei cristiani fu perseguitata ferocemente da Nerone e circa in 
quegli anni diedero la vita anche Paolo e Pietro. 

Negli anni 70-80 non abbiamo notizie se non quelle desunte da IPt, 
che si presenta scritta da Babilonia, nome che i giudei davano a Roma 
dopo la distruzione di Gerusalemme: essa rivela una matrice giudaizzante 
che si combina con l'eredità paolina, come l'idea del sacetdozio universale 
dei fedeli. Circa degli anni 90 abbiamo una lettera inviata dalla comunità 
di Roma alla Chiesa di Corinto (attribuita a Clemente quasi un secolo 

Una forma esasperata ed eterodossa di paolinismo con forti valenze antigiudaidie 
sarà rappresentata dall'eresia di Marcione nel II secolo. 

Cf At 2,10 elle parla di pellegrini giudei provenienti da Roma per la festa di Penteco­
ste. Sulle origini della Chiesa di Roma cf il già citato R.E. BROWN - J.P MEIER, Antiochia 
e Roma (Assisi 1987), e R. PENNA, Configurazione giudeo-cristiana delta Chiesa di Roma nel 
I secolo, in L'apostolo Paolo. Studi di esegesi e teologia, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991, 
pp. 64-76. 

" Infatti nel De vita Caesarum di C. Svetonio Ttanquillo pubblicato nel 121 si ricorda 
un provvedimento di Claudio (41-54) con il quale i giudei della città fiirono allontanati 
perché tumultuavano a causa di Cristo: cf Claudius 25 «ludaeos impulsote Chresto assidue 
tumultuantis Roma expulit (sogg. Claudio)». Tale provvedimento si inquadta bene negli 
anni iniziali dell'impero di Claudio, cf R. PENNA, L'ambiente storico-culturale, cit., pp. 277-
281; però lo storico Orosio data l'editto imperiale al 49 (Hist. adpag., 7,6,15s). 

166 

III - LA MOLTEPLICE FORMA LETTERARIA DELL'UNICA MEMORIA DI GESÙ 

dopo, cf EUSEBIO, HE, IV, 23,11), dopo che i Corinzi avevano rimosso 
dal loro ministero episcopale alcuni che erano stati precedentemente eletti. 
In l Clem. emerge l'immagine di un ministero che recupera categorie 
giudaiche (capp. 40-42), confermando l'impostazione giudeo-cristiana di 
questa Chiesa, che svolgerà un ruolo decisivo e primaziale sia sul piano 
disciplinare che dottrinale. 

Le Chiese giovannee 

Non siamo a conoscenza di nessuna Chiesa fondata dall'apostolo Gio­
vanni, né il Vangelo e le lettete a lui attribuiti (sono infatti scritti anonimi) 
menzionano una Chiesa particolare; solo Ap 2-3 ricorda sette Chiese^*, ma 
resta il problema dell'identificazione del (presbitero) Giovanni menzionato 
in Ap con l'apostolo Giovanni che si vuole all'origine del Vangelo e delle 
lettete^'. In ogni caso la tradizione antica riconosce come campo d'azione 
del discepolo prediletto (chi sia resta un problema) la zona di Efeso (cf 
EUSEBIO, HE, V, 20,5-6 che cita Policarpo, così anche Ireneo si rifa a Poli­
carpo). 

Nelle Chiese giovannee si ipotizza uno sviluppo progressivo in quat­
tro tappe: 1. prima della rivolta giudaica ex discepoli del Battista e disce­
poli samaritani costituiscono la prima Chiesa giovannea; 2. ne seguirebbe 
un periodo di polemica con i pagani (il mondo), con i giudei o giudeo-
cristiani, e con le idee docetiste, in questa fase nascetebbe il Vangelo; 3. 
un periodo di lotte intestine di origine cristologica ed etica sul finire del 
I secolo testimoniata dalle lettere; 4. infine vi sarebbe uno scisma fra il 
gruppo ortodosso che si convoglierebbe nella grande Chiesa e un gruppo 
di tendenze docetiste e gnostiche. Si resta perplessi di fronte alla possibilità 
di ipotizzare una storia con tali dettagli, certo il confronto fra la letteratura 
giovannea ed il mondo dello gnosticismo implica diverse sfiimature, ed è 
sicuro che a cavallo fra il I ed il II secolo ad Efeso crebbe un influsso giu­
deo-cristiano non proveniente dall'ambito paolino né da quello giovanneo. 

Le Chiese dell'Anatolia nord-occidentale 

II prescritto di 1 Pt cita le Chiese del Ponto, della Galazia, della Cappado-
cia, dell'Asia e della Bitinia: delle Chiese della Galazia e dell'Asia cono­
sciamo qualcosa attraverso le lettere paoline e la letteratura giovannea, 

Efeso, Smirne. Pergamo, Tiatira, Sardi, Filadelfia e Laodicea; esse sono tutte nell'area 
dell'Anatolia occidentale, ma due di esse, Efeso e Laodicea, sono di fondazione paolina. 

Papia di Gerapoli, citato in EUSEBIO, HE, III, 39,4-7, distingue infatti questi due 
Giovanni. 

167 



PARTE SECONDA - DA GESÙ AL NUOVO TESTAMENTO 

nulla sappiamo delle Chiese della Cappadocia prima del IV secolo se non 
da Eusebio di Cesarea, mentre possiamo dire qualcosa di più sulle Chiese 
del Ponto e della Bitinia per quel che sappiamo dalla letteta di Plinio il 
Giovane, governatote della provincia, a Traiano {Epist. 10) e dal rescritto 
deirimperatore'". 

Sappiamo che il cristianesimo attivò nella regione già vari decenni 
prima del 111-113, periodo del governatotato di Plinio, si diffuse non solo 
nelle città, ma anche nelle campagne; che i cristiani avevano l'abitudine di 
riunirsi in giorni fissi a «cantare inni a Cristo come ad un dio», prendendo 
pasti in comune; che alcune donne avevano un ministero specifico (quale 
fosse non si sa, ma erano chiamate ministraé). Dal punto di vista sociolo­
gico i destinatari della IPt sono affittavoli agricoli, commercianti e arti­
giani, esposti per la loro fede ad un'emarginazione sociale, di fronre a cui la 
Chiesa si pone con una forte capacità di aggregazione e di identificazione. 

La Chiesa d'Egitto 

Alla fine del II secolo la Chiesa d'Egitto ed in particolare di Alessandria era 
fiorente e di prima grandezza, ma nulla sappiamo sull'origine del cristiane­
simo in questa zona". Già nella prima metà del II secolo il cristianesimo 
doveva essere ben affermato, come risulta dalla documentazione papira­
cea'^, dall'esistenza di Vangeli apocrifi che ancora Clemente Alessandrino 
sembra ritenere canonici {Strom. II, 9,45,5: Vangelo secondo gli Ebrei; III, 
9,63,1: Vangelo secondo gli Egiziani), dalla presenza di molti maestri di 
tendenza per lo più gnostica come Basilide, Corpocrate e Valentino e da 
biblioteche gnostiche (cf Nag Hammadi). 

Cf R. PENNA, L'ambiente storico-culturale, cit., pp. 271-275. 
'̂ La tradizione riconosce in Marco l'annunciatore del Vangelo e il fondatore di comu­

nità ascetiche, tradizione già riportata in EUSEBIO, HE, II, 16; queste notizie sono oggi 
ritenute infondate. 

Cf il Pap. Egerton 2 e il Pap. Rylands 52. 

168 

BIBLIOGRAFIA GENERALE 

AGOSTINO, De consensu evangelistarum (CSEL 43; PL 34, 1041-
1230). 

APOLLONI GHETTI B.M. - FERRUA A. - Josi E. - KIRSCHBAUM E., 

Esplorazioni sotto la Confessione di San Pietro in Vaticano, Vati­
cana, Città del Vaticano 1951. 

BARBAGLIO G., La vicenda storica di Gesti a partire dalle fonti più. 
antiche, in R. PENNA, Le origini del Cristianesimo, Carocci, Roma 

2004, pp. 71-93. 

BARBAGLIO G., l^aolo di Tarso e le origini cristiane. Cittadella, Assisi 
1985. 

BECKER J., Paulus. Der Apostel der Vólker (Tiibingen ^1992), tr. it. 
Paolo. L'apostolo dei popoli (Biblioteca biblica 20), Queriniana, 
Brescia 1996. 

ID., Paul the Ap ostie: The Triumph of God in Life and Thought (Phila­
delphia 1980, Edinburgh 1989). 

BERTALOTTO R, // Gesù storico. Guida alla ricerca contemporanea, 
Carocci, Roma 2010. 

BONNARD P., L'anamnèse, structure fondamentale de la Théologie 
du Nouveau Testament, in ID., Anamnesis (Cahiers RThPh 39), 
Genève — Lausanne — Netichatel 1980. 

BORDONI M., Gesù di Nazaret. Presenza, memoria, attesa, Queri­
niana, Brescia 2004^. 

BROWN R.E. - MEIER].?., Antioch and Rome. Netu Testament Cradles 
of Catholic Christianity (New York-Ramej NJ 1983); tr. it. Antio­
chia e Roma. Chiese-madri della cattolicità antica, Cittadella, 
Assisi 1987. 

169 


