Istituto Superiore di Scienze Religiose
"Redemptoris Mater”

Istituto Teologico Marchigiano

Esegesi Nuovo Testamento II

Sinottici
Atti degli Apostoli

Prof. Roberto CECCONI

Anno Accademico 2025-2026




1. Introduzione all’esegesi neotestamentaria

Iniziamo questo corso dicendo due parole sull’esegesi: essa punta a cogliere il messaggio
scritto dall’autore. La parola esegesi viene dal greco exégésis che significa esposizione, spie-
gazione, interpretazione. Fare esegesi significa cogliere il significato di un passo biblico facen-
done emerge il significato. E utile al proposito considerare il verbo greco exégéomai composto
da ek + égéomai. 1l verbo assume il significato di condurre da.

1.1 Indagini preliminari

Prima di inoltrarsi nello studio vero e proprio di un passo biblico, ¢ necessario compiere
alcuni passaggi previ, quali la delimitazione del brano, la critica testuale, la strutturazione della
pericope, il paragone sinottico (nel caso in cui si prenda in considerazione uno dei primi tre
Vangeli presenti nel canone neotestamentario), e la traduzione! del brano.

1.1.1 Delimitazione del testo

La delimitazione del testo, almeno in ambito narrativo, si fa in base a quattro criteri:
a) tempo, b) luogo, c) personaggi, d) tema. Ne consegue che, quando troviamo indicazioni cro-
nologiche, cambi di ambientazione, di attori o tema, siamo in presenza di una nuova pericope.
Facciamo un paio di esempi:

Mc 1,14-15 Mc 1,16-20

Dopo che Giovanni fu arrestato, Gesu ando
nella Galilea, proclamando il vangelo di Dio, e
diceva: «Il tempo ¢ compiuto e il regno di Dio ¢

e lungo il mare di GalileaR%tEISimone ¢

INTE, fratello di Simone, mentre gettavano le
reti in mare; erano infatti pescatori. Gesu disse

loro: «\SMiERE RN, vi fard diventare pe-

scatori di uomini». E subito lasciarono le reti € lo
seguirono. Andando un poco oltre, vide

como, figlio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello}

mentre anch’essi nella barca riparavano le reti. E
subito |IgYsiENLY. Ed essi lasciarono il loro padre
Zebedeo nella barca con i garzoni e ZllEI i iEe

tro a lui}

Possiamo notare che in Mc 1,16-20 Gesu non si trova semplicemente in Galilea, come pre-
cisato in Mc 1,14-15, ma in un luogo determinato; il mare di Galilea. Allo stesso tempo entrano
in campo nuovi personaggi rispetto alla pericope precedente: Simone e Andrea, Giacomo e
Giovanni. Anche il tema cambia: in Mc 1,14-15 era la predicazione del regno, ora ¢ la chiamata

vicino; convertitevi e credete nel Vangeloy.

dei primi quattro discepoli.

Mc 8,34-9,1

Mc 9,2-8

Convocata la folla insieme ai suoi discepoli,
disse loro: «Se qualcuno vuol venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua.
Perché chi vuole salvare la propria vita, la per-
dera; ma chi perdera la propria vita per causa mia
e del Vangelo, la salvera. Infatti quale vantaggio
c’¢ che un uomo guadagni il mondo intero e
perda la propria vita? Che cosa potrebbe dare un

NMealamsnRelee, Gesu prese con sé |glSiONEIER
oK ETZil ¢ 1i condusse su un EIi{epaaleilis,

in disparte, loro soli. |JURVERSIFalELs davanti a

loro e le sue vesti divennero splendenti, bianchis-
sime: nessun lavandaio sulla terra potrebbe ren-
derle cosi bianche. E apparve loro Elia con Mose
e conversavano con Gesu. Prendendo la parola,
Pietro disse a Gesu: «Rabbi, ¢ bello per noi essere

! La traduzione, appena abbozzata all’inizio, va poi rivisitata e perfezionata al termine del lavoro esegetico.

-2



uomo in cambio della propria vita? Chi si vergo-
gnera di me e delle mie parole davanti a questa
generazione adultera e peccatrice, anche il Figlio
dell’uvomo si vergognera di lui, quando verra
nella gloria del Padre suo con gli angeli santi».

Diceva loro: «In verita io vi dico: vi sono alcuni,
qui presenti, che non morranno prima di aver vi-
sto giungere il regno di Dio nella sua potenzay.

qui; facciamo tre capanne, una per te, una per
Mose e una per Elia». Non sapeva infatti che cosa
dire, perché erano spaventati. Venne una nube
che li copri con la sua ombra e dalla nube usci
una voce: «Questi ¢ il Figlio mio, I’amato: ascol-
tatelo!». E improvvisamente, guardandosi at-
torno, non videro pitl nessuno, se non Gesu solo,
con loro.

Nel passaggio da Mc 8,34-9,1 a Mc 9,2-8, si notano dei cambiamenti di ordine temporale:
«sei giorni dopo» (Mc 9,2); attanziale: «Pietro, Giacomo e Giovanni» (Mc 9,2); spaziale: «alto
monte» (Mc 9,2); tematico: «fu trasfigurato» (Mc 9,2). Sulla base di questi elementi, possiamo
affermare che in Mc 9,2 inizia una nuova pericope, distinta da quella costituita da Mc 8,34-9,1.

1.1.2 Critica testuale

Per critica testuale intendiamo quel lavoro mediante il quale si cerca di ricostruire, a partire
dai manoscritti disponibili, il testo originale su cui ci si intende soffermare.

Dobbiamo tener presente che 1 testi a nostra disposizione non sono gli originali. Noi siamo
in possesso di centinaia di copie manoscritte del Nuovo Testamento (chiamate Codici*) nessuna
delle quali ¢ esattamente uguale all’altra. Questo significa che lo studioso si trova dinanzi ad
una grande difficolta (di cui noi ovviamente non ci rendiamo conto): come risalire al testo che
¢ uscito dalla mano dell’Evangelista? Per raggiungere questo risultato, che resta sempre ipote-
tico, vi sono fondamentalmente due criteri: la critica esterna e la critica interna.

La critica esterna fa riferimento all’importanza dei singoli codici. Non tutti 1 manoscritti
infatti sono dello stesso livello. I codici scritti in maiuscolo, in virtu della loro antichita (I1I-V
sec.) hanno un peso maggiore rispetto ai codici minuscoli (XI-XII sec.). A questo si aggiunga
che, tra 1 codici maiuscoli, alcuni sono ritenuti di grande rilievo, ad esempio 1 papiri, il mano-
scritto Sinaitico® (sigla x) ed il Vaticano? (sigla B). Dunque, in caso di differenze tra i codici, &
da preferirsi la lezione (ossia il testo) supportata dai manoscritti pit importanti.

La critica interna cerca di comprendere, a prescindere dall’importanza dei singoli mano-
scritti, quale, tra le varianti a nostra disposizione, possa essere ritenuta piu vicina a quanto
uscito dalla penna dell’Evangelista. Per attuare al meglio questa metodologia, bisogna conosce
molto bene il pensiero e la teologia dell’agiografo sul quale ci si sta soffermando. A questo si
aggiungano altri criteri: a) un’espressione grammaticalmente “zoppicante” va preferita ad una
piu lineare: si suppone infatti che gli scribi, nel corso del tempo, si siano impegnati a migliorare
il testo piuttosto che a peggiorarlo; b) lo scritto piu breve solitamente (dunque non sempre) ¢ il
piu vicino all’originale. Nel mondo antico, infatti, c’era la tendenza ad operare delle aggiunte
su un testo precedente, non delle sottrazioni, perché il detto testo era considerato (quale in
effetti era) parola di Dio.

Vediamo alcuni esempi di critica testuale, iniziando dall’incipit del vangelo secondo Marco:

211 codice & un manoscritto a forma di libro, differente dunque dal rotolo usato, ad esempio, in sinagoga. Gli
autori neotestamentari utilizzarono sin dall’inizio il codice per distinguersi dal mondo giudaico e per motivi di
praticita. Il codice infatti ¢ piu pratico del rotolo e meno dispendioso, visto che puo essere scritto, a differenza
del rotolo, da ambo i lati.

3 Cosi chiamato perché ritrovato nella penisola del Sinai.

4 Denominato in tal modo perché custodito nella biblioteca vaticana.

-3-



Inizio del vangelo di Gesu, Cristo, [Figlio di Dio] (Mc 1,1).

L’espressione «Figlio di Dioy, che si trova tra parentesi quadre, manca in alcuni manoscritti
di grande importanza, tra cui il Codice Sinaitico (X), mentre € presente in manoscritti di uguale
rilievo, come il Codice Vaticano (B). La situazione che si presenta ¢ dunque la seguente:

Mc 1,1 secondo il Codice Sinaitico
Inizio del vangelo di Gesu Cristo’

Mc 1,1 secondo il Codice Vaticano
Inizio del vangelo di Gesu Cristo Figlio di Dio

Quale scelta operare in un caso come questo? Ci troviamo dinanzi a due manoscritti diver-
genti, entrambi di uguale importanza.

Per cercare di comprendere quale dei due codici rifletta al meglio lo scritto originario, €
necessario conoscere la teologia di Marco. Ebbene, per questo evangelista, la tematica di Gesu,
Figlio di Dio ¢ di primaria importanza (cf. Mc 1,11; 3,11; 5,7; 9,7; 14,36; 14,62; 15,39). Ne
possiamo dedurre che Marco abbia accennato alla figliolanza divina di Gesu sin dal primo
versetto del suo scritto, quasi ad indicare verso quale meta voleva condurre il lettore: ricono-
scere, insieme al Centurione ai piedi della croce (Mc 15,39), I’identita di colui che aveva dato
la vita per la moltitudine.

Prendiamo un altro esempio, tratto dal vangelo secondo Luca:

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e 1’altro
a sinistra. [[Gesu diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno».]] Poi dividendo
le sue vesti, le tirarono a sorte (Lc¢ 23,33-34).

Larichiesta di perdono, fatta da Gesu al Padre, ¢ riportata in doppia parentesi quadra. Questo
significa che ¢ stata inserita nel testo con una grandissima percentuale di dubbio. La perplessita
¢ dovuta al fatto che alcuni manoscritti di primaria importanza, come il Papiro 75 (III sec.) ed
il Codice Vaticano (B) non riportano queste parole, presenti invece nel Codice Sinaitico (X).
Mettiamo in sinossi le due lezioni varianti:

Le¢ 23,33-34 secondo P75 e Codice B

Lc¢ 23,33-34 secondo il Codice Sinaitico

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi
crocifissero lui e i malfattori, uno a destra ¢ 1’al-
tro a sinistra. Poi dividendo le sue vesti, le tira-

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi
crocifissero lui e i malfattori, uno a destra ¢ 1’al-
tro a sinistra. Gesu diceva: «Padre, perdona loro

rono a sorte. perché non sanno quello che fanno». Poi divi-

dendo le sue vesti, le tirarono a sorte.

Anche in questo caso il problema si risolve ricorrendo alla teologia dell’Evangelista. Per
Luca il tema di Gesu misericordioso ¢ di fondamentale importanza (cf. L¢ 7,36-50; 15,1-32;
19,1-10; 22,51; 23,39-43). E probabile dunque che sia stato proprio il Terzo Evangelista a tra-
smetterci queste parole del Signore, € non uno scriba di epoca successiva.

1.1.3 Strutturazione del testo

Una volta che ho stabilito, mediante la delimitazione e la critica testo, qual ¢ il brano su cui
voglio lavorare, passo alla sua strutturazione. La suddivisione di una pericope si fa seguendo
gli stessi criteri impiegati per la sua delimitazione: tempo, luogo, personaggi, tema. Quando
cambia uno o qualcuno di questi elementi, ci troviamo dinanzi ad un indizio di segmentazione

3 Ho eliminato le virgole, perché nei manoscritti antichi, per risparmiare su papiro € pergamena, punteggiatura
€ spazi non sono presenti.



del testo. Ad esempio, la chiamata dei primi quattro discepoli in Marco, puo essere suddivisa
in due parti, sulla base di alcuni indizi che ora andiamo a scoprire:

Mc 1,16-18

Mc 1,19-20

Passando lungo il mare di Galilea, vide Simone
e Andrea, fratello di Simone, mentre gettavano
le reti in mare; erano infatti pescatori. Gesu disse
loro: «Venite dietro a me, vi fard diventare pe-

Andando un poco oltreRutsEGiacomo, figlio di
Zebedeo, e Giovanni suo fratelloNESENIG

anch’essi nella barca riparavano le reti. E subito
li chiamo. Ed essi lasciarono il loro padre Zebe-

scatori di uomini». E subito lasciarono le reti € lo
seguirono.

deo nella barca con i garzoni e andarono dietro a
lui.

Passando da Mc 1,18 a Mc 1,19 si nota un cambio di ordine spaziale: «andando un poco
oltre», e I’entrata in scena di due nuovi personaggi: Giacomo e Giovanni. Per questi motivi,
possiamo suddividere il brano di Mc 1,16-20 in due parti: a) Mc 1,16-18: chiamata di Simone
a Andrea alla sequela Christi; b) Mc 1,19-20: chiamata di Giacomo e Giovanni al discepolato.

1.1.4 Traduzione

La traduzione di un testo biblico ¢ tutt’altro che facile. Bisogna conoscere molto bene la
lingua d’origine (in questo caso il greco) mediante la quale ¢ stato steso un brano, nonch¢ la
cultura in cui ha agito I’autore sacro. Al tempo stesso, colui che cerca di rendere un testo antico
in una lingua moderna, pur dovendo restare fedele al senso espresso dal testo originale, deve
guardarsi bene dal fare una traduzione letterale®, che risulterebbe poco scorrevole al lettore
contemporaneo.

A questo punto, diamo una presentazione, seppur sommaria, delle principali Bibbie in lingua
italiana disponibili oggi sul mercato:

— Bibbia TOB (Traduction oecuménique de la Bible): Si tratta di una versione della Bibbia
particolarmente interessante per 1’elevato livello delle introduzioni e note che accompagnano
la lettura det singoli libri biblici. Bisogna tuttavia tener presente che, nella TOB in lingua ita-
liana, il testo sacro ¢ quello della CEI 2008. La Bibbia TOB ¢ arricchita anche dalle seguenti
tavole: cronologica, pesi e misure, note principali. A questo si aggiungano alcune carte geogra-
fiche.

— Bibbia di Gerusalemme: Frutto del lavoro compiuto dall’ Ecole bibligue di Gerusalemme,
presenta molti tratti affini alla TOB, tra i quali quello di avere il testo biblico nella versione
della CEI 2008. In appendice alla Bibbia di Gerusalemme si trovano: a) Tavola cronologica;
b) dinastie asmonea ed erodiana; c) calendario; d) tavola delle misure e delle monete; €) indice
alfabetico delle note piu importanti; f) indice dei temi biblici d’interesse pastorale; g) carte
geografiche.

— Bibbia Via, Verita e Vita: 1l testo biblico ¢, ancora una volta, quello della CEI 2008. 1
commenti ai libri sacri sono strutturati su tre livelli: teologico-pastorale (via); esegetico (ve-
ritd); liturgico (vita). E interessante la disposizione delle note, collocate intorno al testo, a ri-
chiamare le edizioni glossate della Bibbia in uso dal medioevo fino al XVII secolo. La Bibbia
Via, Verita e Vita, come le precedenti, ¢ arricchita dal materiale seguente: a) Indice dei soggetti
biblici, dove il lettore trova i riferimenti che permettono di approfondire la conoscenza di temi

¢ Non bisogna pero dimenticare che una traduzione parola per parola (detta anche formale perché intende
ricalcare nella lingua di destinazione la forma ed il contenuto del testo in lingua originale) risulta essere molto
utile in ambito accademico, specie per chi non conosce le lingue antiche.

-5-



e realta della Bibbia; b) tavola cronologica comparata della Bibbia e delle civilta antiche; c) ca-
lendario e feste ebraiche; d) misure, pesi e monete; €) canone biblico secondo le principali tra-
dizioni; f) carte geografiche.

— Traduzione interconfessionale della Bibbia in lingua corrente (TILC): 1l testo sacro, a
differenza delle Bibbie precedenti, non ¢ quello della CEI 2008. La traduzione — approvata
dalla Conferenza Episcopale Italiana — ¢ stata realizzata da un gruppo di studiosi cattolici e
protestanti che hanno lavorato insieme per parecchi anni, seguiti dai responsabili delle rispet-
tive chiese. Il testo biblico che ne risulta presenta una certa distanza formale dai brani originali.
Il senso delle varie pericopi resta lo stesso, tuttavia esse sono rese in modo da essere immedia-
tamente comprensibili al lettore contemporaneo. Le note a pi¢ di pagina non sono particolar-
mente significative, mentre 1’edizione del 2000 contiene una presentazione dei passi paralleli
chiara ed esaustiva, purtroppo ridotta ai minimi termini nell’edizione piu recente. La Bibbia
TILC ¢ resa preziosa anche dalla presenza di un piccolo dizionario biblico, da una tavola cro-
nologica e da alcune carte geografiche (identiche a quelle che si trovano nella TOB).

— Bibbia Scrutate le Scritture: 11 testo sacro ¢ quello della CEI 2008. Quest’opera ¢ caratte-
rizzata da esaustivita e precisione nella presentazione dei passi paralleli. E impreziosita anche
da una gran quantita di note tematiche, che sviluppano temi di particolare rilievo (Creazione,
maschile e femminile, anima, lavoro, volonta di Dio, servizio, ecc.). Alcune note puntuali sono
riprese dalla Bibbia Via, Verita e Vita. In quest’opera si trovano anche: a) tavola cronologica
comparata della Bibbia e delle civilta antiche; b) Mappe geografiche; c) indice delle note per
la scrutatio.

— Nuovo Testamento. Traduzione Letteraria Ecumenica: Si tratta di una versione del Nuovo
Testamento sostenuta insieme da Cattolici, Ortodossi ed Evangelici. E la prima traduzione ita-
liana ecumenica condotta con criteri letterari di aderenza al testo originale, frutto di un lavoro
che ha coinvolto insieme traduttori e revisori di diverse chiese. In appendice vengono indicate
alcune misure menzionate nel Nuovo Testamento. Da segnalare anche la presenza di alcune
carte geografiche.

1.2 Esegesi del testo

1.2.1 Analisi sintattica

Per analisi sintattica’ di un testo s’intende lo studio dei vari elementi linguistici in esso
presenti e delle connessioni che si stabiliscono tra loro. Facciamo un esempio, senza la pretesa
di trovare delle risposte, ma solo con I’intento di mostrare quanto sia importante fare un’ade-
guata analisi sintattica in sede esegetica:

Il prologo del vangelo secondo Giovanni inizia affermando: «In principio era il Verbo, e il
Verbo era presso (pros) Dio (fon theon) e il Verbo era Dio» (Gv 1,1). La CEI 2008, con la
preposizione italiana «presso», traduce quella greca pros, che tuttavia — specie se seguita
dall’accusativo, come nel nostro caso — potrebbe anche significare «verso». Dunque... come
dobbiamo tradurre 1’incipit del prologo giovanneo: «il Verbo era presso Dio», 0, in maniera
suggestiva, «il Verbo era rivolto verso Dio»*? In altre parole, la disposizione delle parole prds

7 Dal greco syntaxis, composto dalla preposizione syn («con», «insieme») e dal sostantivo fdxis («disposi-
zioney, «ordiney», «sistemazione»).

8 Cosi traducono la Bibbia TOB: «Au commencement était le Verbe, et le Verbe était tourné vers Dieu, et le
Verbe était Dieu» (Gv 1,1), e G. NOLLI, Evangelo secondo Giovanni, LEV, Citta del Vaticano, 1986, 1: «In
principio era il Verbo e il Verbo era in relazione con Dio e il Verbo era Dioy.

-6-



ton theon, volendo tratteggiare il rapporto tra il Verbo e Dio, che tipo di relazione vuol deli-
neare: statica («presso»), o dinamica («verso»)? Non ¢ facile prendere una decisione, anche
perché nel greco ellenistico — usato dagli Evangelisti — prds + accusativo (moto a luogo) spesso
viene impiegato al posto di para («presso») + dativo (stato in luogo). Potremmo uscire dalla
situazione di stallo andando a leggere la conclusione del prologo: «Dio, nessuno lo ha mai
visto: il Figlio unigenito, che ¢ Dio ed ¢ nel seno del Padre, ¢ lui che lo ha rivelato» (Gv 1,18).
Il testo originale greco suona in modo un po’ diverso da come riportato dalla Bibbia CEI 2008:
«Dio, nessuno I’ha mai visto; I’Unigenito Dio, che ¢ (rivolto) verso (eis) il seno del Padre, lui
lo racconto». La preposizione greca eis, in questa seconda traduzione resa con «versoy», viene
impiegata per indicare moto a luogo. Alla luce di Gv 1,18, potremmo dunque tradurre il primo
versetto del vangelo secondo Giovanni in questo modo: «In principio era il Verbo e il Verbo
era verso Dio e il Verbo era Dio». Nonostante cio, la prudenza ¢ d’obbligo. Nel greco elleni-
stico, infatti, la preposizione eis («verso»), indicante moto a luogo, spesso viene usata al posto
della preposizione en («in»), impiegata per lo stato in luogo.

1.2.2 Analisi semantica

Terminata I’analisi sintattica, si passa a quella semantica, ossia allo studio del significato
che determinate parole assumono all’interno di un testo. Anche in questo caso, ci serviamo di
un esempio:

Nel vangelo secondo Giovanni, quando Gesu compare per la prima volta sulla scena, risuona
questa testimonianza del Battista: «“Ecco 1’agnello di Dio, colui che toglie (4o airon) il peccato
del mondo!”» (Gv 1,29). Il verbo greco che la Bibbia CEI 2008 traduce con «togliere» ¢ airo.
Per comprendere al meglio che cosa esso significa, bisogna farne uno studio semantico. In altre
parole, ¢ necessario andare a vedere che significato il verbo airo assume ogniqualvolta viene
impiegato nel vangelo secondo Giovanni. Nell’episodio in cui Gesu caccia i venditori dal tem-
pio, airo veicola il concetto di «portare via», «toglieren: «“Portate via (drate’) di qui queste
cose e non fate della casa del Padre mio un mercato!”» (Gv 2,16). Nella scena in cui il Signore
guarisce un paralitico, airo indica I’azione di «prendere su», «caricarsi di»: «Gesu gli disse:
“Alzati, prendi (dron'®) 1a tua barella e cammina”. E all’istante quell’uomo guari: prese (éren'')
la sua barella e comincio a camminare» (Gv 5,8s). Il verbo airo, dunque, in Giovanni ha un
duplice significato: «prendere su», e «portare vian. Alla luce di queste considerazioni, po-
tremmo tradurre Gv 1,29 in tal modo: «*“Ecco 1’agnello di Dio che toglie il peccato del mondo,
prendendolo su di s¢”’». L’Evangelista comunica al lettore sia il motivo per cui Gesu ha piantato
la tenda in mezzo a noi: togliere il peccato del mondo, sia il modo in cui ha compiuto tale
azione: prendendolo su di sé e annientandolo col fuoco del suo amore.

1.2.3 Analisi pragmatica

L’analisi pragmatica cerca di individuare quei segnali linguistici mediante 1 quali 1’autore
interpella in un modo del tutto particolare il lettore. Non bisogna mai perdere di vista il fatto
che I’agiografo si rivolge sempre al proprio interlocutore con I’intento di lasciare un segno
nella sua vita. Tuttavia, vi sono dei passaggi in cui il destinatario dello scritto viene interpellato
in un modo del tutto speciale. Vediamo alcuni esempi in proposito:

? Imperativo aoristo plurale di afro.
10 Imperativo aoristo singolare di airo.
' Indicativo aoristo singolare di airé.



Nel vangelo secondo Marco, in tre occasioni si segnala esplicitamente che Gesu rivolge la
propria parola a dei destinatari: a) «diceva a loro la parola» (Mc 2,2); b) «diceva a loro la
parola» (Mc 4,33); ¢) «la parola dicevay (Mc 8,32). Come si puo notare, nella terza ricorrenza
il sostantivo parola precede il verbo diceva, a differenza della prime due occasioni in cui lo
segue. Perché questa differenza? Il motivo sembra sia da attribuirsi al fatto che in Mc 8,32 la
parola che Gesu comunica ai suoi discepoli € quella della croce (Mc 8,31). Si tratta di un mes-
saggio particolarmente importante, unico, ben piu significativo di quanto il Maestro ha detto
fino ad ora. Il lettore viene dunque invitato a prenderlo particolarmente in considerazione.

Giunto a meta della sua opera letteraria, I’evangelista Marco segnala che Gesu sta cammi-
nando con i suoi discepoli verso 1 villaggi di Cesarea di Filippo (Mc 8,27). Dal quadro generale
della narrazione, si evince chiaramente che il Maestro € solo con i suoi seguaci. Non vi sono
altre persone con loro. All’improvviso, dopo che Gesu ha rimproverato Pietro perché, rifiu-
tando la parola della croce (Mc 8,32b), si mostra incapace di pensare le cose di Dio (Mc §8,33),
si dice che il Maestro chiama la folla con 1 suoi discepoli per comunicare loro qualcosa (8,34).
Da dove esce fuori all’improvviso questa moltitudine di persone? Evidentemente, ci troviamo
dinanzi ad una strategia narrativa dell’Evangelista. La folla rappresenta ciascuno di noi, desti-
natario privilegiato delle parole che Gesu sta per dire. Subito dopo, infatti, il Signore annuncia
quali sono le dinamiche che deve mettere in atto chiunque — a qualsiasi epoca storica o cultura
appartenga — voglia seguirlo: «“Se qualcuno vuole dietro di me venire...”» (ef tis thélei opiso
mou akolouthein). Anche in questo caso, il sintagma «se qualcuno» (ef tis), mostra in maniera
abbastanza evidente la destinazione universale di quanto Gesu sta affermando. Tutti, infatti,
devono rinnegare se stessi € prendere la propria croce se vogliono mettersi al seguito del Cristo.

Un altro modo mediante il quale il narratore tenta di coinvolge il lettore ¢ il cosiddetto pre-
sente storico. Di cosa si tratta? Solitamente, in una narrazione, incentrata su eventi trascorsi, si
usano verbi al passato: aoristo indicativo («disse», «ando»), o imperfetto indicativo («dicevay,
«andavay). All’improvviso, il narratore usa un verbo al presente: «dice», laddove ci si sarebbe
aspettato un verbo al passato: «disse». Perché questo passaggio repentino dal passato al pre-
sente? Fino ad alcuni anni fa si ¢ pensato che questo fosse un modo mediante il quale il narra-
tore volesse dare vivacita al suo racconto. Questa spiegazione, almeno in parte, resta vera. Il
fenomeno, tuttavia, puo essere interpretato anche in un altro modo: 1’evangelista, ancora una
volta, si rivolge direttamente al lettore. Ponendo (specie quando si usano verbi quali «direy,
«affermare») la coniugazione al presente, 1’autore segnala al proprio interlocutore quanto
quella parola che ora sta per essere detta conservi anche nell’oggi tutta la sua attualita.

A modo di esempio, possiamo osservare come le parole che Gesu intima a Pietro (il quale
tentava di sbarrare il cammino del Maestro verso la croce), quando gli comanda di mettersi
dietro di lui, siano introdotte dal verbo dire al presente: «dice» (/égei) (Mc 8,33). In tal modo,
Marco comunica al lettore che, anche oggi, ogni persona chiamata al discepolato ¢ tenuta a
seguire il Maestro, e a non sostituirsi a lui nello stabilire quale direzione deve prendere il cam-
mino della propria vita.

Qualcosa di simile avviene quando Gesu ricorda ai suoi seguaci che per entrare nel regno di
Dio ¢ necessario essere poveri (Mc 10,24). Siccome la sobrieta di vita ¢ richiesta ad ogni Bat-
tezzato, le parole che Gesu pronuncia su questo tema sono introdotte da un verbo dicendi al
presente: «I discepoli erano sconcertati dalle sue parole; ma Gesu riprese e dice (légei) loro:
«Figli, quanto ¢ difficile entrare nel regno di Dio! E piu facile che un cammello passi per la
cruna di un ago, che un ricco entri nel regno di Dio» (Mc 10,24s).



1.2.4 Analisi delle forme letterarie

Per comprendere adeguatamente il senso di un testo ¢ importante individuarne la forma let-
teraria'®. Si tratta, in altre parole, di scoprire su quale schema, pill 0 meno precostituito, & stato
stilato un brano. Esistono diverse forme letterarie: inno (Sal 8), lamentazione (Sal 42-43); an-
nuncio di nascita (Gn 16,7-14; Gdc 13,2-23; Lc 1,5-25; Lc 1,26-38), racconto di vocazione. 1
testi che appartengono ad una determinata forma letteraria hanno caratteristiche simili, anche
se non sono mai perfettamente identici, in quanto 1’agiografo, nello scrivere, conserva pur sem-
pre una certa liberta.

A modo di esempio, vediamo come il racconto della vocazione dei primi quattro discepoli
di Gesu, cosi come ci ¢ narrato dall’evangelista Marco, riprenda a grandi linee 1’episodio nel

quale si narra di Eliseo, chiamato a porsi al seguito di Elia:

IRe 19,19-21

Mc 1,16-20

PPartito di 1i, Elia trovo (heuriskei) Eli-
seo, figlio (huion) di Safat. Costui arava con
dodici paia di buoi davanti a sé, mentre egli
stesso guidava il dodicesimo. Elia, passando-
gli vicino, gli getto addosso il suo mantello.
20Quello lascio i buoi e corse dietro (opiso) a
Elia, dicendogli: «Andro a baciare mio padre
e mia madre, poi ti seguird (akolouthéso
opiso sou)». Elia disse: «Va’ e torna, perché
sai che cosa ho fatto per te». ! Allontanatosi
da lui, Eliseo prese un paio di buoi e li uccise;
con la legna del giogo dei buoi fece cuocere
la carne e la diede al popolo, perché la man-

16passando lungo il mare di Galilea, vide
(eiden) Simone e Andrea, fratello di Simone,
mentre gettavano le reti in mare; erano infatti
pescatori. "Gesu disse loro: «Venite dietro
(opisd) a me, vi faro diventare pescatori di
uomini». '*E subito lasciarono le reti € lo se-
guirono (ekolovithésan autofi]). ' Andando
un poco oltre, vide (eiden) Giacomo, figlio di
Zebedeo, e Giovanni suo fratello, mentre
anch’essi nella barca riparavano le reti. °E
subito li chiamo. Ed essi lasciarono il loro pa-
dre Zebedeo nella barca con i garzoni e anda-
rono dietro a lui (apélthon opiso autoi).

giasse. Quindi si alzo (anésté) e segui (epo-
reuthé opiso) Elia, entrando al suo servizio.

Tra 1 due brani sono evidenti 1 legami a livello linguistico, segnalati dal carattere in corsivo.
Tenendo conto del fatto che la chiamata dei primi discepoli del Signore ¢ riportata in modo
diverso dal terzo e quarto evangelista (Lc 5,1-11; Gv 1,35-51), possiamo supporre che Marco
non sia stato tanto interessato a presentare una cronaca dei fatti, quanto a mostrare quali siano
le dinamiche costanti in base alle quali avviene una chiamata. Esse possono essere delineate
nel modo seguente: a) la persona, mentre sta svolgendo la sua attivita (1Re 19,19a; Mc 1,16.19),
b) viene raggiunta da una parola di vocazione (1Re 19,19b; Mc 1,17.20a), c) alla quale ¢ esor-
tata ad aderire prontamente (1Re 19,21b; Mc 1,18.20b).

12 Altri autori usano I’espressione genere letterario.

-9.-



2. Esegesi di passi scelti
2.1 Matteo 1,18-25

2.1.1 Traduzione del testo

¥0ra, la genesi di Gesu Cristo era cosi: essendo promessa sposa, la madre di lui, Maria, a
Giuseppe, prima che andassero a vivere insieme, fu trovata avente nel grembo!® da Spirito
Santo. Giuseppe, il suo uomo, essendo giusto e non volendo esporla all’ignominia, decise di
ripudiarla segretamente. 2°Mentre stava pensando queste cose, ecco, un angelo del Signore gli
apparve in sogno dicendo: «Giuseppe, figlio di David, non temere di prendere con te Maria, la
tua donna; poiché ciod che ¢ stato generato in lei ¢ da Spirito Santo. 2'Partorira un figlio e chia-
merai il nome di lui Gesu, perché egli salvera il suo popolo dai propri peccati». 2?Ora, tutto
questo ¢ avvenuto perché si compisse quanto detto dal Signore attraverso il profeta che dice:

BEcco, la vergine nel ventre avra e partorira un figlio:

e chiameranno il nome di lui Emmanuel,
che tradotto significa: con noi é Dio. **Destatosi, Giuseppe, dal sonno, fece come gli aveva
comandato 1’angelo del Signore e prese con sé la sua donna, *>¢ non la conosceva finché non
partori un figlio'#; e chiamo il nome di lui Gesu.

2.1.2 Delimitazione del testo

I1 brano che stiamo studiando (Mt 1,18-25) si differenzia dal precedente (Mt 1,1-17) in primo
luogo a motivo del tema: In Mt 1,1-17, infatti, abbiamo la genealogia di Gesu Cristo; in Mt
1,18-25, invece, la narrazione dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe, avente per oggetto la di-
vina maternita di Maria. Cambiano anche 1 personaggi: scompaiono gli antenati di Giuseppe,
presenti in Mt 1,1-17, mentre quest’ultimo, Maria e Gesu ricevono molta piu attenzione (in Mt
1,1-17 erano solo nominati). A questo si aggiunga la comparsa dell’angelo del Signore, assente
in Mt 1,1-17.

I1 brano che stiamo analizzando (Mt 1,18-25) si distingue anche dal successivo (Mt 2,1-12)
in primo luogo a motivo del fema: non piu I’annuncio dell’angelo, ma la visita dei Magi a Gesu,
nato da pochissimo tempo. Altra differenza riguarda il /uogo: L annuncio dell’angelo a Giu-
seppe accade in un luogo indeterminato. La nascita di Gesu avviene a Betlemme. Un ultimo
elemento che contribuisce a distinguere i due brani ¢ dato dai personaggi. In Mt 2,1-12 non si
trova piu I’angelo del Signore, mentre compaiono personaggi del tutto assenti in Mt 1,18-25: 1
Magi, il re Erode, i cittadini di Gerusalemme (che si turbano con Erode per la nascita del re dei
Giudei), i capi dei sacerdoti e gli scribi del popolo.

2.1.3 Struttura del brano

Il brano che ci accingiamo a meditare puo essere diviso in tre parti:

I primi due versetti (vv. 18-19) fungono da introduzione a tutto 1’episodio:
e Enunciazione del tema su cui € incentrata la pericope: La genesi di Gesu Cristo (v. 18a).

13 L espressione greca heuréthé en gastri échousa («fu trovata nel ventre avente») viene cosi tradotta dalla
Bibbia Nova Vulgata (1998), promulgata da S. Giovanni Paolo II: inventa est in utero habens («fu trovata nel
ventre avente»).

14 L espressione greca kai ouk egindsken autén héos hoii éteken huion («e non la conosceva finché non partori
un figlio») viene cosi resa dalla Bibbia Nova Vulgata: et non cognoscebat eam, donec peperit filium («e non
conosceva ella, finché partori un figlio»).

-10 -



e Maria, promessa sposa di Giuseppe, prima di andare ad abitare con lui, si trova incinta
da Spirito Santo (v. 18b).
¢ Di fronte a questo evento, Giuseppe decide di ripudiarla segretamente (v. 19).

La sezione successiva (vv. 20-23) focalizza la propria attenzione sul sogno di Giuseppe:
e Introduzione narrativa: L’angelo del Signore appare a Giuseppe in sogno e gli parla
(v. 20a).
e Discorso diretto da parte dell’angelo (vv. 20b-23):
» Il messo celeste esorta Giuseppe a prendere con sé Maria, dandone la motivazione
(v. 20b).
» L’angelo da al suo interlocutore indicazioni su come chiamare il bambino. Il nome
del nascituro lascia gia trapelare la sua identita (v. 21).
» Citazione di compimento: 11 concepimento verginale di Maria e la nascita di Gesu
danno compimento alla profezia di Is 7,14 (vv. 22-23).

La terza parte del brano (vv. 24-25) riporta la messa in atto, da parte di Giuseppe, di quanto
ordinato dall’angelo:
e (Qiuseppe attua quanto gli ¢ stato ordinato dall’angelo e prende con sé la sua sposa
(v. 24).
e Giuseppe non conosce Maria, finché ella non partorisce un figlio, che il suo sposo chia-
mera Gesu (v. 25).

2.1.4 La forma letteraria

Il brano che stiamo studiando presenta delle affinita con due generi letterari, anche se non
puo essere totalmente incasellato in nessuno di essi.

La prima forma letteraria che viene in mente guardando al nostro testo & il midrash'>. Con
tale termine intendiamo una narrazione che si sviluppa a partire da un passo della Scrittura. Nel
brano che stiamo considerando, il passo veterotestamentario di maggior rilievo ¢ dato da Is
7,14. Tuttavia, dobbiamo essere prudenti nell’identificare Mt 1,18-25 con il genere midrashico
e questo per due motivi: a) Is 7,14 non ¢ al centro della narrazione, come avviene invece nella
forma letteraria che stiamo considerando; b) Is 7,14; 8,8.10 non sono i passi da spiegare-inter-
pretare, bensi due citazioni veterotestamentarie che spiegano il perché della concezione vergi-
nale di Maria'®.

La seconda forma alla quale puo essere avvicinato il nostro testo € 1’annuncio di nascita,
che troviamo, ad esempio, in Gn 16,7-12; 17,19; Gdc 13,3-5. Questo genere letterario possiede
determinati elementi che ora evidenziamo in tabella, mostrando, al contempo, come in Mt 1,18-
25 siano presenti solo parzialmente:

Elemento caratterizzante |’annuncio di nascita Presenza (o meno) in Mt 1,18-25
Apparizione dell’angelo del Signore. Si
Reazione timorosa del destinatario. No
Messaggio divino avente per oggetto il nome del Si

nascituro e la sua missione. A questo si ag-
giunge I’invito a non temere.
Obiezione del destinatario No

1511 termine midrash devira dal verbo ebraico daras, che significa «cercare», «investigare», «informarsi».
16 Sull’opportunita o meno di considerare Mt 1,18-25 un midrash, cf. U. Luz, Matteo, 1, 162.

-11 -



| Segno di conferma | No |

L’evangelista Matteo, oltre ad omettere quanto segnalato in tabella, apporta delle novita
rispetto a quelli che sono gli annunci di nascita. Esse sono: a) I’ordine dato a Giuseppe di pren-
dere con sé la sua sposa; b) la maternita di Maria ad opera dello Spirito Santo!”.

2.1.5 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Molti studiosi ritengono che I’intero brano sia da considerarsi opera, creazione di Matteo,
dunque redazionale dalla prima all’ultima riga. Altri ritengono che 1’Evangelista abbia eredi-
tato dalla tradizione una storia che lui poi avrebbe rielaborato in maniera piu 0 meno incisiva.
Benché non sia affatto facile prendere posizione, tentiamo di dire qualcosa al riguardo. Cer-
cheremo di comprendere, nella misura del possibile, cid0 che Matteo ha ereditato dalla tradi-
zione e cio che puo essere attribuito al suo genio letterario.

La frase iniziale (Mt 1,18a), rimandando, per via dell’espressione «genesi di Gesu Cristo»,
a Mt 1,1 ed avendo affinita di contenuto con Mt 1,16, mostra di essere opera dell’Evangelista.

Anche la citazione di compimento rappresentata da Mt 1,22-23 sembra essere ad opera di
Matteo e dunque redazionale. Lo dimostra il fatto che presenta molte affinita linguistiche e
contenutistiche con gli altri episodi in cui Giuseppe riceve in sogno comunicazioni divine
(cf. Mt 2,13-15.19-23). Similmente, estrapolando 1 vv. 22-23 (come anche il v. 18a) dall’intera
pericope di Mt 1,18-25, possiamo notare che il testo scorre agevolmente:

[18a] essendo promessa sposa, la madre di lui, Maria, a Giuseppe, prima che andassero a vivere
insieme, fu trovata avente nel grembo da Spirito Santo. ’Giuseppe, il suo uomo, essendo giusto e
non volendo esporla all’ignominia, decise di ripudiarla segretamente. *’Mentre stava pensando
queste cose, ecco, un angelo del Signore gli apparve in sogno dicendo: «Giuseppe, figlio di David,
non temere di prendere con te Maria, la tua donna; poiché cio che ¢ stato generato in lei ¢ da Spirito
Santo. *'Partorira un figlio e chiamerai il nome di lui Gesu, perché egli salvera il suo popolo dai
propri peccati». [22-23]

2Destatosi, Giuseppe, dal sonno, fece come gli aveva comandato 1’angelo del Signore e prese
con sé la sua donna, >e non la conosceva finché non partori un figlio; e chiamo il nome di lui Gesu.

Un ulteriore elemento che inviata a considerare Mt 1,22-23 redazionale ¢ costituito dalla
formula di compimento: «Ora, tutto questo ¢ avvenuto perché si compisse quanto detto dal
Signore attraverso il profeta che dice» (Mt 1,22), caratteristica dell’evangelista Matteo, come
si evince da Mt 21,4: «Ora, questo ¢ avvenuto perché si compisse quanto detto dal Signore
attraverso il profeta che dice» (cf. anche Mt 2,5.15.17.23).

A questo si potrebbe aggiungere che, sottraendo i vv. 22-23 dal contesto di Mt 1,18-25, al
nascituro verrebbe attribuito un solo nome: «Gesu» (Mt 1,21), mentre la doppia attribuzione
del nome: «Gesu» (Mt 1,21) ed «kEmmanuel-Dio ¢ con noi» (Mt 1,23) da I’impressione di una
giustapposizione, non perfettamente armonica, di unita letterarie. L’ipotesi che Mt 1,22-23
debba essere considerato redazionale ¢ confermata dal fatto che il tema di Dio che si rende
presente a noi in Gesu ¢ caro a Matteo (cf. Mt 28,20).

In conclusione, possiamo affermare che, nello stilare questo racconto, Matteo abbia avuto a
disposizione una storia avente per oggetto I’attribuzione del nome da dare al bambino concepito

17 Sulla parentela tra Mt 1,18-25 e gli annunci di nascita, cf. R. FABRIS, Matteo, ed. Borla, Roma 19962, 57-
58; ORTENSIO DA SPINETOLI, Matteo, ed. Cittadella, Assisi 1971, 35-36.

-12 -



nel grembo di Maria ad opera dello Spirito Santo. In questa narrazione pervenuta all’Evange-
lista, un ruolo di primo piano era attribuito a Giuseppe'®.

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Riguardo alla storia della tradizione orale giunta fino a Matteo non si puo dire molto. L unica
cosa abbastanza certa ¢ che il tema dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe, comprendente il
nome da dare al nascituro, e quello della concezione verginale di Maria siano stati uniti sin
dall’inizio:

L’evangelista ha in ogni caso tratto dalla tradizione orale I’idea della generazione di Gesu dallo
Spirito e della nascita verginale. [...]. La versione prematteana sottolineava che il generato dalla
vergine era, tramite Giuseppe, incorporato nella stirpe di David'®.

¢) Affinita con racconti simili dell’antichita

L’annuncio dell’angelo a Giuseppe presenta delle somiglianze con i racconti ellenistici ed
egiziani, aventi per oggetto la generazione divina di re, eroi e filosofi.

In modo particolare, colpisce la vicinanza del nostro testo con il racconto del concepimento
verginale di Melchisedek, tramandoci nel Libro dei segreti di Enoc®®, dove si narra di Sofonim,
moglie di Nir, fratello di No¢, rimasta incinta senza concorso di uomo:

"Ecco, la moglie di Nir, Sofonim, essendo sterile non aveva generato figli a Nir. 2Sofonim era al
tempo della vecchiaia e nel giorno della morte e concepi nel suo grembo e Nir il sacerdote non aveva
dormito con lei dal giorno nel quale il Signore lo aveva posto di fronte al popolo. *Sofonim ebbe
vergona ¢ si nascose tutti i giorni e nessuno del popolo lo venne a sapere.

*Era al giomno del parto e Nir si ricordd di sua moglie e la chiamo da lui nella (sua) casa per
conversare con lei. *Sofonim ando da suo marito ed ecco, era gravida al tempo del parto. *Vedendola,
Nir si vergogno grandemente di lei e le disse: «Perché hai fatto questo, o donna, e mi hai svergognato
di fronte a tutto il popolo? Ora vattene da me, va dove hai concepito la vergogna del tuo ventre,
perché io non insudici le mie mani su di te e pecchi (davanti) al volto del Signore». ’Sofonim rispose
a suo marito, dicendo: «Ecco, o mio signore, il tempo della mia vecchiaia e non c’¢ stato in me
I’ardore della giovinezza e non so come ¢ stata concepita 1’indecenza del mio grembo».

®Nir non la credette e Nir le disse una seconda volta: «Vattene da me, perché non ti colpisca e
pecchi (davanti) al volto del Signore». Accadde che mentre Nir parlava a sua moglie, Sofonim
cadde ai piedi di Nir e mori. '°Nir si afflisse grandemente e disse nel suo cuore: «Le & forse successo
per la mia parola? ''E ora, misericordioso (&) il Signore in eterno, perché la mia mano non ¢ stata su
di lei».

I2Nir si affretto e chiuse la porta della sua casa e ando da suo fratello Noé e gli racconto tutto cid
che era successo a sua moglie. *No¢ si affrettd verso la camera di suo fratello e 1’aspetto della
moglie di suo fratello (era) nella morte e il suo ventre (era) nel tempo del parto. *No¢ disse a Nir:
«Non essere afflitto, Nir, fratello mio, perché il Signore oggi ha coperto la nostra vergogna, perché
nessuno del popolo lo sa e “ora affrettiamoci, seppelliamola e il Signore coprira la nostra onta.
16posero Sofonim su un letto, la rivestirono di vesti nere, chiusero la porta e scavarono tombe in
segreto.

"Quando furono usciti verso la sua tomba, il fanciullo usci dal cadavere di Sofonim ed era seduto
sul letto. Noe¢ e Nir entrarono per seppellire Sofonim e videro il fanciullo seduto presso il cadavere,

18 Per eventuali approfondimenti, cf. U. Luz, Matteo, 1, 162-164.

19]. GNILKA, I vangelo di Matteo, 1, Paideia, Brescia 1990, 43; cf. U. Luz, Matteo, 1, 164.

2011 Libro dei segreti di Enoc (o 2Enoc) ¢ databile al I sec. d.C. Cf. P. SACCHI, Apocrifi dell’Antico Testa-
mento, 2, Utet, Torino 2006, 498.

-13 -



che stava asciugando il suo vestito. '*Noé e Nir si spaventarono molto: il fanciullo era infatti com-
piuto nel corpo, parlava con la sua bocca e benediceva il Signore.

No¢ e Nir lo guardarono molto, dicendo: «Questo (viene) dal Signore, fratello mio». Ed ecco il
sigillo del sacerdozio (era) sul suo petto ed (era) glorioso d’aspetto. *’°No¢ disse a Nir: «Fratello,
ecco che il Signore rinnova la dimora della santificazione dopo di noi». 2'Nir e No¢ si affrettarono
e lavarono il fanciullo e lo rivestirono delle vesti del sacerdozio. Nir gli diede i pani benedetti ed
egli mangio. E lo chiamarono col nome di Melchisedek. >?No¢ e Nir presero il corpo di Sofonim, la
svestirono delle vesti nere, lavarono il suo corpo e la vestirono di vesti luminose e scelte e le co-
struirono un’altra tomba. »*No¢, Nir e Melchisedek andarono e la seppellirono pubblicamente (e)
onorevolmente. No¢ disse a suo fratello: «Custodisci il fanciullo in segreto fino al tempo (favore-
vole), perché il popolo ¢ diventato malvagio su tutta la terra e, vedendolo, in qualche modo lo fa-
ranno morire». No¢ ando al suo luogo (Libro dei segreti di Enoc LXXI,1-23).

Il testo di Mt 1,18-25 presenta anche delle affinita con i racconti riguardanti la nascita di
Mose, che riportiamo sintetizzati da U. Luz:

L’intera pericope si apparenta materialmente soprattutto con le notizie sulla nascita di Mose:
Amram, il Giusto per eccellenza, viene informato — cosi come Giuseppe — da Dio in sogno del futuro
di Mose. Secondo un’altra tradizione egli ripudia sua moglie, ma viene poi indotto da un rimprovero
di Miriam a prenderla di nuovo con sé; in questo contesto si dice di Mosé che salvera Israele?!.

d) Storicita di Mt 1,18-25

La presenza di molte antiche leggende aventi diverse somiglianze con I’annuncio dell’an-
gelo a Giuseppe conduce U. Luz ad affermare che «la questione della storicita (di Mt 1,18-25)
¢ senza speranze»”2. Secondo I’esegeta tedesco, la narrazione matteana avente per oggetto I’an-
nuncio dell’angelo a Giuseppe

fa parte del tentativo di comunita giudeocristiane di manifestare la fede in Gesu, costituito figlio
secondo lo Spirito ad opera di Dio (Rm 1,4), sotto forma di una storia dell’infanzia, analogamente
ad altre antiche narrazioni. La nascita verginale quindi va considerata uno strumento di testimo-
nianza della fede e non ha alcuno sfondo storico diretto®.

L’opinione di U. Luz, per quanto degna di considerazione, non puo essere accettata. La di-
pendenza di Mt 1,18-25 dai racconti di nascita verginale ellenistici, egiziani e giudaici ¢ indi-
mostrabile. In altre parole, il fatto che, nell’antichita, vi siano stati dei racconti simili a quello
dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe non implica affatto la dipendenza del secondo dai primi**.
Lo stesso U. Luz deve riconoscere che non ¢ facile stabilire in che misura 1 racconti ellenistici
ed egiziani aventi per oggetto la generazione divina di re, eroi e filosofi siano effettivamente
penetrati nel giudaismo®. Sembra piul ragionevole pensare che Dio, nella sua sapienza, ha fatto
si che il racconto di Mt 1,18-25 sorgesse in un contesto storico in cui, proprio per la presenza

21'U. Luz, Matteo, 1, 165.

22U. Luz, Matteo, 1, 165.

23 U. Luz, Matteo, 1, 166.

24 A modo di esempio, P. SACCHI, Apocrifi dell’Antico Testamento, 2, 588, n. 1, afferma: la storia di Sofonim
ha ovvi punti di contatto con quella di Maria. Non sembra perd che il racconto di 2Enoch dipenda da quello
evangelico. [...]. [ racconti sono letterariamente indipendenti. Inoltre, mentre nel caso di Maria ¢ fatto intervenire
Dio, sia pure attraverso I’angelo (Lc 1,35: “Lo spirito santo scendera su di te e su te stendera la sua ombra la
potenza dell’ Altissimo™), nel caso di Sofonim I’intervento di Dio non ¢ dichiarato esplicitamente.

2 Cf. U. Luz, Matteo, 1, 165.

-14 -



di narrazioni affini, potesse essere accolto e compreso in tutta la sua portata teologica®S, la quale
resta la dimensione piu importante di questo testo.

2.1.6 Spiegazione del brano

a) La maternita divina di Maria e la “giustizia” di Giuseppe (vv. 18-19)

Dopo aver enunciato il tema del brano — la modalita con cui ¢ avvenuta la nascita di Gesu
Cristo —, Matteo informa il lettore sul fatto che Maria si € trovata incinta per opera dello Spirito
Santo quando era promessa sposa di Giuseppe, dunque prima che andassero a vivere insieme
(v. 18).

In epoca neotestamentaria, il fidanzamento ¢ un vincolo giuridico che costituisce il primo
atto della celebrazione del matrimonio. Da questo momento, I’'uomo e la donna sono gia con-
siderati marito e moglie. La ragazza continua comunque ad abitare con 1 suoi genitori e sotto
I’autorita paterna. I due fidanzati generalmente non hanno relazioni coniugali. Dopo un anno
che 1 due giovani si sono impegnati reciprocamente, si celebra il matrimonio vero e proprio.
Da quel momento 1 due possono vivere sotto lo stesso tetto, cioe nella casa dello sposo.

E in questo contesto che Maria concepisce da Spirito Santo. Questo significa che Gesti pro-
viene dall’ Altissimo. In senso proprio, solo Dio € suo Padre. D’altro canto, la Vergine risplende
come la «stella del mattinoy». Il bambino che porta in grembo, infatti, non provenendo da nessun
uomo, ¢ una nuova creazione. In lui, la persona umana inizia ad esistere in una modalita rinno-
vata.

L’evangelista Matteo mette ora in scena Giuseppe, lo sposo di Maria. Di lui viene subito
affermato che ¢ un uomo giusto (v. 19). Per comprendere al meglio il significato dell’espres-
sione bisogna andare al Salmo 1. In quel poema, che contrappone la via del saggio a quella
degli empi, il giusto viene descritto in primo luogo come colui che non resta nella via dei
peccatori (Sal 1,1b). In altre parole, il saggio non percorre la strada del vizio, si tiene distante
dalla via della perdizione imboccata da molti. Successivamente il giusto ¢ visto come colui che
trova la sua gioia nella legge del Signore, la mormora giorno e notte (Sal 1,2). Da ultimo, il
giusto viene descritto — mediante la metafora dell’albero dalle foglie che non appassiscono —
come una persona stabile, che porta frutto a suo tempo, capace di trasmettere costantemente la
vita, anche nelle situazioni di maggior desolazione (Sal 1,3). Ecco chi ¢ Giuseppe secondo la
descrizione che ci viene trasmessa dal Primo Evangelista. Si tratta di un uomo dalla personalita
forte, capace di prendere distanza dalla via spaziosa che conduce alla perdizione, percorsa da
molti (cf. Mt 7,13). Siamo davanti ad un giovane per il quale la meditazione della 7orah ¢
relazione gioiosa con il Signore, ¢ comunione vitale che da stabilita e fecondita alla propria
esistenza.

Giuseppe non sa che quanto accaduto in Maria ¢ opera dello Spirito Santo. Egli puo solo
pensare che la sua sposa abbia infranto il vincolo che la legava a lui. Si trova improvvisamente
precipitato in una situazione di grande dolore e disillusione. Tuttavia, avendo un’anima pro-

26 J. GNILKA, 1l vangelo di Matteo, 1, 59, dopo aver paragonato Mt 1,18-25 con i racconti di nascite verginali
egiziani, sostiene che non si pud dimostrare la dipendenza del primo dai secondi. Detto questo, aggiunge: «Si
potra dire, tutt’al piu, che la concezione egiziana ha contribuito a preparare la comprensione del modello di fede
cristianoy.

-15 -



fondamente segnata dalla relazione con Dio che ¢ amore, sta pensando di non coinvolgere Ma-
ria in un processo pubblico per adulterio (cf. Dt 22,23s), ma di ripudiarla segretamente®’. Es-
sendo un uomo giusto, non puo che applicare la Legge. Lo fa pero nella carita. L’amore che
nutre nei confronti di Maria non puo che spingerlo verso questa direzione.

b) Gesu, salvatore del suo popolo e Dio con noi (vv. 20-23)

Mentre Giuseppe sta riflettendo su queste cose, un angelo del Signore gli appare in sogno
rivolgendogli la parola (v. 20a). Giuseppe non ha ancora preso una decisione definitiva ri-
guardo alla sua sposa. Egli non ¢ reattivo, sa prendere distanza da se stesso per compiere la
scelta migliore, anche in questa situazione cosi coinvolgente per lui. Essendo un uomo giusto,
possiamo suppore che la sua riflessione sia aperta alla luce che viene dal Signore. E su questo
sfondo, allora, che puo innestarsi la parola di Dio, per dare un nuovo orientamento alla scelta
che Giuseppe sta per fare.

L’angelo si rivolge allo sposo di Maria definendolo «figlio di Davide» (v. 20b). La discen-
denza davidica di Giuseppe emerge gia nella genealogia (1,1-17). Egli, qualora dovesse accet-
tare di dare la paternita legale al figlio che sta per nascere, innesterebbe il bambino nella linea
del re Davide. In tal modo, Gesu ricapitolerebbe in sé le attese messianiche del suo popolo.

L’adozione giuridica di Gesu come figlio da parte di Giuseppe si esprime con I’imposizione
del nome. In esso ¢ racchiusa I’identita del nascituro. Il nome Gesu (Yesua ‘) significa YHWH
¢ salvezza. Esso viene collegato con la missione di Gesu: «egli salvera il suo popolo dai suoi
peccati». Quest’attivita redentrice di Gesu inizia gia durante il suo ministero terreno. Al para-
litico che alcuni portano davanti a lui, Gesu dice: «Coraggio, figlio, ti sono perdonati 1 tuoi
peccati» (Mt 9,2). Ai farisei che lo criticano perché mangia con i pubblicani e i peccatori di-
chiara: «lo non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori» (Mt 9,13). Il riscatto dell’uomo
dal peccato trova il suo culmine nella morte in croce del Figlio di Dio. Durante la Cena, infatti,
Gesu, dopo aver dato il calice ai Dodici, afferma: «Bevetene tutti, perché questo ¢ il mio sangue
dell’alleanza, che ¢ versato per molti per il perdono dei peccati» (Mt 26,27s).

A questo punto I’angelo annuncia a Giuseppe che tutto questo ¢ avvenuto perché si compisse
cio che era stato detto per mezzo del profeta: Ecco, la vergine concepira e dara alla luce un
figlio e chiameranno il suo nome Emmanuele, che significa Dio con noi (v. 23). La citazione,
nella prima parte, ¢ presa dal testo greco (LXX) di Is 7,14: Ecco, la vergine concepira e dara
alla luce un figlio e chiamerai il suo nome Emmanuele. L’espressione Dio con noi deriva invece
dal testo greco di Is 8,8.10.

Degni di nota sono alcuni aspetti riguardanti la profezia di Is 7,14. Essa avviene in un mo-
mento particolare della vita di Acaz, re di Giuda. Egli sta per essere attaccato da Israele e dalla
Siria, che vogliono sottometterlo e costringerlo ad un’insurrezione contro 1’ Assiria, la quale sta
dominando sul loro territorio. Acaz non ha alcuna intenzione di lasciarsi coinvolgere in una
causa praticamente gia persa e sta invece pensando di chiedere la protezione di questa grande
potenza straniera, anche per difendersi dalle minacce della Siria e di Isracle. E in questo con-
testo che Isaia propone ad Acaz di non mettersi sotto 1’Assiria e di chiedere un segno che lo
rassicuri sulla protezione che gli viene da Dio stesso (Is 7,11). Acaz non accetta il suggerimento
(Is 7,12). A questo punto Isaia annuncia che il Signore stesso dara un segno: la vergine dara
alla luce un figlio (Is 7,14) e prima che il bambino abbia imparato a distinguere il bene dal
male, Siria e Israele saranno abbandonati (Is 7,16). E interessante notare che nessuno ¢ riuscito

27 In realta, I’atto di ripudio non era segreto in senso assoluto. Esso andava steso alla presenza di due testimoni.
Certamente non suscitava lo scalpore di un processo pubblico.

-16 -



ancora ad individuare in modo chiaro chi sia questa vergine e quale sia I’identita del bambino
annunciato da Isaia. Questa pagina viene decifrata in maniera chiara solo con 1’avvento di Gesu
Cristo. E lui il segno della protezione e della presenza di Dio in mezzo al suo popolo.

Particolarmente interessante ¢ anche la differenza tra Is 7,14 (LXX) e Mt 1,23 sul soggetto
che compie I’azione di chiamare il figlio della vergine Emmanuele. In Isaia si tratta del re Acaz:
chiamerai (kaléseis) il suo nome Emmanuele. Invece in Matteo si allude, probabilmente, ai
lettori: chiameranno (kalésousin) il suo nome Emmanuele. Questo significa che in Gesu, 1 fe-
deli di ogni tempo e luogo fanno I’esperienza della presenza di Dio in mezzo a loro. E nella
relazione con il Risorto che la Chiesa, nello Spirito Santo, entra in intima comunione con il
Padre.

c) La “giustizia evangelica” di Giuseppe (vv. 24-25)

Il racconto termina menzionando 1I’obbedienza di Giuseppe al comando ricevuto da Dio per
mezzo dell’angelo. Egli prende con sé Maria, sua sposa, la quale, senza che Giuseppe 1’abbia
conosciuta, da alla luce un figlio. Si rimarca ancora una volta I’origine verginale di Gesu e, di
conseguenza, la sua provenienza da Dio. A questo proposito, U. Luz osserva: «Per Matteo il
motivo nella nascita verginale non ¢ il contenuto centrale della sua fede, ma piuttosto una base
concettuale per esprimere come Gesu sia I’Emmanuele. Questa base ¢ perd importante perché
lo aiuta a pensare in modo molto concreto questo “Dio con noi”, cioe come reale azione di Dio
in Gesu nella storia, € non semplicemente come una convinzione astratta. In questo senso la
nascita verginale non ¢ solo un’idea secondaria»?®.

Si potrebbe restare perplessi di fronte a Mt 1,25a: «e non la conosceva finché non partori un
figlioy. Il lettore potrebbe chiedersi se, dopo la nascita di Gesu, Giuseppe € Maria non abbiamo
vissuto momenti di intimita coniugale. A questo proposito bisogna affermare chiaramente che
I’interesse di Matteo ¢ su Gesu. All’Evangelista interessa mostrare al lettore che Gesu ¢ nato
senza concorso umano, perché questo ¢ un segno della sua figliolanza divina, del suo essere
principio di una nuova umanita. Il testo pero non esclude in alcun modo la verginita perpetua
di Maria anche dopo la nascita di Gesu. Infatti la preposizione greca héos («finché») «non
implica necessariamente che qualcosa cambi dopo il momento indicato»?’.

Giuseppe, dando al bambino il nome lo accoglie giuridicamente nella sua famiglia e, come
gia visto, lo inserisce nella linea davidica.

La giustizia di Giuseppe, illuminata dalla parola del Signore, supera quella legale (tipica di
scribi e farisei) per diventare evangelica. In altre parole, la sua giustizia si allarga secondo la
misura tipica dell’amore.

2.1.7 Il messaggio del brano

Il brano presenta un messaggio articolato e ricco. In primo piano abbiamo la figura di Gesu.
Egli, grazie a Giuseppe che lo accoglie come figlio e gli impone il nome, ci viene presentato
come il Messia davidico atteso da secoli. Gesu ¢ anche il Figlio di Dio, colui che, in senso
proprio, ha solo Dio per Padre. Grazie all’inserzione della formula di compimento, tratta da Is
7,14; 8,8.10, Gesu ci viene presentato come il Dio con noi, tema particolarmente caro a Matteo.

28 U. Luz, Matteo, 1, 178.

29 U. Luz, Matteo, 1, 175. Sulla stessa linea di Luz abbiamo M. ZERWICK — M. GROSVENOR, 4 Grammatical
Analysis of the Greek New Testament, PIB, Roma 1996°, 2, i quali, dopo aver tradotto il greco héos hoii con:
«fino (al tempo in cui)», osservano: «but not excluding continuation of action beyond the time indicated». In altre
parole, secondo i due autori il testo non esclude affatto che, dopo la nascita di Gesu, Giuseppe e Maria possano
aver continuato a vivere in una continenza perfetta.

-17 -



L’angelo del Signore, in questo brano, ¢ una figura particolarmente significativa. Egli, dopo
aver detto a Giuseppe che Maria ha concepito per opera dello Spirito Santo, gli comunica cosa
deve fare: prendere con sé la propria donna e dare un nome al nascituro. L.’angelo del Signore
lo troviamo anche alla fine del vangelo, con il ruolo di annunciare alle donne che Gesu ¢ risorto
(Mt 28,6) e far sapere ad esse cosa devono fare: dire ai discepoli di recarsi in Galilea (Mt 28,7).
11 tutto sembra suggerire che, nella vita di Gesu, ogni cosa si € compiuta secondo la volonta di
Dio: dalla sua nascita, compimento delle Scritture veterotestamentarie, alla sua morte e risur-
rezione (cf. Mt 16,21).

Il racconto dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe ha in quest’ultimo un personaggio di
grande rilievo. Egli nonostante la sua giovane eta, mostra di avere una grande prudenza, ossia
una notevole intelligenza pratica. Giuseppe sa, alla luce della Parola, come orientarsi in una
situazione piuttosto imbarazzante. Egli € un uomo che pratica una giustizia capace di assumere
la misura dettatale dall’amore, come piu avanti lo stesso Gesu insegnera (cf. Mt 5,20). Altro
tratto tipico di Giuseppe € /'obbedienza pronta alla parola del Signore.

Il testo parla, seppur secondariamente, anche di Maria, presentata come terreno vergine dal
quale sorge una nuova umanita.

2.1.8 1l messaggio nel contesto

La genealogia (Mt 1,1-17) si premura subito di presentare Gesu come figlio di Davide (Mt
1,1). Successivamente lascia intendere che la figliolanza davidica € dovuta a Giuseppe, lo sposo
di Maria, dalla quale ¢ nato Gesu, detto Cristo (Mt 1,16). Quest’ultimo versetto presenta
un’anomalia. Nella genealogia, infatti, 1 protagonisti sono gli uomini. Sono loro infatti a tra-
smettere, per via di generazione, la discendenza ai loro figli. Presentando Gesu come colui che
¢ nato da Maria, Matteo in qualche modo mette Giuseppe da parte. La genealogia lascia il
lettore davanti a quest’anomalia senza spiegarla ulteriormente.

Il brano che abbiamo appena meditato (Mt 1,18-25) introduce maggiormente il lettore nel
mistero. Maria diventa madre di Gesu in virtu dello Spirito Santo. Gesu non solo ¢ il Cristo,
cosa gia nota al lettore sin dal primo versetto, ma, essendo concepito nel grembo di Maria da
Spirito Santo, ¢ il Figlio di Dio. Una menzione particolare va data al ruolo di Giuseppe in tutta
questa vicenda. Nella genealogia si suggerisce che Gesu puo essere considerato figlio di Davide
perché accanto a sua madre Maria vi ¢ Giuseppe. Il nostro brano approfondisce questo punto,
mettendo in evidenza I’obbedienza di Giuseppe alla parola dell’angelo. In altre parole, se Gesu
entra nella linea davidica ¢ per I’adesione di Giuseppe al progetto di Dio. La storia della sal-
vezza accade sempre nel rispetto della dignita dell’'uomo, unica creatura che liberamente puo
entrare in relazione con il suo Creatore ed aderirvi.

Il brano che narra della visita dei Magi al «re dei Giudei» (Mt 2,1-12) lascia intendere che
nel popolo salvato da Gesu entrano a far parte anche 1 pagani. Nessun uomo dunque puo con-
siderarsi escluso dalla redenzione portata dal Cristo**. Degno di nota ¢ il turbamento di Erode
il Grande e di tutta Gerusalemme alla notizia della nascita del nuovo sovrano (Mt 2,3). A questo
si aggiunga che i Magi, dopo aver adorato il bambino, sono addirittura avvertiti in sogno di non
tornare da Erode (Mt 2,12). La Passione balena gia all’orizzonte. La salvezza che Gesu viene
a portare scaturisce dall’insondabile amore con cui egli affrontera le sofferenze che gli saranno
inferte da quanti non lo comprendono e lo temono.

30 L’aspetto universale della salvezza operata da Gesu potrebbe venir suggerito anche dalla genealogia (Mt
1,1-17). Le quattro donne menzionate in essa (Tamar, Racab, Rut, Betsabea) non sono ebree. In tal modo, il
Primo Evangelista allargherebbe i confini della redenzione oltre i confini del popolo d’Israele.

- 18 -



2.2 Matteo 3,13-17

2.2.1 Traduzione del testo

3 Allora giunge Gesu dalla Galilea al Giordano presso Giovanni per essere battezzato da lui.
“Ma Giovanni glielo impediva dicendo: «Io ho bisogno di essere battezzato da te, e tu vieni da
me?». ®Ma Gesu rispondendo gli disse: «Lascia per ora, poiché cosi ¢ conveniente per noi
compiere ogni giustizia». Allora lo lascia (fare). '°Ora, essendo stato battezzato, Gesu subito
sali dall’acqua; ed ecco, furono aperti [a lui] i cieli, e vide [lo] spirito [di] Dio scendente come
una colomba [e] veniente su di lui. '’Ed ecco, una voce dal cielo che diceva: «Questi & ’amato
Figlio mio, nel quale mi sono compiaciutoy.

2.2.2 Passi paralleli

I1 nostro passo ha dei paralleli negli altri due Sinottici: Mc 1,9-11; Lc¢ 3,21-223!. Vediamo
le differenze tra queste tre redazioni del battesimo di Gesu:

Mc 1,9-11: Tra il passo di Marco e quello di Matteo vi sono ftre differenze: in primo luogo,
in Marco non troviamo il dialogo tra Giovanni e Gesu sul battesimo del Signore visto come
adempimento di ogni giustizia. In secondo luogo, la voce proveniente dal cielo che proclama
Gesu Figlio di Dio, in Marco ¢ rivolta direttamente a Gesu: «Tu sei ’amato Figlio mio, in te
mi sono compiaciuto» (Mc 1,11), mentre in Matteo ¢ indirizzata ai presenti: «Questi ¢ ’amato
Figlio mio, nel quale mi sono compiaciuto» (Mt 3,17). Da ultimo, in Marco lo Spirito che
scende su Gesu ¢ definitivo semplicemente «Spirito» (pneiima Mc 1,10). In Matteo invece si
parla dello «Spirito di Dio» (to pnetima toui theoii Mt 3,16).

Lc 3,21-22: Tra il passo di Luca e quello di Matteo troviamo cinque differenze: tanto per
iniziare, in Luca il Battista viene arrestato prima che Gesu riceva il battesimo (Lc 3,20). Siamo
di fronte, ovviamente, ad una strategia narrativa, volta a far uscire di scena il Battista, che
appartiene al tempo dell’attesa, prima che compaia Gesu, che appartiene al tempo del compi-
mento®?. Conseguentemente, nel terzo evangelista manca il dialogo tra Giovanni e Gesu
sull’opportunita che quest’ultimo riceva il battesimo. Altra differenza: il terzo evangelista af-
ferma che Gesu, dopo essere stato battezzato, prega ed in questo frangente si apre il cielo e lo
Spirito Santo scende su di lui (Lc 3,21). Anche per Luca, a differenza di Matteo, la voce pro-
veniente dal cielo che proclama Gesu Figlio di Dio ¢ rivolta direttamente a Gesu: «Tu sei
I’amato Figlio mio, in te mi sono compiaciutoy». Infine, in Luca lo Spirito che scende su Gesu
¢ definitivo «Spirito Santo» (to pneiima to hagion Lc 3,22). In Matteo invece si parla dello
«Spirito di Dio» (pnetima toii theotii Mt 3,16).

2.2.3 Delimitazione del testo

Il brano di cui stiamo facendo I’esegesi (Mt 3,13-17) si distingue dal precedente (Mt 3,1-12)
innanzitutto a motivo dei personaggi: in Mt 3,1-12 si menzionano persone provenienti da Ge-
rusalemme, dalla Giudea, dalla zona adiacente il Giordano, i farisei e i sadducei. Questi perso-
naggi scompaiono in Mt 3,13-17. In Mt 3,1-12 Gesu ¢ ancora assente, mentre ¢ il protagonista
di Mt 3,13-17. Altra differenza riguarda il fema: in Mt 3,1-12 esso ¢ dato dalla predicazione di

31 Si fa un semplice accenno al battesimo di Gesu in Gv 1,29-34; At 4,27; 10,38.
32 Cf. R. FABRIS, Gesu il “Nazareno”. Indagine storica, Cittadella, Assisi, 2011, 296-297.

-19 -



Giovanni il Battista, mentre in Mt 3,13-17 € incentrato sul battesimo di Gesu. Da ultimo, in Mt
3,13 abbiamo un lieve cesura temporale: téte*® («in quel tempo», «allora», «poi», «quindi»).

Il brano che stiamo prendendo in considerazione (Mt 3,13-17) si differenzia dal successivo
(Mt 4,1-11) a motivo del luogo: in Mt 3,13-17 siamo nel Giordano, mentre in Mt 4,1-11 nel
deserto. Altra differenza riguarda i personaggi: in Mt 4,1-11 infatti non troviamo piu il Battista,
mentre compare il diavolo. Anche il fema non ¢ piu lo stesso: dal Battesimo di Gesu si passa a
narrare le tentazioni di cui egli € oggetto. Infine, in Mt 4,1 ritroviamo 1’avverbio fdte, il quale,
come gia visto, ¢ da considerarsi una cesura di ordine temporale.

2.2.4 Critica testuale

Il brano non presenta particolari problemi di critica testuale, se non al v. 16, dove troviamo
il pronome personale auto[i] («a lui»), che nell’edizione critica del Nuovo Testamento greco
(NA, GNT) viene riportata tra parentesi quadre.

Questo pronome ¢ riportato in una correzione del codice Sinaitico (R), nel codice Efrem
rescritto (C), in altri codici maiuscoli e in diversi codici minuscoli.

Auto[i] manca invece nei manoscritti pit importanti come il Sinaitico (R) ed il Vaticano (B),
nelle versioni siriache piu antiche, negli scritti di Ireneo in lingua latina.

Non ¢ facile prendere una decisione riguardo all’inserimento o meno di auto/i] nel testo. Se
dovessimo guardare all’importanza dei manoscritti — & e B sono infatti due tra i manoscritti pit
importanti di cui siamo in possesso — dovremmo eliminarlo. Tuttavia, potrebbe darsi il caso
che alcuni copisti, compresi quelli che hanno redatto 1 codici & e B, non abbiamo compreso
fino in fondo la sfumatura insita nell’uso del pronome auto/i] — il quale vuol mostrare al lettore
che 1 cieli si aprono per Gesu, per far si che egli possa vedere lo Spirito scendere su di lui,
Spirito che ¢ un dono riservato a /ui, il quale, da questo momento in poi, agira in sinergia con
lo Spirito Santo (cf. Mt 3,11; 4,1; 12,18.28) — e, conseguentemente, lo abbiano eliminato dal
testo. La rimozione di auto/i] potrebbe anche essere stata un tentativo di armonizzare Mt 3,16

con Mc 1,10 e Lc 3,21, 1 quali riportano semplicemente che i cieli (il cielo in Luca) si sono
aperti, senza specificare «per lui / a luiy.

2.2.5 Struttura del brano
I1 brano puo essere suddiviso in tre parti**:
e Introduzione con presentazione dei protagonisti, del luogo e del tema (Mt 3,13).
e Dialogo tra Giovanni e Gesu (Mt 3,14-15).
e Discesa dello Spirito di Dio e rivelazione dell’identita di Gesu (Mt 3,16-17)%.

3 Téte («in quel tempon, «allora», «poi», «quindi») & un avverbio di tempo usato spessissimo (90 volte)
dall’evangelista Matteo.

34 Sulla struttura di Mt 3,13-17, cf. R. FABRIS, Matteo, 87-88.

35 La discesa dello Spirito di Dio (Mt 3,16) e la rivelazione dell’identita di Gesu, ad opera della voce prove-
niente da cieli (Mt 3,17), sono messi in rilievo dal sintagma kai idou («ed eccoy), impiegato per introdurre en-
trambi gli eventi.

-20 -



2.2.6 La forma letteraria

La forma letteraria alla quale il nostro brano appartiene ¢, secondo la maggior parte degli
studiosi, quella della visione interpretativa. In essa «angeli o “voci” celesti manifestano il si-
gnificato di un personaggio e di un evento decisivi per lo svolgersi della storia biblica»®¢. Un
esempio di questa forma letteraria possiamo trovarlo in At 10,10-16; Ap 21,2-4. Questo genere
letterario viene usato in particolar modo nella letteratura targumica, con speciale riferimento ai
Patriarchi. A modo di esempio, riportiamo un passaggio del Targum Neofiti del Pentateuco
relativo a Gn 22,10:

(Dopo che Abramo stese la mano per prendere il coltello e immolare suo figlio Isacco), gli occhi
di Abramo erano fissi in quelli di Isacco e gli occhi di Isacco erano rivolti verso gli angeli, in alto.
Abramo invece non li vedeva. In quell’istante discese dal cielo una voce che diceva: «Venite a ve-
dere due unici (diletto-jahid) nel mio universo. L uno sacrifica e I’altro ¢ sacrificato: colui che sa-
crifica non ha esitazioni e colui che ¢ sacrificato offre al coltello la sua gola»®’,

2.2.7 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Nel raccontare il battesimo di Gesu, Matteo ha usato come fonte Mc 1,9-11. Al testo di
Marco sono stati aggiunti 1 due versetti (Mt 3,14s) in cui il Battista ¢ Gesu dialogano sull’op-
portunita o meno del battesimo, concordando alla fine sulla sua opportunita. Non ¢ chiaro da
dove provengano tali versetti. Probabilmente non derivano dalla fonte Q, altrimenti li avremmo
trovati anche in Lc 3,21-22. Potrebbero provenire dalla tradizione anteriore a Matteo, oppure
potrebbero essere creazione dello stesso evangelista®®. A questo proposito, J. Gnilka osserva:
«Si puo pertanto affermare [...] che il nostro evangelista ha conferito una forma propria alla
pericope, servendosi esclusivamente del testo marciano»™.

Il motivo per cui Matteo sente il bisogno di aggiungere 1 versetti 14-15 ¢ ovvio: cercare di
spiegare il motivo per cui Gesu, pur essendo esente da peccato, si € sottoposto al battesimo di
Giovanni, cosa che avra certamente suscitato la perplessita dei primi cristiani. Al riguardo,
R. Fabris scrive: «Matteo ¢ I’unico evangelista che attira I’attenzione sull’aspetto problematico
del battesimo di Gesu: perché va a farsi battezzare da Giovanni? Forse riconosce cosi il suo
bisogno di conversione confessando 1 peccati? Ma con questo non si contraddice all’annuncio
di Giovanni che lo presenta come il suo Signore, che battezza nello Spirito Santo e fuoco? La
risposta a questo interrogativo viene data per mezzo del dialogo tra Gesu e Giovanni prima del
battesimo. L’intervento di Giovanni, che tenta di opporsi al battesimo di Gesu, definisce 1 ri-
spettivi ruoli e dignita come erano stati anticipati nella sua predica. Gesu non ha bisogno di
ricevere il battesimo d’acqua per la conversione proposto da Giovanni perché, pur venendo
dopo il Battista, ¢ piu importante, come suo Signore ¢ Messia. La risposta di Gesu, formulata
con il vocabolario tipico del primo evangelista, suona come una sentenza programmatica che
va oltre il semplice rito battesimale»’.

36 M. LACONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, Elle Di Ci, Leumann (Torino), 1994, 204.
37 M. LACONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 203, n. 10.

38 Cf. U. Luz, Matteo, 1, 237-238.

3]. GNILKA, Il vangelo di Matteo, 1, 125-126.

40 R. FABRIS, Matteo, 88.

-21 -



b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Sin dall’inizio, il racconto del battesimo di Gesu ¢ stato tramandato insieme a quello della
visione e audizione della voce proveniente dal cielo*'.

c) Storicita del battesimo di Gesu

Non vi sono dubbi sulla storicita del battesimo di Gesu ad opera del Battista. Il fatto che
questo evento, benché un po’ imbarazzante*?, sia rimasto negli scritti neotestamentari, depone
a favore della sua autenticita*. Per Gesu, il battesimo, avvenuto per immersione nella cornice
di un battesimo collettivo (cf. Lc 3,21), fu di primaria importanza perché diede inizio al suo
ministero pubblico nella potenza dello Spirito Santo (cf. Lc 4,14). Interessante, a questo pro-
posito, quanto affermato da J. Jeremias:

Se cerchiamo di specificare 1’esperienza battesimale, possiamo dire che Gesu ha coscienza che
nel suo battesimo ¢ afferrato dallo Spirito. Dio lo prende al suo servizio, lo fortifica e gli da il potere
di essere il suo inviato e il portatore del tempo della salvezza. Nel battesimo Gesu ha avuto 1’espe-
rienza della sua vocazione. Secondo Is 42,1 all’eletto di Dio, al suo servo, doveva essere accordato
lo Spirito. Nulla esclude che il senso di questo passo della Scrittura, espresso ora dalla proclama-
zione, potesse essere gia presente a Gesu e che egli a partire dal battesimo si sentisse come il Servo

di Dio promesso da Isaia**.

Sulla stessa linea si colloca I’esegeta italiano R. Fabris:

Si deve riconoscere che il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giordano segna una svolta nella
vicenda storica di Gesu. Prima del battesimo egli vive e lavora a Nazaret, senza distinguersi dagli
altri compaesani e parenti, né per impegno religioso né per qualche gesto straordinario. Dopo il
battesimo ricevuto da Giovanni presso il fiume Giordano, Gesu abbandona la vita privata a Nazaret,
si sposta verso la zona orientale della Galilea — a Cafarnao, sulla riva del lago — e qui inizia un’attivita
contrassegnata da un forte impegno a favore di persone malate e disabili, insegnando nelle assemblee
dei villaggi, insieme a un gruppo di uomini e donne adulti. In altre parole, il battesimo di Giovanni,
per Gesu, ¢ uno spartiacque tra le due forme di vita, quella del falegname di Nazaret e quella del
profeta di Galilea, che va proclamando a tutti: “Il regno di Dio si & fatto vicino!”*.

Tra 1l battesimo ricevuto da Giovanni e la predicazione in Galilea, dobbiamo pero supporre
un breve arco di tempo nel quale Gesu abbia fatto parte del gruppo dei discepoli del Battista.
A questo proposito, osserva R. Fabris:

Sulla base degli elementi ricavati dalla comune tradizione evangelica — giovannea e sinottica — si
puo pensare che Gesu, dopo il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giordano, abbia fatto parte del
gruppo dei suoi discepoli. In seguito si € separato, trascinandosi dietro alcuni che diventano suoi
discepoli (Gv 1,37-42)%.

41 M. LACONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 202.

42 Vedere Gesu in fila con i peccatori per essere battezzato da Giovanni non poteva non suscitare alcune
perplessita tra i primi cristiani. A questo si aggiunga che la scena poteva far pensare ad una inferiorita del primo
nei confronti del secondo. Cf. B. PRETE, «Il battesimo di Gesu secondo il racconto di Lc 3,21-22», Liber Annuus
42 (1992), 80 n. 37.

43 Cf. G. BARBAGLIO, Gesu ebreo di Galilea. Indagine storica, Dehoniane, Bologna, 2002, 196; R. FABRIS,
Gesu il “Nazareno”. Indagine storica, 297-298.

4], JEREMIAS, Teologia del Nuovo Testamento, 1, Paideia, 19762, 70.

4 R. FABRIS, Gesti il “Nazareno”. Indagine storica, 300.

46 R. FABRIS, Gesti il “Nazareno”. Indagine storica, 290-291.

-22 -



Gli indizi sulla base dei quali si afferma che Gesu, in un primo momento, deve aver fatto
parte dei discepoli del Battista sono i seguenti:

— I Sinottici narrano che il Battista, dopo aver battezzato Gesu, viene arrestato (Mc 1,14; Mt
4,12). La morte del Precursore, pero, viene raccontata piu avanti nei vangeli (Mc 6,14-29; Mt
14,1-12; Lc 9,7-9). Questo potrebbe essere un indizio, seppur debole, «della tradizione arcaica
di una compresenza attiva dei due»?’.

— Secondo I’evangelista Giovanni, Gesu, dopo aver ricevuto il battesimo, in una delle sue
permanenze in Giudea, amministra anch’egli un battesimo (Gv 3,22; 4,1). Come afferma
G. Barbaglio, «di qui il passo ¢ breve per ritenere probabile che il nazareno si sia inserito nel
movimento del Battista, divenendone un collaboratore [...] e mettendosi poi, in qualche modo,
in proprio, cio¢ formando con i suoi discepoli, alcuni dei quali gia discepoli di Giovanni, un
gruppo battista accanto a quello originario e piu importante di Giovanni, I’unico a cui ¢ stato
dato il titolo di “battista”»*®.

— Tra 1 discepoli di Gesu vi sono alcuni uomini che precedentemente erano al seguito del
Battista. Questo presuppone un arco di tempo in cui Gesu abbia frequentato il gruppo di Gio-
vanni e si sia fatto conoscere ed apprezzare di discepoli di quest’ultimo.

Come gia affermato, ad un certo punto Gesu prende le distanze da Giovanni. Tale presa di
distanza riguarda anche lo stile ed il contenuto della predicazione gesuana. Riportiamo ancora
un passaggio di R. Fabris:

Lasciando il “deserto”, I’ambiente dell’attivita di Giovanni Battista, Gesu incontra la gente nei
villaggi della Galilea e nei piazzali del tempio a Gerusalemme. Accoglie i peccatori € mangia con
loro, senza tener conto delle norme di purita della mensa. Rispetto a Giovanni Battista, che ha uno
stile di vita tipico dei nomadi — vestito tessuto con peli di cammello, cavallette e miele selvatico,
alimento di chi vive nelle zone non coltivate —, Gesu vive in villaggi e citta, ospite di amici e sim-
patizzanti. Rispetto al regime di vita austero di Giovanni, Gesu non pratica il digiuno, proprio dei
gruppi e dei movimenti impegnati come quello dei farisei. [...]. Per Gesu quello che conta non ¢ il
futuro, dove si manifesta il giudizio di Dio, ma il presente nel quale si decide il proprio destino
salvifico nell’accoglienza del regno di Dio che egli annuncia e rende presente nei suoi gesti e prese
di posizione a favore dei poveri e dei peccatori®.

Dopo la Pasqua, la tradizione cristiana ha fatto del battesimo di Gesu il momento in cui la
sua identita ¢ stata svelata pubblicamente™,

2.2.8 Spiegazione del brano

a) Introduzione con presentazione dei protagonisti e del luogo (Mt 3,13)

Il brano inizia con Gesu che dalla Galilea si reca al Giordano per essere battezzato da Gio-
vanni (Mt 3,13). E da notare I’uso del verbo paraginomai («giungere»), che ricorre anche in

47 G. BARBAGLIO, Gesu ebreo di Galilea. Indagine storica, 2002, 198.

8 G. BARBAGLIO, Gesti ebreo di Galilea. Indagine storica, 2002, 199.

4 R. FABRIS, Gesu il “Nazareno”. Indagine storica, 301.

30 B. PRETE, «ll battesimo di Gesu secondo il racconto di Le¢ 3,21-22», Liber Annuus 42 (1992), 80 n. 37: «gli
evangelisti hanno ricordato il battesimo di Gesu a motivo della teofania che lo ha accompagnato; e verso tale
teofania, considerata la sua rilevanza cristologica, ¢ rivolto tutto il loro interesse». Cf. G. BARBAGLIO, Gesti ebreo
di Galilea. Indagine storica, 2002, 197; M. LACONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 212.

-23 .-



riferimento all’entrata in scena di Giovanni il Battista: «In quei giorni venne (paraginetai) Gio-
vanni il Battista e predicava nel deserto della Giudea» (Mt 3,1). In tal modo, I’attivita del Bat-
tista viene collegata con quella di Gesu®'.

b) Dialogo tra Giovanni e Gesu (Mt 3,14-15)

Giovanni vorrebbe impedire a Gesu di farsi battezzare da lui (Mt 3,14). Non si ritiene ov-
viamente degno di battezzare colui che ¢ piu forte di lui, il quale ¢ venuto per battezzare in
Spirito Santo e fuoco e sta per operare un giudizio (Mt 3,11-12). Similmente, il Battista si trova
in difficolta dinanzi a colui che, in realta, non ha peccati da confessare (cf. Gv 8,46; 2Cor 5,21,
Eb 7,26).

All’obiezione di Giovanni, Gesu risponde affermando che ¢ opportuno dare compimento ad
«ogni giustizia» (pdsan dikaiosynén) (Mt 3,15)>2. Non ¢ facile comprendere il senso di questa
espressione. Il sostantivo «giustizia» in diverse occasioni rimanda a comportamenti di alto pro-
filo etico legati alla legge e dunque alla volonta di Dio (cf. Mt 5,20; 6,1; Fil 3,6.9)>. Gesu,
dunque, con il termine «giustizia» si sta riferendo al progetto del Padre che ¢ bene si attui e al
quale aderisce pienamente®®. A conferma di quanto abbiamo appena affermato, possiamo far
notare che, nel contesto del discorso della montagna, il verbo «compiere» (pléroo) ¢ associato
alla legge e ai profeti, ossia all’ Antico Testamento, che nel suo insieme manifesta il volere di
Dio: «*“Non crediate che 10 sia venuto ad abolire la Legge o 1 Profeti; non sono venuto ad
abolire, ma a dare pieno compimento (plérosai)”» (Mt 5,17). Ma... qual ¢, in questo caso, la
volonta di Dio? Nel brano che stiamo studiando, essa consiste nel fatto che Gesu stia in mezzo
al peccatori, certamente non per associarsi al loro stile di vita, ma per guarirli da una condotta
sviata e chiamarli alla giustizia (cf. Mt 9,9-13).

¢) Discesa dello Spirito di Dio e rivelazione dell’identita di Gesu (Mt 3,16-17)

Ricevuto il battesimo, Gesu subito esce dall’acqua. L’immagine evoca il tema dell’esodo
cosi come viene descritto in Is 63,11-14. In tal modo, il battesimo di Gesu viene presentato
come un nuovo esodo del quale il popolo viene reso partecipe®®. A questo punto, vengono aperti
per Gesu 1 cieli, immagine che potrebbe ispirarsi al profeta Ezechiele, il quale, prima di iniziare
il suo ministero profetico, ebbe una visione del genere (Ez 1,1). L evento sta ad indicare che in
Gesu cielo e terra si uniscono. Egli, che vive pienamente la comunione con Dio, realizza e porta

S Cf. J. GNILKA, 1l vangelo di Matteo, 1, 126.

52 F da notare che ci troviamo di fronte alla prima frase pronunciata da Gest nel vangelo secondo Matteo, la
quale assume ovviamente un valore programmatico. Cf. M. LACONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli,
200.

33 R. FABRIS, Matteo, 89: «nel vocabolo “giustizia” confluiscono due connotazioni presenti nella tradizione
biblico-giudaica: da una parte la volonta di Dio che rivela e attua il suo progetto di salvezza, conforme alle sue
promesse e con le esigenze corrispondenti; dall’altra la piena e attiva conformita dell’uomo a questa volonta
divina»; U. LUz, Matteo, 1, 240: «Dal punto di vista contenutistico [...] il termine (giustizia) rimanda non solo
alla legge veterotestamentaria [...], ma in senso pit ampio alla volonta di Dio nel suo complesso, cosi come la
interpreta il Gesu di Matteoy.

>4 R. FABRIS, Matteo, 89: «le parole di Gesu in relazione al rito battesimale di Giovanni indicano la sua umile
e totale adesione alla volonta di Dio, al suo progetto salvifico inaugurato nel battesimo»; U. LUz, Matteo, 1, 241:
«Gesu viene presentato come 1’ubbidiente e 'umile per eccellenza. A cio si riferisce in Matteo la sua prima parola
nel vangelo. Il comportamento di Gesu ha un’importanza fondamentale».

35 J. RATZINGER — BENEDETTO X VI, Gesti di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, 1, ed. Vaticana,
Roma 2007, 38, parla di «solidarieta con gli uomini, che si sono resi colpevoli, ma tendono verso la giustiziay.

36 Cf. R. FABRIS, Matteo, 90.

-4 -



sulla terra una nuova modalita di relazione con il Padre, caratterizzata, come accade in cielo,
dalla piena attuazione della sua volonta (cf. Mt 6,10).

La discesa dello Spirito di Dio su Gesu sta a significare la sua investitura profetica, il suo
essere «abilitato dallo Spirito a realizzare la sua missione conforme al beneplacito divino»®’.
La scena si ispira al profeta Ezechiele, il quale, prima di intraprendere la sua missione profetica,
riceve il dono di uno spirito (Ez 2,2). Vi sono altre pagine a cui il brano evangelico potrebbe
alludere: lo spirito di Dio che aleggia sulle acque al momento della creazione (Gn 1,2), sugge-
rendo al lettore che in Gesu ha inizio una nuova creazione; lo spirito del Signore che si posa
sul germoglio di Iesse (Is 11,2), presentando in tal modo Gesu come il discendente di Davide
atteso; lo spirito di Dio che alberga sul servo del Signore (Is 42,1).

La discesa dello Spirito su Gesu sta anche a significare che la sua attivita si svolgera com-
pletamente in sinergia con lo Spirito di Dio (cf. Mt 4,1; 12,18.28).

Lo Spirito di Dio scende su Gesu come «una colombay. L’ interpretazione dell’immagine ¢
tutt’altro che semplice. Probabilmente, la colomba rimanda ad alcuni passi come Is 60,8; Os
11,11, dove il ritorno degli esuli in patria ¢ paragonato al volo delle colombe. Gesu verrebbe
allora presentato nuovamente come colui che guida il popolo verso un nuovo esodo.

Alla discesa dello Spirito Santo fa seguito la voce dai cieli, che proclama Gesu quale amato
Figlio di Dio. Sullo sfondo di questa voce abbiamo due passi veterotestamentari che Matteo
intreccia mirabilmente. Il primo ¢ il Sal 2,7a: «“Tu sei mio Figlio...”»; il secondo ¢ Is 42,1:
«Ecco il mio servo che 1o sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito
su di lui».

Alla luce di Mt 3,14-15, possiamo dire che I’espressione «“Tu sei mio Figlio”», oltre ad
indicare la natura divina di Gesu, rimanda alla sua perfetta obbedienza. La figliolanza divina
del Cristo si declina in modo del tutto particolare nella sua adesione al Padre. Il concetto di
Gesu Figlio di Dio ¢ particolarmente caro a Matteo, tanto che, dopo il tema del «Dio con noi»,
esso costituisce la seconda grande inclusione del vangelo secondo Matteo. L’espressione «Fi-
glio di Dio» la ritroviamo infatti nel racconto della Passione (Mt 27,40.43.54)%8. La voce che
attesta la figliolanza divina di Gesu allude anche alla sua messianicita. Nel Sal 2,7, infatti, ¢
contenuta «una formula convenzionale di adozione in uso nell’antico oriente: “Tu sei il mio
figlio”; Dio, consacrando re su Israele il Messia lo dichiara suo figlio»™’.

Gesu ¢ il Figlio «amato» (agapétos). L aggettivo agapétos rimanda all’intimita della rela-
zione tra Gesu ed il Padre, con una probabile allusione al rapporto tra Abramo ed Isacco (cf. Gn
22,2.12-16)°°,

L’adesione del Figlio al Padre viene da questi accettata come offerta gradita, come eviden-
ziato dal verbo eudokéo («mi compiaccioy, «gradiscoy).

S7R. FABRIS, Matteo, 89. Cf. J. JEREMIAS, Teologia del Nuovo Testamento, 1, 66.

8 U. LUz, Matteo, 1, 243-244.

3% B. PRETE, «Il battesimo di Gesu secondo il racconto di L¢ 3,21-22», Liber Annuus 42 (1992), 77.
0 Isacco ¢ il figlio amato e, stando al testo di Gn 22,2.12-16, unico di Abramo.

-25-



2.3 Matteo 5,1-12

2.3.1 Traduzione del testo

!0ra, avendo visto le folle, sali sulla montagna e, sedutosi, si avvicinarono a lui i suoi discepoli
2e, aperta la sua bocca, insegnava loro dicendo:

3«Beati i poveri in spirito,

perché di essi ¢ il regno dei cieli.

*Beati gli afflitti,

perché essi saranno consolati.

’Beati i miti,

perché essi erediteranno la terra.

SBeati quelli che hanno fame e sete della giustizia,

perché essi saranno saziati.

"Beati i misericordiosi,

perché essi otterranno misericordia.

$Beati i puri di cuore,

perché essi vedranno Dio.

9Beati gli operatori di pace,

perché essi saranno chiamati figli di Dio.

10Beati i perseguitati a causa della giustizia,

perché di essi ¢ il regno dei cieli.

Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi
[mentendo] per causa mia.

2Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli ¢ grande. Cosi infatti persegui-
tarono i profeti prima di voi.

2.3.2 Passi paralleli

I1 parallelo sinottico si trova in Lc 6,20-26. Tra 1 due brani vi sono delle differenze. Vediamo
ora quelle principali. Nel corso dell’esegesi ne prenderemo in considerazione altre:

Luca ha quattro beatitudini e quattro «guai». In Matteo abbiamo invece otto beatitudini
pit una.

In Luca il discorso non ¢ ambientato in una montagna, bensi in una pianura (Lc 6,17).
Matteo ha spiritualizzato le beatitudini presenti in Luca. La prima beatitudine in Luca
suona cosi: «Beati 1 poveri, perché vostro ¢ il regno di Dio» (Lc 6,20). In Matteo ab-
biamo: «Beati 1 poveri in spirito» (Mt 5,3). In Luca troviamo: «Beati quelli che ora
hanno fame, perché sarete saziati» (Lc 6,21). In Matteo invece leggiamo: «Beati quelli
che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati» (Mt 5,6). In Luca troviamo
ancora: «Beati quelli che ora piangono, perché riderete» (Lc 6,21). Matteo invece ri-
porta: «Beati gli afflitti, perché saranno consolati» (Mt 5,4). Possiamo concludere di-
cendo che in Luca si dichiarano beate persone che si trovano in una determinata situa-
zione concreta di sofferenza, in Matteo invece c’¢ la tendenza ad inculcare atteggiamenti
virtuosi.

2.3.3 11 contesto in cui si colloca il brano

a) 1l Discorso della Montagna: tratti essenziali

Ci troviamo nel contesto del Sermone della Montagna (Mt 5,1-7,29). Questa raccolta di detti
puo essere considerata un discorso programmatico. In esso troviamo riunite le grandi linee

-26 -



dell’insegnamento morale del Signore. Gesu si rivela qui maestro di vita che orienta le nostre
scelte e il nostro agire alla luce del regno dei cieli che si € reso a noi prossimo. Gesu si presenta
come il rivelatore ultimo e definitivo della volonta del Padre. L’AT viene confermato come
parola divina. Tuttavia viene anche superato e trasceso (Mt 5,17-20). Il discepolo deve vivere
da figlio amando tutti, incluso il nemico (Mt 5,44).

«“In quel giorno”», entrera nel regno dei cieli non chi professa la fede con acclamazioni, chi
predica, caccia demoni o compie miracoli, ma chi fa la volonta del Padre (Mt 7,21-23).

Il discorso della Montagna costituisce anche il cuore dell’annuncio cristiano. Osserva, a
questo proposito, U. Luz: «Quando in 28,20 — di nuovo su una montagna — Gesu ordina agli
undici discepoli di insegnare ai popoli ad attenersi a tutto “cio che vi ho ordinato”, ¢ a questo
discorso che si pensa. Esso rappresenta, dunque, il contenuto centrale anche della predicazione
missionaria cristiana»®!.

b) 1l Discorso della Montagna: articolazione

Abbiamo dinanzi una struttura concentrica:

Introduzione narrativa (Mt 5,1-2)
Esordio (Mt 5,3-16)
Introduzione alle norme particolari (Mt 5,17-20)
La relazione con il prossimo (Mt 5,21-48)
| LA RELAZIONE CON D10 (Mt 6,1-18)
La relazione con le cose: giudicare, dare (Mt 6,19-7,11)
Conclusione per le norme particolari (Mt 7,12)
Esortazione finale (Mt 7,13-27)
Conclusione narrativa (Mt 7,28-29)

La corrispondenza tra le varie parti a volte ¢ piu forte, a volte meno.

L’introduzione (Mt 5,1-2) e la conclusione narrativa (Mt 7,28-29) sono strettamente con-
giunte. I due testi sono narrativi, si parla delle folle (ochlos: Mt 5,1; 7,28) e dell’attivita di
insegnamento di Gesu (didaché: Mt 7,28; didasko: Mt 5,2; 7,29).

L’esordio parla del regno dei cieli e delle condizioni per entrarvi (Mt 5,3-10). Inoltre invita
ed essere sale della terra e luce del mondo (Mt 5,13-16). L’esortazione finale invita ad impe-
gnarsi per portare frutti buoni (Mt 7,13-20). Inoltre parla del regno dei cieli e delle condizioni
per entrarvi (Mt 7,21-27).

L’introduzione e la conclusione alle norme particolari sono saldate insieme dalla espres-
sione «“la legge e i profeti”» (Mt 5,17; 7,12).

La relazione con il prossimo la troviamo nelle sei antitesi in cui a ci0 che fu detto agli antichi
si contrappone quanto afferma Gesu (Mt 5,21-48). La sezione dedicata al rapporto con le cose
(Mt 6,19-7,11) ¢ meno omogenea. In essa troviamo il rapporto con le cose (Mt 6,19-34); il
rapporto con il prossimo (Mt 7,1-5); la preghiera di domanda (Mt 7,7-11).

Il brano sulla relazione con Dio (Mt 6,1-18) si trova al centro della struttura. A sua volta ¢
suddiviso in tre parti: elemosina (Mt 6,1-4); preghiera (Mt 6,5-15); digiuno (Mt 6,16-18). 11
Padre Nostro (Mt 6,9-13) si trova proprio al cuore del discorso della montagna.

61U. Luz, Matteo, 1, 294.

-27 -



c) Fonti usate per comporre il Discorso della Montagna

Il discorso della montagna risale alla fonte Q, usata anche da Luca. Tuttavia, tra Matteo e
Luca vi sono delle differenze. Le ipotesi — tutte da dimostrare e dunque molto discusse — sono
due: a) Matteo e Luca hanno attinto a due recensioni diverse della fonte Q; b) Matteo, oltre ad
avere a disposizione la stessa fonte Q di Luca, era in possesso anche di altro materiale (Mt
5,20-48; 6,1-18)%2,

2.3.4 Delimitazione del testo

— Brano precedente (Mt 4,23-25): 1l brano delle Beatitudini si differenzia dal precedente in
primo luogo per il cambio di /uogo: prima, infatti, Gesu viene presentato mentre gira per tutta
la Galilea e frequenta le sinagoghe. Ora, invece, Gesu sale su un monte, non chiaramente iden-
tificato, e si mette seduto. Da segnalare anche il cambio dei personaggi: in Mt 4,23-25, Gesu
si prende cura prevalentemente di malati ed indemoniati. Nel discorso della montagna rivolge
la sua parola alle folle — le stesse che hanno iniziato a seguirlo a motivo dei suoi prodigi (Mt
4,25) — ed ai discepoli, che in Mt 4,23-25 non erano neanche menzionati. Da ultimo, notiamo
il cambio tematico: in Mt 4,23-25, Gesu, pur non trascurando 1’insegnamento sinagogale, si
dedica prevalentemente alla guarigione, in Mt 5,1-12, Gesu ¢ dedito esclusivamente a delineare
1 tratti distintivi del discepolato.

— Brano seguente (Mt 5,13-16): Tra il brano delle Beatitudini e quello seguente il cambio ¢
esclusivamente fematico. Dalla promulgazione della Magna Charta del cristiano si passa a par-
lare di tutti coloro che, vivendo le Beatitudini, diventano sale della terra e luce del mondo.

2.3.5 Suddivisione del brano

Questa pericope puo essere divisa in due parti:
e Introduzione narrativa (Mt 5,1-2).
e Beatitudini (Mt 5,3-12).
La suddivisione si opera in ordine al fema: L’introduzione, infatti, presenta il luogo e i per-
sonaggi in campo, mentre le Beatitudini mostrano quale sia I’oggetto dell’insegnamento che
Gesu rivolge ai suoi interlocutori.

2.3.6 La forma letteraria detta “Beatitudine”

I1 brano costituito da Mt 5,1-12 rientra nel genere letterario “Beatitudine”. Lo sfondo ¢ da
collocarsi nelle beatitudini che troviamo nella Bibbia e nel Giudaismo.

Questo genere letterario ha conosciuto un ampio sviluppo in ambito sapienziale, dove si
evidenziava come ad una determinata azione corrispondesse una precisa conseguenza. Ad
esempio, nel Salmo che introduce il Salterio, leggiamo: «Beato I’'uomo che non entra nel con-
siglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e non siede in compagnia degli arroganti,
ma nella legge del Signore trova la sua gioia, la sua legge medita giorno e notte. E come albero
piantato lungo corsi d’acqua, che da frutto a suo tempo: le sue foglie non appassiscono e tutto
quello che fa, riesce bene» (Sal 1,1-3). Questo Salmo, annoverato tra i sapienziali, afferma
chiaramente che 1’azione di stare lontano dal male e di meditare la Scrittura ha per conseguenza
quella di condurre alla felicita, alla stabilita, alla vita, al successo. Le beatitudini sapienziali
solitamente sono alla terza persona, dunque prive di destinatari diretti. Il loro intento ¢ quello
di trasmettere un insegnamento.

62 Cf. AA.VV., I Vangeli, Cittadella, Assisi 1975, 147; U. Luz, Matteo, 1, 293.

-28 -



Il genere letterario delle beatitudini ha assunto un taglio escatologico quando ¢ stato fatto
proprio dalla letteratura apocalittica, secondo la quale le conseguenze di un’azione virtuosa
sono da collocarsi in un ambito che va oltre quello terreno.

Le beatitudini di Gesu si collocano su questo sfondo. Presentano, tuttavia, delle peculiarita:
a) il ricorso, almeno in alcuni passaggi, alla seconda persona (cf. Mt 5,11s); b) la successione
di una beatitudine di seguito all’altra; c) il fatto di dichiarare felici persone che, ad un livello
puramente terreno, non dovrebbero esserlo affatto®.

2.3.7 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Sembra che Matteo abbia ricevuto dalla tradizione il testo seguente (che corrisponde a Mt

5,3-9.11-12):

[1-2] *«Beati i poveri in spirito,
perché di essi ¢ il regno dei cieli.
‘Beati gli afflitti,

perché essi saranno consolati.
SBeati i miti,

perché essi erediteranno la terra.

%Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia,

perché essi saranno saziati.

"Beati i misericordiosi,

perché essi otterranno misericordia.

®Beati i puri di cuore,

perché essi vedranno Dio.

%Beati gli operatori di pace,

perché essi saranno chiamati figli di Dio. [10]

"Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi [men-

tendo] per causa mia.

12Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli & grande. Cosi infatti perseguitarono

1 profeti prima di voi.

Nello scrivere 1 vv. 1-2, Matteo dovrebbe essersi ispirato a Mc 3,13; 1,21, come evidenziato

nella tabella seguente:

Mt 5,1

Mc 3,13

Ora, avendo visto le folle, sali sulla monta-
gna e, sedutosi, si avvicinarono a lui i suoi
discepoli.

E sale sulla montagna e chiama quelli che
voleva lui, e andarono verso di lui.

Mt 5,2

Mc 1,21

e, aperta la sua bocca, insegnava loro di-
cendo:

E vengono a Cafarnao; e subito, di sabato, en-
trato nella sinagoga, insegnava.

Mt 5,10 probabilmente ¢ redazionale per via del verbo «perseguitare» (dioko) e del sostan-
tivo «giustizia» (dikaiosyné), tipici di Matteo®. Su questo, tuttavia, il condizionale ¢ d’obbligo,
visto che lo stesso sostantivo e lo stesso verbo li troviamo rispettivamente nel v. 6 e nei vv. 11-
12 che I’Evangelista avrebbe ereditato dalla tradizione.

63 Per un approfondimento del genere letterario detto “Beatitudini”, cf. U. LUz, Matteo, 1, 309-310.
%4 Dioko: Mt 5,10-12.44; 10,23; 23,34; dikaiosyné: Mt 3,15; 5,6.10.20; 6,1.33; 21,32.

-29 -



b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Andando a ritroso, possiamo suppore che 1 vv. 5.7-9 siano stati aggiunti, da un redattore
precedente a Matteo, ad un testo anteriore, che, a grandi linee, doveva essere questo:

[1-2]

3«Beati i poveri in spirito,

perché di essi ¢ il regno dei cieli.

*Beati gli afflitti,

perché essi saranno consolati.

[5]

%Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia,

perché essi saranno saziati.

[7-9]

[10]

"Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi [men-
tendo] per causa mia.

12Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli ¢ grande. Cosi infatti perseguitarono
i profeti prima di voi.

In tal modo, otteniamo un testo molto simile a quello di L¢ 6,20-23, ritenuto abbastanza
vicino alle parole pronunciate da Gesu:

2°Ed egli, alzati gli occhi verso i suoi discepoli, diceva:

«Beati voi, poveri,

perché vostro ¢ il regno di Dio.

2IBeati voi, che ora avete fame,

perché sarete saziati.

Beati voi, che ora piangete,

perché riderete.

22Beati voi, quando gli uomini vi odieranno e quando vi metteranno al bando e vi insulteranno e
disprezzeranno il vostro nome come infame, a causa del Figlio dell’'uomo. **Rallegratevi in quel
giorno ed esultate perché, ecco, la vostra ricompensa ¢ grande nel cielo. Allo stesso modo infatti
agivano 1 loro padri con i profeti.

¢) Quali parole sono riconducibili a Gesu

Con ogni probabilita, le Beatitudini pronunciate da Gesu dovrebbero essere quelle che cor-
rispondono a Lc 6,20b-21:

20« Beati voi, poveri,

perché vostro ¢ il regno di Dio.
2IBeati voi, che ora avete fame,
perché sarete saziati.

Beati voi, che ora piangete,
perché riderete».

Lc 6,22s dovrebbe essere stato aggiunto in un secondo momento. In questi versetti, infatti,
abbiamo riflessa la situazione in cui si trovavano i Battezzati della prima ora in senso al Giu-
daismo. La loro adesione al Cristo suscitava ovviamente qualche reazione avversa. Non ¢ del
tutto escluso, pero, che Lc 6,22s, almeno nel suo nucleo centrale, possa risalire allo stesso Gesu.

-30 -



Egli, con sguardo profetico, potrebbe benissimo aver previsto le persecuzioni alle quali sareb-
bero andati incontro quanti avrebbero aderito a lui®.

2.3.8 Spiegazione del brano

a) Introduzione narrativa (Mt 5,1-2)

Gesu sale sul monte. Il monte ¢ il luogo della rivelazione. Anche Mos¢ sali sul monte per
ricevere la legge da trasmettere al popolo (Es 19,3; 24,15; 34,2.4). La montagna ¢ dunque il
nuovo Sinai.

Gesu, sedendo, assume la posizione tipica del maestro. Egli ¢ il «Mos¢ piu grande», mentre
il suo Discorso ¢ la nuova Térah.

I discepoli si avvicinano a lui. Sono i destinatari privilegiati — anche se non esclusivi — delle
parole del Maestro. Il fatto che stiano tra Gesu e le folle indica il loro ruolo di mediazione: ad
essi ¢ dato in modo particolare il ruolo di spezzare alla gente la parola stessa di Gesu.

Alcune differenze con Luca: 1l terzo Evangelista che, scrivendo ai cristiani provenienti dal
paganesimo, € meno interessato a presentare Gesu come il nuovo Mos¢ e la sua parola come la
Torah definitiva, narra che Gesu stava in piedi su un luogo pianeggiante (Lc 6,17). Lo stare in
piedi indica la maesta e 1’autorita di Gesu. Il luogo pianeggiante allude all’universalita del suo
messaggio.

b) Le Beatitudini (Mt 5,3-12)

— «“Beati 1 poveri in spirito...”» (Mt 5,3): L’aggettivo makarios significa «felice». Puo es-
sere riferito ad una situazione presente (cf. Sal 1,1s), o ad una futura (cf. Dn 12,12: «Beato chi
aspettera con pazienza e giungera a milletrecentotrentacinque giorni»).

«I poveri in spirito» (hoi ptochoi tofi] pneumati): La formula ebraica corrispondente ¢ stata
trovata negli scritti di Qumran ( ‘anwé riah). In quei testi puo avere due significati: «poverta
d’animo» = disperazione, oppure «bassezza d’animo» = umilta. Matteo spiritualizza la beati-
tudine lucana: «“beati voi, poveri”» (makdrioi hoi ptochoi 6,20)%, dandole una sfumatura etica.
I poveri di spirito — indipendentemente dal loro status sociale — sono le persone umili, caratte-
rizzate da una fiduciosa sottomissione a Dio. Questa interpretazione ¢ in linea con tutto il van-
gelo secondo Matteo (cf. Mt 18,1-5).

Agli umili ¢ attribuito il regno dei cieli. Si tratta di una realta goduta gia nel presente, anche
se il possesso pieno ¢ riservato al futuro. La persona umile sin da ora vive nella signoria di Dio
ed ¢ nella gioia. Un passo che puo aiutare nella comprensione lo troviamo in 2Cor 6,10: «come
afflitti, ma sempre lieti; come poveri, ma capaci di arricchire molti; come gente che non ha
nulla e invece possediamo tutto!».

— «“Beati gli afflitti...”» (Mt 5,4): Sullo sfondo c’¢ Is 61,2s. Si tratta di quanti soffrono a
causa del mondo presente che — segnato dal male — contraddice il loro anelito spirituale. Un
brano illuminante lo troviamo nel libro di Ezechiele, quando si parla di coloro che sospirano e
piangono per gli abomini che si compiono in Gerusalemme. Costoro saranno salvati dalla pu-
nizione divina (cf. Ez 9,4). Alla luce di questo brano, possiamo dire che gli afflitti sono persone

% Cf. G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, Citta Nuova, Roma 2006, 219.

% Luca non pensa ai poveri di ogni provenienza, ma a quanti vivono in situazione di miseria a causa della
loro sequela Christi. Essi sono dichiarati felici fin da ora per via della loro adesione a Gesu. Tale gioia trovera
compimento nel momento in cui, terminato il loro pellegrinaggio terreno, entreranno nel regno di Dio.
Cf. G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 213.

-31 -



che non seguono la massa, non si lasciano coinvolgere con spirito gregario in una ingiustizia
divenuta normale, ma ne soffrono. Pur non avendo il potere di cambiare la situazione nella sua
globalita, oppongono all’imperversare del male la resistenza passiva della sofferenza, 1’affli-
zione che pone un limite a tutto cio che ¢ contro Dio.

A loro ¢ promessa la consolazione escatologica da parte di Dio: «*“saranno consolati”» (pa-
raklethésontai). Da notare che il verbo ¢ alla voce passiva. Si tratta di un passivo teologico, un
modo per indicare che I’agente ¢ Dio, evitando, al contempo, di nominarlo esplicitamente.

Paragone sinottico: In Luca ¢ la terza beatitudine: «“Beati voi, che ora piangete, perché
riderete”» (Lc 6,21b). Si tratta ancora una volta dei credenti, sottoposti a sofferenza. Essi ride-
ranno, non in maniera beffarda contro 1 loro oppressori, ma per la gioia.

— «““Beati 1 miti, perché essi erediteranno la terra”» (Mt 5,5): Questa beatitudine pone un
piccolo problema di critica testuale. I codici Sinaitico (X), Vaticano (B) ed altri ancora collo-
cano questa beatitudine dopo quella incentrata sugli afflitti, ossia secondo 1’ordine tradizionale,
che troviamo in quasi tutte le Bibbie, compresa la CEI 2008. Al contrario, il codice di Beza
(D), il codice 33, alcune versioni latine e siriache e scrittori ecclesiastici antichi, tra cui Origene
ed Eusebio, pongono la beatitudine sui miti al secondo posto, ossia subito dopo quella avente
per oggetto gli umili di cuore. In effetti, la beatitudine sui poveri di spirito e quella sui miti
sono talmente affini che potrebbero benissimo stare I’'una di seguito all’altra®’. Preferiamo tut-
tavia mantenere I’ordine seguito dai codici Sinaitico e Vaticano. In primo luogo a motivo della
loro autorevolezza. In secondo luogo, dobbiamo tener conto che, se queste due beatitudini
(quella sui poveri in spirito e quella sui miti) fossero state insieme sin dall’inizio, non si com-
prende perché, proprio a motivo della loro affinita, qualche scriba di epoca successiva debba
aver inserito tra esse quella sugli afflitti. E pit probabile, invece, che qualche scriba successivo
a Matteo possa aver invertito la seconda (afflitti) e terza (miti) beatitudine al fine di far risaltare
maggiormente I’affinita esistente tra la beatitudine sui poveri di spirito e quella sui miti.

Risolta la questione di critica testo, notiamo subito che sullo sfondo di questa beatitudine sta
il Sal 37,11: «I poveri (‘anawim — praeis) invece avranno in eredita la terra e godranno di una
grande pace».

I miti sono quanti, con umilta, vivono in fedele adesione alla volonta di Dio e istaurano
relazioni non sulla base della violenza, ma della cordiale accoglienza.

Questa beatitudine ¢ particolarmente significativa. Infatti chi la realizza segue veramente le
orme di Gesu, il quale, parlando di se stesso, afferma: «*“sono mite (prays) e umile (fapeinos)
di cuore”» (Mt 11,29). Similmente, quando Gesu entra in Gerusalemme, cavalca un’asina ed
un puledro, realizzando cosi la seguente profezia di Zaccaria: «Dite alla figlia di Sion: Ecco, a
te viene il tuo re, mite (prays), seduto su un’asina e su un puledro, figlio di una bestia da soma»
(Mt 21,5).

I miti erediteranno la terra. Essa, alla luce dell’espressione «regno dei cieli» presente nella
prima beatitudine, tanto vicina a quella sui miti, ¢ da intendersi in senso metaforico. In altre
parole, si sta parlando del possesso pieno della salvezza escatologica, fonte di grande gioia e
pace.

67 Infatti, nella LXX il termine praeis («miti») spesso traduce ’ebraico ‘anawim («oppressi», «umili», «po-
veri»). Cf. anche Nm 12,3 dove si parla dell’umilta-mansuetudine di Mose.

-32 -



— «“Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia...”» (Mt 5,6): Si parla di persone che
concretamente cercano di mettere in pratica la volonta del Padre. Questo si intende per giusti-
zia.

Costoro saranno ricolmati (da Dio) della felicita escatologica.

Paragone sinottico: «Beati quelli che adesso hanno fame, perché sarete saziati» (Lc 6,21a).

— «“Beati 1 misericordiosi...”» (Mt 5,7): La misericordia era il nucleo delle opere di carita
nel giudaismo. Cf. Pr 17,5 (LXX): «colui che ha compassione ricevera misericordia». Cf. an-
che Sir 28,1-7: «'Chi si vendica subira la vendetta del Signore, il quale tiene sempre presenti i
suoi peccati. 2Perdona I’ offesa al tuo prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati.
3Un uomo che resta in collera verso un altro uomo, come puo chiedere la guarigione al Signore?
4Lui che non ha misericordia per ’'uomo suo simile, come puo supplicare per i propri peccati?
>Se lui, che ¢ soltanto carne, conserva rancore, chi espiera per i suoi peccati? °Ricordati della
fine e smetti di odiare, della dissoluzione e della morte e resta fedele ai comandamenti. "Ricorda
1 precetti e non odiare il prossimo, I’alleanza dell’ Altissimo e dimentica gli errori altrui».

I misericordiosi sono coloro che mettono in atto gesti concreti come il perdono nel quadro
dei rapporti ecclesiali (Mt 18,33) ed il soccorso nei confronti dei bisognosi (Mt 25,35-40).

Nei confronti di costoro, Dio sara misericordioso sia in questo pellegrinaggio terreno (per-
donando 1 peccati), sia nel giorno del giudizio.

— «“Beati 1 puri di cuore...”» (Mt 5,8): Sullo sfondo sta il Sal 24,3-4: «Chi potra salire il
monte del Signore? Chi potra stare nel suo luogo santo? Chi ha mani innocenti e cuore puro...».
I1 salmo citato afferma che I’integrita di vita, la quale abbraccia I’intenzione profonda e 1’agire
esterno, ¢ il requisito per partecipare alla liturgia del tempio.

Gesu dichiara beati coloro che hanno il cuore®® puro, cioé che sono limpidi nel profondo del
loro essere e attuano la volonta di Dio, al di 1a della facciata esterna. Entreranno nel regno e
saranno ammessi alla comunione con Dio (lo vedranno).

— «“Beati gli operatori di pace...”» (Mt 5,9): Sono beati quanti si impegnano per portare
pace nei luoghi in cui regna la divisione: famiglie, comunita ecclesiale, contesti di vario tipo
(anche fuori della Chiesa).

Questi tali saranno riconosciuti come figli di Dio.

— «“Beati 1 perseguitati a causa della giustizia...”» (Mt 5,10): Questa beatitudine forma
un’inclusione con la prima, per via della frase: «“poiché di essi ¢ il regno dei cieli”».

Sono quanti si impegnano concretamente per mettere in atto la volonta di Dio.

A costoro ¢ promesso il regno dei cieli.

— «“Beati voi quando vi insulteranno...”» (Mt 5,11s): L’ultima beatitudine presenta delle
particolarita rispetto alle altre: ¢ piu elaborata, si riferisce direttamente ai discepoli, ¢ espressa
in seconda persona, contiene un invito alla gioia, promette per il futuro una grande ricompensa
celeste.

Questa beatitudine afferma che non basta una persecuzione generica per essere dichiarato
beato. Bisogna essere vessato per il nome di Gesu. Il fatto che i1 profeti hanno subito la stessa
prova ¢ segno che 1 cristiani perseguitati sono sulla strada giusta.

% U. Luz, Matteo, 1, 323: «Secondo I’'uso linguistico giudaico, “cuore” non indica un ambito interiore
dell’uomo, ma il centro del volere, del pensare e del sentire umani».

-33 .-



2.4 Matteo 6,9-13

2.4.1 Traduzione del testo

Cosi dunque pregate voi:

Padre nostro che (sei) nei cieli;

sia santificato il suo nome;

0venga il tuo regno;

sia fatta la tua volonta,

come in cielo (cosi) anche in terra;

i1 nostro pane quotidiano da a noi oggi;
12e rimetti a noi i nostri debiti,

come anche noi (li) abbiamo rimessi ai nostri debitori;
3¢ non farci entrare® in tentazione,

ma liberaci dal Malvagio.

2.4.2 Passi paralleli

L’unico passo parallelo ¢ dato da Lc 11,2-4, che costituisce una forma abbreviata del Padre
Nostro che ora riportiamo:

2QOra, disse loro: «Quando pregate, dite:

Padre, sia santificato il tuo nome;

venga il tuo regno;

31l nostro pane quotidiano da a noi ogni giorno;

“e rimetti a noi i nostri debiti,

poiché anche noi li rimettiamo a ogni nostro debitore;
e non farci entrare in tentazione.

Luca, oltre a fornire una versione del Padre Nostro piu breve rispetto a quella di Matteo,
colloca questa preghiera in un altro contesto, ossia fuori del discorso della pianura. Sono anche
presenti varianti stilistiche e lessicali.

2.4.3 Delimitazione del testo

I1 brano che stiamo studiando (Mt 6,9-13) si distingue dal precedente (Mt 6,5-8) a motivo
del tema: in Mt 6,5-8 si parla infatti della preghiera, che necessita di segretezza e di parcita di
parole. In Mt 6,9-13 abbiamo invece la preghiera del Padre Nostro.

Il brano di cui ci stiamo occupando (Mt 6,9-13) si differenzia del successivo (Mt 6,14-15)
sempre a motivo del fema: mentre in Mt 6,9-13 esso ¢ dato dal Padre Nostro, in Mt 6,14-15 il
tema ha il suo focus nel perdono.

2.4.4 Critica testuale

Il brano del Padre Nostro, nella versione matteana, pone una questione di critica testuale. Al
termine del v. 13, infatti, in alcuni manoscritti troviamo delle dossologie, che ora ci accingiamo
a prendere in esame:

%11 verbo greco che abbiamo tradotto con «entrare» € eisphéro («porto dentroy, «introduco», «fo entrarex,
«inducoy»). M. ZERWICK — M. GROSVENOR, Greek New Testament, 16, traduce: «do not lead... into», «do not
cause (or allow)... to enter into.

-34 -



— «Poiché tuo ¢ il regno e la potenza e la gloria per i secoli. Amen»: questa dossologia, che
ricorda quella di 1Cr 29,11-13, ¢ supportata da diversi manoscritti maiuscoli € minuscoli, non-
ché dalle versioni siriaca € bohairica’.

— «Poiché tua ¢ la potenza e la gloria per i secoli. Ameny: questa variante la si riscontra nella
Didache.

— «Poiché tuo ¢ il regno del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo per i secoli. Amen»:
questa dossologia ¢ supportata dal manoscritto minuscolo num. 1253.

— La dossologia ¢ del tutto assente nei seguenti manoscritti: & (Sinaitico), B (Vaticano), D

(Beza), Z, 0170, f!, 1 2211. A questo si aggiunga parte della tradizione latina e bohairica, la
tradizione mesochemica’!, Origene.

Cosa dire di queste varianti contenenti le dossologie sopraesposte? I manoscritti piu signifi-
cativi (X B D) non hanno alcuna dossologia e questo gia depone a sfavore della loro autenticita.
Le dossologie non risalgono a Matteo. Sono state perd aggiunte in alcuni manoscritti fin dai
primi tempi, allo scopo di dare al Padre Nostro una sfumatura liturgica’.

Pur non essendo originali, queste dossologie sono particolarmente interessanti perché si ri-
collegano direttamente all’ultima domanda del Padre Nostro. L’orante chiede infatti di essere

liberato dal Malvagio «perché» (46ti), appartenendo a Dio la potenza e la gloria, I’influenza di
Satana viene ridotta a nulla’.

2.4.5 Struttura del brano
Il testo che stiamo studiando puo essere suddiviso in quattro parti:

e Introduzione narrativa (Mt 6,9a).

e Invocazione iniziale (Mt 6,9b).

e Tre richieste incentrare sulla signoria di Dio (Mt 6,9¢-10).

¢ Quattro domande focalizzate sui bisogni fondamentali dell’uomo (Mt 6,11-13).

E da notare che la preghiera del Padre Nostro contiene sette domande, numero della perfe-
zione, certamente intenzionale’.

2.4.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

La collocazione del Padre Nostro al cuore del discorso della montagna risale certamente a
Matteo.

Per quanto riguarda invece la preghiera vera e propria, ci si domanda, vista la differenza con
Luca, se Matteo abbia potuto rielaborare o meno la preghiera del Signore, tra I’altro gia radicata

7011 dialetto bohairico ¢ una variante della lingua copta, la quale costituisce I’ultimo stadio dell’evoluzione
dell’antica lingua egiziana.

71Tl mesochemico € un dialetto copto del medio-Egitto.

72 Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, 1, 341.

73 Cf. J. GNILKA, [l vangelo di Matteo, 1, 341: «la dossologia si riconnette direttamente alla settima domanda
e ne fornisce una spiegazione. La potenza del maligno svanisce ed ¢ superata dalla potenza di Dio, che rimane in
eternoy.

74 Cf. J. GNILKA, 1] vangelo di Matteo, 1, 319.

-35-



nella liturgia della comunita primitiva. Il Padre Nostro riportatoci da Matteo ¢ molto simile a
quello che troviamo nella Didaché¢”, dove troviamo le due domande che egli aggiunge a Luca:
«sia fatta la tua volonta, come in cielo (cosi) anche in terra» e «liberaci dal Malvagio». Ora ¢
certo che la Didache, nella sua formulazione del Padre Nostro, non attinge da Matteo ma dalla
liturgia primitiva. Questo ci porta a supporre che le due preghiere aggiuntive presenti nel Padre
Nostro trasmessoci da Matteo siano state ereditate dalla comunita primitiva’.

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Alcuni elementi del Padre Nostro sono, con ogni probabilita, ascrivibili alla tradizione. Tra
essi, segnaliamo il sintagma «nei cieli», assente in Luca, che avvicina la preghiera del Signore
alle orazioni giudaiche che erano solite usare I’espressione «Padre nei cieli». Della tradizione
¢ anche la terza preghiera del tipo «tu», assente nel terzo vangelo: «sia fatta la tua volonta,
come in cielo (cosi) anche in terra». Similmente, anche la quarta richiesta del tipo noi, assente
in Luca, ¢ da attribuire alla tradizione: «ma liberaci dal Malvagio». Ne possiamo concludere
che il Padre Nostro, nella sua versione piu antica, era molto simile alla redazione lucana (Lc
11,2-4)7.

¢) Lingua originaria

La lingua nella quale ¢ stato formulato per la prima volta il Padre Nostro ¢ quasi sicuramente
I’aramaico. Si giunge a tale conclusione sulla base di alcuni indizi. Il primo riguarda il vocativo
pater con il quale inizia questa preghiera, che suppone I’aramaico ‘abba’. Un secondo indizio
¢ dato dal termine opheiléma («debitoy»), che in greco non ha alcuna relazione con il peccato,
ma indica semplicemente un «debito in denaro». Se il Padre Nostro fosse stato scritto diretta-
mente in greco non si spiegherebbe 1’uso di tale sostantivo, che invece si giustifica come tra-
duzione dell’aramaico soba’, che puo significare sia «debito in denaro», sia «peccato». Un
terzo segnale che rimanda ad un sostrato aramaico del Padre Nostro ¢ la preghiera del Qaddish
(Santo)’® — alla quale il Padre Nostro si rifa nella sua prima parte — formulata in aramaico”’.
Riportiamo in parallelo la preghiera del Qaddish ed il Padre Nostro, nei punti in cui presentano
affinita:

Qaddish (Santo) Padre Nostro
Sia magnificato
e santificato il suo Sia santificato 1l tuo nome,

grande nome

nel mondo, che egli

ha creato

secondo la sua volonta;

75 Questo il testo del Padre Nostro presente nella Didaché: «Padre nostro che sei nel cielo, sia santificato il
tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volonta, come in cielo cosi in terra. Dacci oggi il nostro pane quoti-
diano, e rimetti a noi il nostro debito, come anche noi lo rimettiamo ai nostri debitori, € non ci indurre in tenta-
zione, ma liberaci dal male; perché tua ¢ la potenza e la gloria nei secoli» (Did. 8,2).

76 Su questa problematica, cf. U. LUz, Matteo, 1, 492-493.

7T Cf. U. Luz, Matteo, 1, 493-494.

8 11 Qaddish ¢ la preghiera conclusiva della sezione omiletica della liturgia sinagogale. Non si sa bene quando
sia stata composta. Siccome ha delle affinita con la liturgia del tempio e manca di ogni riferimento alla sua
distruzione, dovrebbe essere anteriore al 70 d.C.

7 Sulla questione della lingua originaria nella quale ¢ stato formulato il Padre Nostro, cf. U. LUz, Matteo, 1,
494-495.

-36 -



venga il suo regno venga il tuo regno,
durante la nostra sia fatta la tua volonta,
vita e ai nostri giorni come in cielo cosi in terra.
e durante la vita

di tutta la casa di Israele,
fra breve e nel tempo
prossimo. Amen.

Sia il suo nome grande
benedetto per tutti

1 secoli dei secoli.

Sia lodato,

glorificato,

esaltato,

dichiarato eccelso,
splendido, elevato

e celebrato

il nome del Santo.

Egli sia benedetto;
Egli ¢ al di sopra

di ogni benedizione,
canto, lode e parola,
che si pronuncia

nel mondo. Amen.

d) Paternita gesuana

La preghiera del Padre Nostro ¢ da attribuirsi a Gesu. La maggior parte degli studiosi ¢ su
questa linea.

2.4.7 Spiegazione del brano

a) Introduzione narrativa (Mt 6,9a)

A fronte della verbosita dei pagani, ai discepoli di Gesu viene trasmessa una speciale pre-
ghiera: «*“cosi dunque pregate voi”».

b) Invocazione iniziale (Mt 6,9b)

Il vocativo padter, con cui inizia il Padre Nostro, presuppone 1’aramaico ’abba’, usato dai
bambini o dai figli adulti quando si rivolgono ai loro padri. Il termine ¢ impiegato anche dai
giovani nel loro rivolgersi agli anziani. Nelle preghiere giudaiche antiche sovente ci si rivol-
geva a Dio chiamandolo «Padre» (1Cr 29,10; Sap 14,3; Sir 23,1.4; Tb 13,4). Tuttavia, mai ¢
stato impiegato ’appellativo 'abba’ (almeno come allocuzione®), il quale risulta dunque essere
fuori del comune.

L’uso di ‘abba’ da parte di Gesu certamene rimanda alla prossimita e all’amore che il Padre
ha per il Figlio e per ogni uomo. Osserva, a questo proposito, U. Luz: «Il Padrenostro fa pensare
anzitutto alla vicinanza di Dio e al suo amore: in questa direzione puntano la semplicita dell’al-
locuzione, che rinuncia a tutti gli altri epiteti; il contesto concreto della predicazione — da parte

80 Per «allocuzioney s’intende I’atto con cui colui che parla si rivolge al destinatario.

-37 -



di Gesu — di un Dio vicino che ama i poveri, i peccatori e i derelitti; le sue parabole sulla figura
del Padre (Q 11,1-13; Lc 15,11-32), e ancora — in Matteo — il logion immediatamente prece-
dente di 6,7s. [...]. Dio vuole indurci a credere che egli ¢ il nostro vero Padre e noi i suoi veri
figli, in modo che lo preghiamo con serenita e piena fiducia, come gli amati figli pregano il
loro amato padre»®!.

Al sostantivo «Padre» segue il pronome «nostro», per favorire la comunione di colui che
prega con tutta la comunita.

Il sintagma «nei cieli» rimanda invece all’insondabile differenza che intercorre tra il padre
terreno e Dio, nonché alla sua trascendenza e signoria universale.

E da notare che I’incipit della preghiera del Signore: «Padre nostro che sei nei cieli», «si
riallaccia [...] a un uso linguistico giudaico che stava allora diventando importante nella sina-
goga [...]. Nel suo confronto con I’Israele del suo tempo, questa designazione di Dio significa
per Matteo che il “Padre” di Gesu non ¢ altro che il dio di Israele invocato nella sinagoga.
Matteo prende le distanze dalla sinagoga, non dal suo dio»®.

¢) Le tre richieste incentrare sulla signoria di Dio (Mt 6,9c-10)

by

La prima richiesta che incontriamo leggendo il Padre nostro ¢: «“sia santificato il tuo
nome”» (Mt 6,9¢). Nella letteratura biblica, la santificazione del nome divino, che avviene gia
nel tempo presente, ¢ ad opera del Signore (Lv 10,3; Ez 36,22s; 39,7), come anche dell’'uomo
(Es 20,7; Lv 22,32; Is 29,23). Nella stessa direzione va la prima parte della preghiera del Qad-
dish.

Dio santifica il suo nome mediante gli interventi salvifici per mezzo dei quali rivela la sua
santita®®. A questo proposito, tra i testi citati sopra, il piu significativo ¢ dato da quello del
profeta Ezechiele: «*“Santifichero il mio nome grande, profanato fra le nazioni, profanato da
voi in mezzo a loro. Allora le nazioni sapranno che io sono il Signore — oracolo del Signore
Dio —, quando mostrerd la mia santita in voi davanti ai loro occhi”» (Ez 36,23). Secondo il
profeta, la santificazione del nome divino avviene mediante alcune azioni che Dio compie a
favore del suo popolo, che attualmente si trova in esilio: la purificazione, il dono di un cuore e
di uno spirito nuovo, la capacita di vivere secondo le leggi divine, il ritorno nella propria terra
e il rinnovo dell’alleanza (Ez 36,24ss).

Anche ’'uomo ¢ chiamato a santificare il nome divino. In che modo? Secondo la cultura
giudaica dell’epoca, tale santificazione avveniva con 1’obbedienza ai comandamenti®, specie
il secondo (Es 20,7; Dt 5,11), la recita delle preghiere e la testimonianza della vita spinta fino
al martirio.

La santificazione del nome divino ha anche un aspetto escatologico: si chiede che, alla fine
dei tempi, Dio faccia qualcosa per il suo nome®.

81 U. Luz, Matteo, 1, 501.

82 U. Luz, Matteo, 1, 502. Cf. R. FABRIS, Matteo, 166, n. 10.

83 La BIBBIA TOB, nota a, con riferimento a Mt 6,9, traduce hagiasthéto to onomd sou non con: «sia santifi-
cato il tuo nome», ma con: «fa’ conoscere a tutti chi sei». La BIBBIA TILC traduce invece: «fa’ che tutti ricono-
scano te come Padrey.

8 BiBBIA TOB, nota c, con riferimento a Mt 6,9: «I legislatori e i rabbini invitano con le loro esortazioni i
fedeli a santificare Dio con I’obbedienza ai suoi comandamenti, ¢ a riconoscere in questo modo la sua autorita su
di loro (Lv 22,32; Nm 27,14; Dt 32,51; Is 8,13; 29,13)».

85 Cf. R. FABRIS, Matteo, 167; U. LUz, Matteo, 1, 503-505.

-38 -



La seconda domanda presente nel Padre nostro ¢: «“venga il tuo regno”» (Mt 6,10a). Questa
richiesta si colloca sullo sfondo delle orazioni giudaiche, in modo particolare quella del Qad-
dish e quella delle Diciotto Benedizioni. Gesu tuttavia vi apporta delle modifiche: rispetto al
Qaddish — che invoca la venuta del regno durante la vita degli oranti e di tutto Israele —, elimina
ogni specificazione temporale; rispetto alla preghiera delle Diciotto Benedizioni — nella quale
si parla del ritorno dei giudici e della distruzione di Roma —, toglie ogni dimensione politica e
nazionalistica.

Per Gesu il regno di Dio si € reso prossimo (Mt 4,17; 10,7) ed € gia operativo nella sua
attivita (Mt 12,28) e in quella dei suoi discepoli (Mt 10,7s). Tuttavia, esso non ¢ ancora giunto
alla sua pienezza. Da qui la necessita di pregare perché venga nella sua completezza. Ne con-
segue che la richiesta della venuta del regno ha una forte impronta escatologica (cf. Mt 26,29).

La terza richiesta del Padre nostro ¢: «“sia fatta la tua volonta, come in cielo (cosi) anche in
terra”» (Mt 6,10bc). Di fronte a tale domanda, sorge il quesito: chi deve agire affinché la vo-
lonta di Dio si compia? In altre parole, si sta parlando degli uomini, che devono impegnarsi a
fare la volonta del Padre? Oppure si sta chiedendo a Dio stesso di mettere in atto le sue decisioni
tra gli uomini? Dal contesto di tutto il vangelo, possiamo affermare che, senza escludere 1’opera
divina, si sta chiedendo agli uomini di attivarsi per far si che la volonta di Dio si realizzi sulla
terra. Nel contesto del discorso della montagna, infatti, si chiede a loro di cercare in primo
luogo il regno di Dio e la sua giustizia, dove per «giustizia» s’ intende appunto la volonta divina
(Mt 6,33). Alla fine del discorso della montagna, gli interlocutori di Gesu sono invitati a fare
la volonta di Dio, se vogliono entrare nel suo regno (Mt 7,21). Lo stesso Gesu affermera che,
se si vuol essere suo familiare, ¢ necessario fare la volonta del Padre (Mt 12,50). Al cuore della
parabola dei due figli abbiamo la questione del compimento della volonta del padre (Mt 21,31).
Da ultimo, nella scena del Getsemani, Gesu prega per essere in grado di dare compimento alla
volonta del Padre (Mt 26,39.42).

L’espressione «“come in cielo (cosi) anche in terra”» serve innanzitutto per dare una pro-
spettiva universalistica alla domanda®®. Allo stesso tempo, il cielo, essendo I’ambito in cui la
volonta di Dio ¢ realizzata in modo perfetto, viene presentato come modello a cui dobbiamo
uniformarci nel nostro cammino di discepolato®’.

d) Le quattro domande focalizzate sui bisogni dell 'wvomo (Mt 6,11-13)

Dopo aver preso in considerazione le tre richieste incentrate sulla signoria di Dio (Mt 6,9c-
10), passiamo ora ad analizzare le quattro domande aventi per oggetto 1 bisogni fondamentali
dell’uomo (Mt 6,11-13).

La prima suona cosi: «“il nostro pane quotidiano da a noi oggi”» (ton drton hémon ton
epiotision dos hémin semeron) (Mt 6,11). Questa richiesta non ¢ facile da interpretare. Tutto
dipende da come si vuol tradurre 1’aggettivo epiousios, assente nella letteratura greca.

86 R. FABRIS, Matteo, 169, n. 14: «Nel vangelo di Matteo ’espressione “cielo e terra” indica la totalita
dell’universo creato, cf. Mt 5,18; 11,25; 24,35; 28,18, ma anche la corrispondenza tra le due sfere o ambiti
dell’azione di Dio, Mt 16,19; 18,18-19; con una nota di opposizione 6,19; 23,9; cf. Mt 5,34-35».

87 La BIBBIA TOB non traduce hds en ourand[i] kai epi gés con: «come in cielo (cosi) anche in terra», ma
con: «sulla terra a immagine del cieloy». Inoltre, alla nota £, con riferimento a Mt 6,10, scrive: «si tratta di doman-
dare che si realizzi sulla terra cio che avviene gia nel cielo, come nello schema apocalittico (cf. Dn 4,32; 1Mac
3,60). 11 cielo viene concepito come il regno di Dio perfettamente realizzato: la terra dovrebbe esserne necessa-
riamente I’immagine».

-390 .-



Epiousios ¢ attestato soltanto in un papiro dell’alto Egitto del V sec. a.C., la cui traduzione, tra
Ialtro, ¢ piuttosto incerta®®.

Epiousios potrebbe derivare innanzitutto da epi («per») + ousia («esistenzay). In questo caso
I’aggettivo andrebbe tradotto: «necessario per I’esistenzay.

Epiousios potrebbe inoltre essere compreso alla luce della seguente espressione: epi («per»)
+ tén onisan + («’essenten) + héméran («giorno»). In questo caso 1’aggettivo andrebbe inter-
pretato cosi: «per il giorno corrente», «per oggi».

Epiousios, da ultimo, potrebbe derivare da: hé («il») epiodisa («prossimo»)® heméra
(«giornoy). In questo caso I’aggettivo andrebbe tradotto: «per il veniente giorno», «per il giorno
seguente».

Dal contesto prossimo nel quale ¢ collocata la preghiera del Padre Nostro, possiamo affer-
mare che I’interpretazione piu probabile di epiousios ¢: «per il giorno corrente», «per oggi».
Poco piu avanti, infatti, Gesu, dopo aver invitato i suoi interlocutori a non preoccuparsi del cibo
o del vestito, affermera: «“Cercate invece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte
queste cose vo saranno date in aggiunta. Non preoccupatevi dunque del domani, perché il do-
mani si preoccupera di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena”» (Mt 6,33s)*.

I1 pane quotidiano ¢ richiesto non dal singolo ma dalla comunita in quanto tale: «*“da a noi”».
Esso ha dunque una destinazione comunitaria € non puo essere considerato come una proprieta
privata esclusiva’’.

L’interpretazione che abbiamo dato di epiousios non esclude un senso piu profondo. Nel
vangelo secondo Matteo, infatti, il pane evoca anche la parola di Dio (Mt 4,3-4), la salvezza
operata da Gesu (Mt 15,26s) e I’Eucaristia (Mt 26,26-29).

La seconda domanda ¢€: «“e rimetti a noi 1 nostri debiti, come anche noi (l1) abbiamo rimessi
ai nostri debitori”» (Mt 6,12). Nel prendere in considerazione questa richiesta, pronunciata da
Gesu e poi messa per iscritto dall’Evangelista, si resta colpiti dalla presa di coscienza che i
discepoli del Signore, i Battezzati di ogni tempo e luogo possano ancora peccare € necessitano
del perdono anche dopo il sacramento della rigenerazione.

Per parlare del peccato si usa il termine «debito» (opheilema)®, vocabolo che suscita parti-
colare interesse perché «l’immagine del debito riferita al peccato mette in evidenza 1’aspetto
personale in quanto implica un rapporto tra due persone, tra Dio ¢ il peccatore»®.

88 J. GNILKA, I/ vangelo di Matteo, 1, 333: «Questo (papiro) contiene un elenco di spese, tra cui la spesa di
mezzo obolo per epiousi... (da integrare probabilmente in epiousion)». Anche qui il significato non ¢ sicuro:
probabilmente s’intende cio che ¢ destinato o sufficiente (per il giorno).

8 Epioiisa sarebbe il participio presente nominativo femminile singolare attivo di épeimi: «venire dopo»,
«seguirey, «succederey.

%0 BiBBIA TOB, nota g, con riferimento a Mt 6,11: «Anche se la traduzione esatta di questa parola (epiotisios)
rimane incerta, ¢ chiaro che la domanda, in ogni caso, non si riduce a una esigenza di assicurarsi il futuro. Gesu
invita i suoi discepoli a domandare giorno per giorno il nutrimento come egli aveva nutrito Israele nel deserto
con la manna raccolta giorno per giorno (Es 16)».

°l Cf. R. FABRIS, Matteo, 169.

92 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, 1, 336: «ta opheilémata sono anzitutto i debiti in denaro, e il loro condono
puo essere sentito come un grande regaloy.

93 R. FABRIS, Matteo, 170. Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, 1, 336.

- 40 -



Sorprende anche il fatto che il perdono divino sembra essere condizionato da quello umano.
Si tratta di un tema caratteristico di Matteo (cf. Mt 5,23s; 6,14s; 7,1; 18,23-35) e della lettera-
tura giudaica®. Citiamo, a questo proposito, un passo tratto dal libro del Siracide:

Chi si vendica subira la vendetta del Signore, il quale tiene sempre presenti i suoi peccati. Perdona
I’offesa al tuo prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati. Un uomo che resta in
collera verso un altro uomo, come puo chiedere la guarigione al Signore? Lui che non ha misericor-
dia per ’'uomo suo simile, come puo supplicare per i propri peccati? Se lui, che € soltanto carne,
conserva rancore? chi espiera per i suoi peccati? (Sir 28,1-5).

Questa domanda del Padre Nostro certamente non vuol dire che I’agire di Dio sia condizio-
nato da quello umano®. L’interpretazione di questa petizione va essenzialmente in due dire-
zioni: da un lato, il testo suggerisce che la preghiera di supplica necessita di essere sostenuta
da una condotta di vita che la favorisca’; d’altro canto, ¢ molto probabile che il perdono di Dio
di cui stiamo parlando non ¢ quello che riceviamo ora, ma quello che ci attende al termine del
nostro pellegrinaggio terreno. Interessante, su questo, quanto osservato da R. Fabris:

Per una corretta interpretazione di questo testo si devono distinguere due diverse situazioni di
perdono divino: quella iniziale, dove il perdono ¢ incondizionato in quanto inaugura il processo di
salvezza, al quale il discepolo deve corrispondere con fedelta e perseveranza; quella finale connessa
con il giudizio definitivo che presuppone 1’esercizio della misericordia, 7,1-2. Data la preoccupa-
zione pratica ed ecclesiale del vangelo di Matteo € su quest’ultimo aspetto che cade 1’accento della
[...] richiesta del Padre nostro e del suo breve commento aggiunto alla fine, Mt 6,14-15. [...]. Percio
il perdono fraterno, dato con generosita, piu che una prestazione umana alla quale ¢ subordinato
quello divino, ¢ un impegno talmente serio che decide della salvezza definitiva®’.

Sulla stessa linea abbiamo J. Gnilka: «Anche 1’aoristo aphékamen (abbiamo rimesso) nella
proposizione aggiuntiva indica un atto che avviene una volta sola, per cosi dire la cancellatura

finale che I’uomo deve tracciare condonando ai propri debitori prima di giungere al giudizio di
Dio»*8.

La terza domanda ¢ formulata nel modo seguente: «*‘e non farci entrare in tentazione”» (Mt
6,13a). La tentazione a cui il testo fa riferimento non ¢ la tribolazione attesa per la fine dei
tempi (cf. Mt 24,15-25). La richiesta rimanda piuttosto alle tentazioni in cui ci si imbatte nella
vita di tutti 1 giorni. I paralleli giudaici supportano questa interpretazione: «Non mi condurre
nella violenza del peccato [...] della colpa [...] della tentazione»®’; «ricordati di me e non di-
menticarmi e non mi fare entrare in difficolta. Allontana da me il peccato della mia giovinezza
¢ le mie colpe non siano ricordate a mio danno» (11Q5 XXIV, 10-11)'%,

% U. Luz, Matteo, 1, 512, n. 5, osserva che nel trattato talmudico Joma 8,9 troviamo scritto: «nel giorno
dell’espiazione Dio non espia i peccati dell’uomo verso i suoi simili finché I'uomo non abbia ottenuto il perdono
da parte del suo simile». L esegeta tedesco aggiunge anche: «Spesso ¢ attestata I’idea di base secondo cui il cielo
ha pieta di coloro che hanno pieta degli uomini».

% R. FABRIS, Matteo, 171: «(non) si pud immaginare che il perdono divino sia condizionato o commisurato
da quello umano, preso come modello». J. GNILKA, /[ vangelo di Matteo, 1, 337: «Cid non significa affatto che
I’uomo, con la propria disponibilita al perdono, compia un’azione per cui possa esigere da Dio la remissione dei
propri debitiy.

% Cf. U. Luz, Matteo, 1, 512.

97 R. FABRIS, Matteo, 171.

98 J. GNILKA, 1l vangelo di Matteo, 1, 337.

9 H.L. STRACK — P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, 1, Miinchen
1951-1956%, 422.

100 . G. MARTINEZ, Testi di Qumran, Paideia, Brescia 20032, 498.

-41 -



L’espressione «non farci entrare» solleva alcune difficolta. Si ha I’impressione che chi con-
duce il Battezzato in una situazione di tentazione sia Dio stesso. Ecco allora che 1’orante sup-
plica il Signore perché non compia tale azione. Questo tipo di interpretazione ovviamente non
¢ possibile, perché in contraddizione con quei passi della Scrittura secondo i quali Dio non
tenta nessuno al male (Sir 15,11-20; Gec 1,13). Al massimo possiamo dire che la tentazione, il
cui artefice ¢ Satana, viene permessa da Dio, alla cui signoria tutto & sottomesso'?!. 1l testo
esorta comunque il lettore a pregare il Padre affinché non permetta che il Battezzato aderisca o
soccomba alla tentazione!'*2. A questo proposito, citiamo un passaggio importante di J. Ratzin-
ger: «(Con questa domanda del Padre Nostro) diciamo a Dio: “So che ho bisogno di prove
affinché la mia natura si purifichi. Se tu decidi di sottopormi a queste prove, se [...] dai un po’
di mano libera al Maligno, allora pensa, per favore, alla misura limitata delle mie forze. Non
credermi troppo capace. Non tracciare troppo ampi i confini entro i quali posso essere tentato,

e siimi vicino con la tua mano protettrice quando la prova diventa troppo ardua per me”»'%.

La quarta ed ultima domanda incentrata sui bisogni dell’uomo ¢&: «“ma liberaci'!** dal Mal-
vagio”» (Mt 6,13b). Una questione sulla quale si ¢ sempre discusso riguarda la traduzione
dell’aggettivo ponéros. Va inteso come un neutro («male») o come un maschile («Malvagio»,
«Maligno»)!®? Matteo usa ponérés come un neutro in ben diciannove occasioni (Mt
5,11.39.45; 6,23; 7,11.17.18; 9,4; 12,34.35.39.45; 13,49; 15,19; 16,4; 18,32; 20,15; 22,10;
25,26), come un maschile in tre (Mt 5,37; 13,19.38). Tenendo conto di quanto siano numerose
le ricorrenze di ponérds al neutro in Matteo, non possiamo escludere del tutto I’idea che qui
Gesu chieda ai discepoli di pregare per essere liberati da vari tipi di mali come la malattia,
l’angustia, gli uomini cattivi e istinto perverso!%. Tuttavia, I’interpretazione di ponérés al
maschile, lungi dall’essere esclusa, sembra destare particolare interesse, in quanto, esortando
il lettore a pregare per essere liberato da colui che sta dietro la tentazione, Satana, fa progredire

il testo in maniera significativa'®’.

101 BIBBIA TOB, nota i, con riferimento a Mt 6,13: «niente sfugge al sovrano dominio di Dio, nemmeno la
tentazione e il potere di satana; donde la formula non farci entrare nella tentazione».

102 Cf. R. FABRIS, Matteo, 172.

103 J RATZINGER — BENEDETTO XV, Gesu di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, 1, 195.

10411 verbo greco che abbiamo tradotto con «liberaci» & ryomai («strappo», «riscatto», «liberoy).

105 1.a Bibbia TOB, nota a, con riferimento a Mt 6,9, traduce cosi Mt 6,13b: «ma liberaci dal Tentatore».
A. POPPL, Nuova sinossi dei quattro vangeli, Messaggero, Padova 2006, traduce: «ma liberaci dal malvagio».

196 Cosi U. Luz, Matteo, 1, 514.

107 R, FABRIS, Matteo, 173: «L’uso di questo vocabolo in Matteo fa propendere per I’interpretazione perso-
nale, “maligno”, Mt 13,19.38». J. GNILKA, I/ vangelo di Matteo, 1, 340: «Il v. 13b, in quanto formulazione paral-
lela alla sesta domanda, lascia supporre piuttosto la liberazione dal maligno in senso personale. [...]. In questo
modo si ha una corrispondenza anche con 13,19.38, passi che vanno attribuiti alla redazione matteana. Il disce-
polo non ¢ abbandonato all’essere malvagio, non deve essergli strappato dalle mani, ma deve piuttosto essere
tolto dalla zona di pericolo, via e lontano dal malvagio».

-4) -



2.5 Matteo 17,1-9

2.5.1 Traduzione del testo

'E, dopo sei giorni, Gesu prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni, il fratello di lui e con-
duce loro su un alto monte, loro soli.

2E fu trasfigurato davanti a loro e brillo, il volto di lui, come il sole, € le sue vesti divennero
bianche come la luce. *Ed ecco, apparvero loro Mos¢ ed Elia, che stavano conversando con lui.
4Ora, prendendo la parola, Pietro disse a Gesu: «Signore, & bello per noi essere qui; se vuoi,
faro qui tre tende, per te una, per Mose una e per Elia unay.

*Mentre egli stava ancora parlando, ecco, una nube luminosa adombro loro ed ecco una voce
dalla nube che diceva: «Questi ¢ I’amato Figlio mio, nel quale mi sono compiaciuto: Ascoltate
lui!». ®Avendo udito, i discepoli caddero sulla loro faccia'®® (faccia a terra) e temettero grande-
mente.

"Ma Gesu, avvicinatosi e toccatili, disse: «Alzatevi e non temete». *Ora, alzati i loro occhi,
non videro nessuno se non lui, Gesu solo.

“Mentre scendevano dal monte, Gesu comando loro dicendo: «Non raccontate a nessuno la
visione, finché il Figlio dell’uomo non sia risuscitato dai morti».

2.5.2 Passi paralleli

I1 brano che stiamo prendendo in esame ha dei paralleli negli altri due Sinottici: Mc 9,2-9;
Lc 9,28-36. Vediamo se tra questi testi vi sono delle differenze che aiutano a comprendere
meglio la specificita dell’episodio cosi come ci viene presentato da Matteo.

Il primo paragone che vogliamo fare ¢ con Mc 9,2-9: leggendo con attenzione 1 due testi, ci
si accorge subito che Matteo ha un particolare assente in Marco: «il suo volto brillo come il
sole» (Mt 17,2b). Nel corso dell’esegesi, vedremo che questo dettaglio ci aiutera a comprendere
meglio come Matteo interpreta I’evento della trasfigurazione.

In Matteo invece manca un dettaglio presente in Marco, quando quest’ultimo arriva a parlare
delle vesti bianche di Gesu: «nessun lavandaio sulla terra potrebbe rendere cosi bianche» (Mc
9,3). E tipico di Matteo eliminare quelle espressioni piuttosto pittoresche di Marco, per andare
al cuore del messaggio.

Altra differenza tra Matteo e Marco la troviamo a riguardo dell’appellativo usato da Pietro,
quando si rivolge a Gesu. In Mc 9,5 abbiamo: «“Rabbi, ¢ bello per noi essere qui”’». In Mt 17,4
invece troviamo: «““Signore, ¢ bello per noi essere qui”». Questa differenza rimanda ad una
caratteristica di Matteo, che ¢ quella di porre sulle labbra dei discepoli storici di Gesu appella-
perduti?”», con Mt 8,25: «“Salvaci, Signore, siamo perduti!”»).

Un’ultima differenza che vogliamo evidenziare ¢ legata al timore dei discepoli. In Mc 9,6 1
discepoli sono intimoriti dalla visione di Gesu trasfigurato in dialogo con Mos¢ ed Elia. In Mt
17,4, invece, non si segnala alcuna reazione emotiva dinanzi a quest’apparizione, mentre il
motivo del timore, maggiormente sviluppato, viene spostato in avanti e legato all’ascolto della
voce del Padre (Mt 17,6s)!%.

108 Ta Bibbia Nova Vulgata traduce: epi présopon auton («sulla loro faccia») con: «in faciem suamy.

109 R. FABRIS, Matteo, 382, commentando Mt 17,7, osserva che coloro che Gesu invita ad alzarsi, sono dei
discepoli tramortiti dalla conclusione della teofania, ossia dall’ascolto del messaggio proveniente dalla nube lu-
minosa.

-43 -



Il secondo paragone che vogliamo fare € con Lc 9,28-36: Una prima differenza ¢ di ordine
cronologico. Mt 17,1 (in sintonia con Mc 9,2) afferma che la trasfigurazione avviene sei giorni
dopo il primo annuncio della morte e risurrezione di Gesu. Secondo Lc 9,28 la trasfigurazione
avviene invece circa otto giorni dopo questa predizione. L’espressione circa otto giorni, va
letta in riferimento ai lettori greco-romani verso i1 quali Luca indirizza il proprio scritto. Per
essi, infatti, circa otto giorni equivale a circa una settimana. Luca dovrebbe aver inteso
I’espressione «dopo sei giorni» di Marco e Matteo come un modo per indicare una settimana''’.

Rispetto a Matteo, Luca aggiunge che 1’episodio della trasfigurazione avviene mentre Gesu
¢ in preghiera (Lc 9,29). 1l terzo Evangelista, particolarmente sensibile alla preghiera di Gesu
(cf. Lc 3,21; 5,16; 6,12; 9,18; 11,1), lascia intendere che 1’intima comunione tra il Padre ¢ il
Figlio si riflette sul volto e sulle vesti di lui in maniera particolarmente luminosa'!!.

Altro aspetto tipicamente lucano del racconto incentrato sulla Trasfigurazione ¢ dato dal
contenuto del dialogo tra Gesu, Mos¢ ed Elia, sconosciuto, stando a Marco e Matteo. In Lc
9,31 sirivela che 1 due personaggi apparsi sulla scena conversano con Gesu dell’esodo che egli
stesso sta per compiere a Gerusalemme. In tal modo, Luca mostra in maniera pit marcata che
la trasfigurazione di Gesu ¢ un anticipo di quello status in cui Gesu si trovera dopo essere
passato (esodo) da questo mondo al Padre (cf. Gv 13,1).

Da ultimo, in Luca manca I’ingiunzione che Gesu rivolge ai discepoli, secondo la quale essi
non devono raccontare a nessuno questo episodio, finché il Figlio dell’Uomo non sia risuscitato
dai morti (Mt 17,9; Mc 9,9). In tal modo, il terzo Evangelista presenta il silenzio di Pietro,
Giovanni e Giacomo non tanto come I’effetto di un comando, quanto come I’atteggiamento che
spontaneamente si assume quando ci si trova davanti ad un evento soprannaturale di cui non si

riesce a comprenderne tutta la portata'!2,

2.5.3 Delimitazione del testo

I1 brano che stiamo studiando (Mt 17,1-9) si differenzia dal precedente (Mt 16,24-28) in-
nanzitutto a motivo dei personaggi: in Mt 16,24-28, Gesu si rivolge a tutti 1 discepoli. In Mt
17,1-9, Gesu prende con s¢ soltanto Pietro, Giovanni e Giacomo. Altra differenza riguarda il
luogo: quanto narrato in Mt 16,24-28 si svolge nella regione di Cesarea di Filippo (cf. Mt
16,13), mentre la trasfigurazione avviene su un monte alto, del quale pero non si danno ulteriori
specificazioni. Un terzo elemento che contribuisce a distinguere 1 due racconti ¢ dato dalla
cesura temporale che troviamo in Mt 17,1: «sei giorni dopo». Da ultimo il tema: in Mt 16,24-
28 si enucleano quali sono le condizioni per seguire Gesu. Mt 17,1-9 invece ¢ incentrato sulla
Trasfigurazione.

Il testo di cui stiamo facendo 1’esegesi (Mt 17,1-9) si distingue dal successivo (Mt 17,10-
13) in maniera non molto marcata. Elementi di distinzione sono il /uogo: la Trasfigurazione
avviene sul monte, mentre la discussione tra Gesu, Pietro, Giovanni e Giacomo che ne segue
si attua mentre scendono dal monte. Altra differenza ¢ data dal tema: in Mt 17,1-9 si narra la
Trasfigurazione, mentre in Mt 17,10-13 si discute sul ritorno di Elia, realizzatosi con Giovanni
il Battista, e sulle sofferenze del Figlio dell’Uomo.

110 G. ROSSE, 11 Vangelo di Luca, 342. J. RATZINGER — BENEDETTO X V1, Gesu di Nazaret. Dal Battesimo alla
Trasfigurazione, 1, ed. Vaticana, Roma 2007, 353-354, secondo il quale, in sostanza, «le indicazioni temporali di
Matteo, Marco e Luca concorderebbero.

1T Cf. J. RATZINGER — BENEDETTO XVI, Gesu di Nazaret, 1, 357.

12 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 347.

-44 -



2.5.4 Struttura del brano
Il testo che stiamo per meditare puo essere suddiviso in cinque parti.

La prima unita menziona la salita di Gesu con Pietro, Giacomo e Giovanni sul monte (v. 1).

La seconda parte puo essere definita come “scena di visione” (vv. 2-4):
e Trasfigurazione di Gesu davanti ai tre discepoli (v. 2).
e Mose ed Elia appaiono a Pietro, Giacomo ¢ Giovanni (v. 3).
e Reazione di Pietro (v. 4).

La sezione centrale ¢ focalizzata sull’identita di Gesu rivelata ai tre apostoli (vv. 5-6):
e Gesu: amato dal Padre e ascoltato dai suoi seguaci (v. 5).
e Reazione dei discepoli (v. 6).

La quarta parte del brano presenta Gesu di nuovo solo con 1 tre apostoli (vv. 7-8):
e Gesu esorta Pietro, Giacomo e Giovanni a non temere (v. 7).
e Gli occhi dei tre discepoli solo su Gesu (v. 8).

Nell’ultima unita, Gesu, scendendo dal monte, lascia ai suoi seguaci una consegna (v. 9).

2.5.5 La forma letteraria

La narrazione avente per oggetto la trasfigurazione di Gesu puo essere definita racconto di
teofania'®®.

A questo si aggiunga che nella scena della trasfigurazione confluiscono anche elementi tratti
dalla letteratura apocalittica quali la visione del divino o I’ascolto della sua parola; lo spavento;
il cadere con la faccia a terra; 1’essere toccati e risollevati da parte di un personaggio celeste
(cf. Dn 8,15-18; 10,9s).

2.5.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Il testo a cui Matteo ha fatto riferimento per stendere la propria narrazione altro non ¢ che
Mc 9,2-9. Matteo ha operato qualche modifica al testo di Marco, gia vista nel paragrafo dedi-
cato al paragone Sinottico.

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Risulta praticamente impossibile ricostruire un’eventuale stratificazione del testo, che par-
tendo da un nucleo storico, si sia sviluppata fino a raggiungere la forma consegnataci da Mc
9,2-9.

¢) Affinita con racconti biblici, feste ebraiche e rituali dell antichita

L’episodio della trasfigurazione, come vedremo in seguito, ha sullo sfondo il racconto della
creazione, la figura di Mos¢ e la festa delle capanne.

A questo si aggiunga che il noto esegeta U. Luz intravede un collegamento tra la scena della
trasfigurazione ed il rituale di intronizzazione del re-dio che si svolgeva in Egitto. Esso si rea-
lizzava in tre fasi: a) elevazione del sovrano e sua partecipazione alla vita celeste; b) presenta-
zione del re-dio alle potenze celesti; ¢) conferimento dell’autorita al sovrano. Secondo il

13 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, 11, 142.

-45 -



prof. Luz, si potrebbe vedere un’affinita tra I’episodio della trasfigurazione di Gesu e 1’eleva-
zione del sovrano, a cui é associata la sua partecipazione alla vita celeste. Al contrario, il
dialogo tra Gesu, Mos¢ ed Elia non puo essere assimilato alla presentazione del re-dio alle
potenze celesti. Similmente, nella scena della trasfigurazione non compare un conferimento di
autorita a Gesu'',

d) Storicita dell evento

Secondo U. Luz, il racconto della trasfigurazione ¢ una leggenda che, oltre ad attingere alla

tradizione mosaica e al rituale di intronizzazione del faraone, si arricchisce di elementi pro-
pri'ls,
Risulta difficile condividere I’opinione dell’esegeta tedesco. A riprova di quanto il racconto
della trasfigurazione pervenuto sino a noi sia fondato storicamente, possiamo citare il vangelo
secondo Giovanni, nel quale, con una velata allusione all’episodio in questione, vengono ripor-
tate queste parole del Padre: «Venne dunque una voce dal cielo: “L’ho glorificato e di nuovo
lo glorificherd”» (Gv 12,28b).

Riguardo alla storicita della trasfigurazione, la posizione del prof. G. Rossé sembra piu equi-
librata:

Per dare origine a tale narrazione, ¢ necessario un evento della vita di Gesu, anche se in seguito
questo fatto soprannaturale puod essere compreso come un’anticipazione dello stato glorioso del Ri-
sorto.

Rimane tuttavia vero che gli evangelisti non riferiscono il resoconto esatto e dettagliato del fatto,
e saremo per esempio nell’impossibilita di sapere cosa esattamente ¢ accaduto. Siamo in presenza
di un evento divino che riguarda Gesu e di cui furono testimoni alcuni discepoli, ma che viene rac-
contato mediante linguaggio e categorie bibliche, in particolare con I’uso di schemi di teofania presi
dall’Esodo e dalla letteratura apocalittica''®.

2.5.7 Spiegazione del brano

a) Gesu prende in disparte Pietro, Giacomo e Giovanni e li fa salire su un alto monte (Mt 17,1)

L’episodio della Trasfigurazione inizia con un’indicazione di tipo cronologico: Sei giorni
dopo. A questa informazione sono state date diverse interpretazioni di grande interesse. Le
presentiamo tutte, perché ognuna aiuta a comprendere meglio I’avvenimento.

Alcuni studiosi vedono nell’espressione sei giorni dopo un importante segnale linguistico
che funge da collegamento tra il primo annuncio del mistero pasquale (Mt 16,21) e I’episodio
della Trasfigurazione. Quest’ultima sarebbe una sorta di “resa drammatica” di quanto Gesu
avrebbe annunciato precedentemente. In altre parole, Gesu, diventando brillante come il sole,
rivela anticipatamente la gloria di cui sara rivestito dopo la sua risurrezione dai morti. Con-
ferma, in una modalita diversa, quanto aveva gia manifestato ai suoi discepoli circa la propria
morte e risurrezione.

Qualche autore vede nell’indicazione sei giorni dopo un’allusione al “settimo giorno”. Nel
libro della Genesi, la creazione dell’universo ¢ scandita in sei giorni (Gn 1,1-2,4a). Nel settimo
giorno, Dio porto a compimento il lavoro che aveva fatto e cesso nel settimo giorno da ogni

114 Cf. U. Luz, Matteo, 11, 630.632.
15 Cf. U. Luz, Matteo, 11, 632.
116 G, ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 341.

- 46 -



suo lavoro che aveva fatto (Gn 2,2). Secondo questa interpretazione, Gesu trasfigurato antici-
perebbe in sé il compimento della creazione. In altre parole, sarebbe 1’icona di come appari-
remo quando — dopo che saremo stati risuscitati dai morti — si sara compiuta definitivamente
la storia della salvezza. In effetti, la lettera ai Colossesi presenta Gesu come il primogenito di
quelli che risorgono dai morti (Col 1,18).

Altri vedono nella scena della Trasfigurazione un riferimento al libro dell’Esodo. Nel con-
testo dell’alleanza sinaitica, Dio invita Mose¢ a salire sul Sinai per ricevere le tavole della legge.
Mose sale con il suo aiutante Giosue (Es 24,12s). In seguito, il testo riferisce che la gloria del
Signore venne a dimorare sul monte Sinai e la nube lo copri per sei giorni. Al settimo giorno
il Signore chiamo Mosé dalla nube (Es 24,16). Gesu che sale sul monte dopo sei giorni rappre-
senterebbe il nuovo Mosg¢, il depositario della nuova ed eterna alleanza sigillata con il proprio
sangue.

Da ultimo, nell’indicazione sei giorni dopo si potrebbe vedere un riferimento alla Festa delle
Capanne. Essa si svolgeva in autunno, sei giorni dopo lo Yom Kippur, il “Giorno del Perdono”
(cf. Lv 23,34). Durante questa festa, che durava una settimana, si costruivano delle capanne —
sui tetti delle case o nei giardini — e si viveva in esse (Ne 8,13-18). La festa, probabilmente di
origine agricola, era stata reinterpretata in chiave storica ed escatologica. Durante questa setti-
mana si faceva memoria del periodo in cui Israele, nel suo cammino verso la terra promessa,
aveva vissuto sotto le tende (Lv 23,42-43). Allo stesso tempo si prefigurava il mondo futuro,
inaugurato dalla venuta del Messia e caratterizzato dal fatto che 1 giusti avrebbero vissuto sotto
le tende. Una reminiscenza di questa aspettativa la troviamo in queste parole di Gesu riportate
da Luca: «Fatevi degli amici con la ricchezza disonesta, perché quando questa verra a mancare,
essi vi accolgano nelle dimore eterne» (Lc 16,9). Le parole che Pietro dira a Gesu: «Se vuoi,
fard qui tre capanne» portano ad interpretare il testo sullo sfondo di questa festa. Nel corso
della spiegazione vedremo come questa festa ebraica aiuti a capire meglio la portata della Tra-
sfigurazione.

Gesu non sale sul monte con tutti i discepoli e nemmeno con la cerchia dei Dodici. Prende
con s€ (paralambano) solo Pietro, Giacomo e Giovanni. Questi personaggi emergono in un
modo particolare in Matteo. Sono — insieme ad Andrea — tra i primi ed essere chiamati (Mt
4,18-22) e a comparire nella lista degli apostoli (Mt 10,1-4). Pietro ¢ la roccia su cui Gesu ha
deciso di edificare la sua Chiesa (Mt 16,18), mentre Giacomo e Giovanni per primi si dichia-
reranno pronti a bere il calice della Passione con Gesu (cf. Mt 20,22). Non vi ¢ dubbio, dunque,
che essi hanno un ruolo del tutto peculiare anche all’interno del gruppo dei Dodici. Questi tre
apostoli — almeno secondo il Primo Evangelista — vengono di nuovo presi in disparte (para-
lambano) da Gesu per stare con lui nel Getsemani (Mt 26,37). Matteo sembra suggerire che
quanti nella comunita ecclesiale hanno ruoli di responsabilita sono chiamati in primo luogo a
sostare in disparte con Gesu. E necessario che trovino luoghi per ritirarsi e “conoscere” Gest
nell’ampiezza della sua divinita (Trasfigurazione) e nella sua profonda umanita (Getsemani).
Colui che rappresenta il Signore dinanzi alla sua Sposa — la Chiesa — e dinanzi al mondo intero
non puo che avere gli stessi “lineamenti” di Cristo. La via per giungere a questo ¢ 1’intimita
con Gestl, la comunione di vita con lui.

Gesu fa salire Pietro, Giacomo e Giovanni su un alto monte. Nel mondo biblico il monte ¢
il luogo in cui Dio si manifesta. Basta pensare al Sinai, dove il Signore si ¢ rivelato e ha dato
al popolo d’Israele la sua legge. Gesu dunque, conducendo questi tre apostoli su un alto monte,
lascia intendere che vuole introdurli ad una forte esperienza di Dio.

-47 -



b) Gesu e il Cristo, [’eterno che “irrompe’ nel tempo (Mt 17,2-4)

Giunti sul monte, Gesu viene trasfigurato (in greco abbiamo il verbo metamorphédo — cam-
biare forma — al passivo) davanti ai tre discepoli (v. 2). La sua intima comunione con Dio si
manifesta ora in una forma inconsueta e provoca in Gesu dei mutamenti nel volto (che diviene
splendente come il sole) e nelle vesti (che diventano bianche come la luce). Gesu appare ai
discepoli nella gloria della risurrezione, quella di cui si “rivestira” il mattino di Pasqua. Nel
libro dell’ Apocalisse, quando Giovanni vede il Risorto, rivela che il suo volto era come il sole
quando splende in tutta la sua forza (Ap 1,16). Allo stesso tempo — come gia abbiamo visto
precedentemente — Gesu trasfigurato rivela il nostro “stato” futuro. Quest’intuizione ¢ confer-
mata da un altro passo del Primo Vangelo dove Gesu afferma che, alla fine del mondo, i giusti
splenderanno come il sole nel regno del Padre loro (Mt 13,43).

A questo punto appaiono ai tre apostoli Mos¢ ed Elia, nell’atto di parlare con Gesu (v. 3).
Mentre in Luca si dice che I’argomento della loro conversazione ¢ 1’esodo che il Signore sta
per compiere a Gerusalemme (Lc 9,31), in Matteo si afferma soltanto che comunicano con
Gesu. L’accento ¢ dunque sul dialogo tra loro tre. Sappiamo che Mose ed Elia rappresentano
la Legge e 1 Profeti. In un certo senso, simboleggiano tutto I’AT che “conversa” con Gesu. Gia
nel Discorso della Montagna, Gesu aveva detto di non essere venuto ad abolire la Legge, ma a
darle compimento (5,17). In altre parole, ormai lui ¢ la norma di vita per 1 discepoli. La loro
condotta deve uniformarsi a quella del Figlio dell’uomo. Allo stesso tempo, ¢ in Gesu che la
profezia si attua pienamente. La parola di Dio si comunica all’uomo nell’ Emmanuele, nel Dio
con noi.

Pietro, estasiato dalla visione soprannaturale presentatasi ai suoi occhi, propone a Gesu la
costruzione di tre tende (v. 4). Abbiamo gia esposto precedentemente i significati che aveva la
Festa delle Capanne al tempo di Gesu. Sullo sfondo di questa festivita ebraica — nella quale si
presume sia avvenuta la Trasfigurazione — Pietro ha compreso che, finalmente, sono giunti i
tempi messianici. Gesu ¢ il Cristo! In lui si sono inaugurati 1 tempi finali, nella sua persona
I’eternita ¢ entrata nel tempo e vi ha fatto filtrare la propria luce.

¢) Gesu: il Figlio amato dal Padre, ascoltato dai discepoli (Mt 17,5-6)

Mentre Pietro sta ancora parlando, una nube luminosa adombra i presenti. Nella letteratura
biblica la nube rivela, e allo stesso tempo cela, la presenza di Dio (cf. Es 19,16; 40,34-38). Dio
dunque si rende presente in questo grandioso scenario e — riprendendo quanto rivelato solen-
nemente nella scena del battesimo del Signore (Mt 3,17) — manifesta a Pietro, Giacomo e Gio-
vanni la vera identita di Gesu.

Egli ¢, innanzi tutto, il Figlio amato. Questa espressione potrebbe costituire un rimando alla
prova a cui Dio sottopose Abramo quando gli disse: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che
ami, Isacco, va’ nel territorio di Moria e offrilo in olocausto su di un monte che io ti indicheroy
(Gn 22,2). Alla fine Isacco fu risparmiato (Gn 22,12). Si trattava solo di una prova a cui Dio
aveva voluto sottoporre 1’anziano patriarca (Gn 22,12). Quell’offerta da cui fu risparmiato
Isacco, il Padre I’accoglie da Gesu. Egli ¢ il Figlio amato che versa il proprio sangue per molti,
in remissione dei peccati (cf. Mt 26,28).

Gesu ¢ anche oggetto di compiacimento da parte del Padre. Anche qui abbiamo un’allusione
all’AT, in modo particolare al primo Carme del Servo del Signore di cui parla il profeta Isaia:
Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito su
di lui; egli portera il diritto alle nazioni (Is 42,1). 1l dono che Gesu fa della propria vita non ¢

-48 -



un incidente di percorso. E un’offerta che rientra nella dinamica di servizio che caratterizza
tutta la sua missione (cf. Mt 20,28). Questo ¢ cio di cui Dio si compiace.

Da ultimo, la voce proveniente dalla nube invita Pietro, Giacomo e Giovanni ad ascoltare il
Figlio. Ancora una volta il ricorso all’AT puo venirci in aiuto. Nel lungo discorso che Mos¢
rivolge ad Israele nel libro del Deuteronomio, ad un certo punto troviamo: «Il Signore, tuo Dio,
suscitera per te, in mezzo a te, tra 1 tuoi fratelli, un profeta pari a me. A lui darete ascolto» (Dt
18,15). Gesu ¢ il nuovo Mosg¢; il depositario della legge divina; la parola stessa di Dio fattasi
carne per noi (cf. Gv 1,14).

I tre apostoli, udita la voce, cadono con la faccia a terra e sono presi da grande timore. E la
reazione dell’'uomo dinanzi alla manifestazione di Dio (cf. Mt 9,8; 14,26; 27,54; 28,5.10).

d) Gesu, 'unica luce a cui guardare (Mt 17,7-8)

Ormai la voce proveniente dalla nube ¢ uscita dalla scena. Gesu, con la sua consueta bene-
volenza, si avvicina ai tre discepoli esortandoli ad alzarsi e a non avere paura.

Essi, levati 1 loro occhi, non vedono piu nessuno se non lui, Gesu solo. Dunque ¢ Gesu, e
nessun altro, colui che il Padre ha presentato come il proprio Figlio sommamente amato. Ogni
discepolo ha in lui la luce che illumina il cammino della propria vita (cf. Sal 119,105).

e) Gesu che dona la propria vita come nucleo centrale dell’apostolato (Mt 17,9)

Mentre discendono dal monte, Gesu ordina a Pietro, Giacomo e Giovanni di non riferire a
nessuno quanto hanno visto, finché il Figlio dell’'uomo non sia risorto dai morti. Non si puo
annunciare che Gesu ¢ il Cristo, il Figlio di Dio, il riferimento della nostra vita, prima che sia
passato attraverso la morte e 1’abbia vinta. Solo cosi diventa chiaro che il Signore € colui che
ha incarnato pienamente la dinamica del servizio, del dono di sé. Le conseguenze che ne deri-
vano per ogni discepolo sono chiare...

2.5.8 Il messaggio del brano nel contesto

L’episodio della Trasfigurazione sviluppa quello della confessione messianica di Pietro (Mt
16,13-20) e del primo annuncio della morte e risurrezione di Gesu (Mt 16,21-28).

Nella regione di Cesarea di Filippo, Pietro, per rivelazione del Padre, dichiara la messianicita
di Gesu e la sua figliolanza divina (Mt 16,16). L’ identita di Gesu ora ¢ proclamata dal Padre in
tutta la sua ampiezza. Gesu, in qualita di Figlio, necessita non solo di essere confessato, ma
soprattutto ascoltato.

In modo particolare, per 1 discepoli € necessario ascoltare (cio¢ accogliere) quanto Gesu ha
detto sulla sua sofferenza, morte e risurrezione (Mt 16,21). Il Figlio di Dio non rientra nelle
loro categorie. L’uomo deve rinnegare se stesso per entrare in comunione con Gesu cosi come
egli si € rivelato. Stessa cosa dicasi per il cammino che il Figlio di Dio esige dai suoi discepoli:
perdere la propria vita a causa sua per ritrovarla (Mt 16,25).

Il precedente annuncio della risurrezione del Figlio dell’uomo (Mt 16,21) viene ora rivelato
in tutto il suo fulgore a tre apostoli. Questo infonde in loro la speranza che la vittoria di Gesu
sulla morte veramente si realizzera, anche quando sembra che quest’ultima abbia la meglio sul
Figlio dell’uomo.

Nel brano che segue (Mt 17,10-13) si menziona il Battista. In lui si ¢ realizzata la venuta di
Elia, il precursore del Messia. Grazie all’episodio della Trasfigurazione sappiamo che questo
Messia ¢ Gesu.

-49 -



Mentre scendono dal monte, Gesu ancora una volta parla della sua Passione (Mt 17,12).
Tuttavia, il lettore ormai ¢ animato dalla speranza che il Figlio di Dio ha il potere di trasfigurare
e superare il dolore, nonché la morte.

-50 -



2.6 Marco 4,1-20

2.6.1 Traduzione del testo

'E di nuovo inizio ad insegnare lungo il mare; e si raduna presso di lui una folla enorme,
cosicché egli, salito in una varca, sedeva nel mare, e tutta la folla era presso il mare, sulla terra.
2E li ammaestrava con molte parabole e diceva loro nel suo insegnamento: *«Ascoltate. Ecco,
usci il seminatore a seminare. “E avvenne che, mentre seminava, una parte cadde lungo la
strada, e vennero gli uccelli e la divorarono. °E un’altra parte cadde sul terreno sassoso, dove
non c¢’era molta terra, e subito spuntd per non avere profondita di terra. °E, quando si levo il
sole, fu bruciata e, per non avere radice, fu seccata. ’E un’altra parte cadde tra le spine, e creb-
bero, le spine, e la soffocarono, e frutto non diede. °E altre parti caddero sulla terra buona e
davano frutto salendo e crescendo e portavano uno trenta, uno sessanta, uno cento». °E diceva:
«Chi ha orecchi per ascoltare, ascolti».

YE, quando fu solo, lo interrogavano quelli intorno a lui con i Dodici sulle parabole. ''E
diceva loro: «A voi ¢ stato dato il mistero del regno di Dio; ma a quelli di fuori tutto avviene
in parabole, *affinché guardando guardino e non vedano, e ascoltando ascoltino € non com-
prendano, perché non si convertano e sia loro perdonato.

BE dice loro: «Non sapete questa parabola, e come conoscerete tutte le parabole? *I1 semi-
natore semina la parola. °Ora, questi sono quelli lungo la via, dove & seminata la parola e
quando ascoltano, subito viene Satana e toglie la parola seminata in loro. °E questi sono quelli
seminati sui terreni rocciosi, 1 quali, quando ascoltano la parola, subito, con gioia, la accolgono,
17¢ non hanno radice in se stessi ma sono di corta durata, in seguito, sopraggiunta una tribola-
zione o una persecuzione a causa della parola, subito sono scandalizzati. '*E altri sono quelli
seminati tra le spine: questi sono coloro che ascoltano la parola, ”’ma le preoccupazioni del
mondo ¢ la seduzione della ricchezza e le bramosie circa le altre cose, entrando, soffocano la
parola e diventa infruttuosa. 2°E quelli seminati sulla terra buona sono coloro che ascoltano la
parola, la accolgono e portano frutto, uno trenta, uno sessanta, uno cento».

2.6.2 Passi paralleli

Il testo di cui ci stiamo occupando ha dei paralleli in tutti gli altri Sinottici. Viene riportato
anche dal vangelo secondo Tommaso. Essendo I’insieme dato dalla parabola del seminatore e
dalla sua spiegazione piuttosto lungo, mettiamo in sinossi 1 vangeli nei quali esso ¢ riportato.

Mc 4,1-20

Mt 13,1-23

Lc 8,4-15

VgTm 9

'Comincid di nuovo
a insegnare lungo il
mare. Si riuni attorno
a lui una folla
enorme, tanto che
egli, salito su una
barca, si mise a se-
dere stando in mare,
mentre tutta la folla
era a terra lungo la
riva. “Insegnava loro
molte cose con para-
bole e diceva loro nel

'Quel giorno Gesu
usci di casa e sedette
in riva al mare. >Sira-
duno attorno a lui
tanta folla che egli
sali su una barca e si
mise a sedere, mentre
tutta la folla stava
sulla spiaggia. *Egli
parlo loro di molte
cose con parabole. E
disse: «Ecco, il semi-

“Poiché una grande
folla si radunava e
accorreva a lui gente
da ogni citta,

Gesu disse con una
parabola:

-51-




suo  insegnamento:
3«Ascoltate. Ecco, il
seminatore usci a se-
minare. “Mentre se-
minava, una parte
cadde lungo la
strada; vennero gli
uccelli e la mangia-
rono. “Un’altra parte
cadde sul terreno sas-
s0so, dove non c’era
molta terra; e subito
germoglio perché il
terreno non era pro-
fondo, ®ma quando
spunto il sole, fu bru-
ciata e, non avendo
radici, secco. 'Un’al-
tra parte cadde tra 1
rovi, € 1 rovi creb-
bero, la soffocarono e
non diede frutto. 8Al-
tre parti caddero sul
terreno buono e die-
dero frutto: spunta-
rono, crebbero e re-
sero 1l trenta, il ses-
santa, i1l cento per
uno». °E diceva:
«Chi ha orecchi per
ascoltare, ascolti!».
%Quando poi furono
da soli, quelli che
erano intorno a lui in-
sieme ai Dodici lo in-
terrogavano sulle pa-
rabole. ''Ed egli di-
ceva loro: «A voi ¢
stato dato il mistero
del regno di Dio; per
quelli che sono fuori
invece tutto avviene
in parabole,

natore usci a semi-
nare. *Mentre semi-
nava, una parte cadde
lungo la strada; ven-
nero gli uccelli e la
mangiarono. “Un’al-
tra parte cadde sul
terreno sassoso, dove
non ¢’era molta terra;
germoglid  subito,
perché il terreno non
era profondo, °ma
quando spunto il
sole, fu bruciata e,
non avendo radici,
secco. 'Un’altra parte
cadde sui rovi, e 1
rovi crebbero ¢ la
soffocarono. ®Un’al-
tra parte cadde sul
terreno buono e diede
frutto: 1l cento, 1l ses-
santa, il trenta per
uno. °Chi ha orecchi,
ascolti».

1Gli si avvicinarono
allora 1 discepoli e gli
dissero: «Perché a
loro parli con para-
bole?». 'Egli rispose
loro: «Perché a voi ¢
dato conoscere i1 mi-
steri del regno dei
cieli, ma a loro non ¢
dato.

PInfatti a colui che
ha, verra dato ¢ sara
nell’abbondanza; ma
a colui che non ha,
sara  tolto anche

3«1l seminatore usci a
seminare il suo seme.
Mentre  seminava,
una parte cadde
lungo la strada e fu
calpestata, e gli uc-
celli del cielo la man-
giarono.  ®Un’altra
parte cadde sulla pie-
tra e, appena germo-
gliata,

seccO per mancanza
di umidita. "Un’altra
parte cadde in mezzo
al rovi e 1 rovi, cre-
sciuti insieme con
essa, la soffocarono.
8Un’altra parte cadde
sul terreno buono,
germoglio e frutto
cento volte tantox.
Detto questo,
esclamo: «Chi ha
orecchi per ascoltare,
ascolti!».

°I suoi discepoli lo
interrogavano sul si-
gnificato della para-
bola. °Ed egli disse:
«A voi ¢ dato cono-
scere 1 misteri del re-
gno di Dio, ma agli
altri solo con para-
bole,

Gesu ha detto: Ecco,
il seminatore usci,
riempi la sua mano e
getto 1 semi. Alcuni
caddero sulla strada.
Vennero gli uccelli e
li raccolsero. Altri
caddero sopra la roc-
cla, ma non emisero
radici giu nella terra
né produssero spiga
in alto. Altri caddero
sopra le spine. Que-
ste soffocarono il
seme e il verme li di-
vord. Alcuni caddero
sulla terra buona e
questa diede buon
frutto in alto e reco
ora sessanta, ora cen-
toventi granelli, ogni

spiga.

-52 -




2affinché guardino,
si, ma non vedano,
ascoltino, si, ma non

comprendano,

perché non

si convertano e venga
loro perdonatoy.

BE disse loro: «Non
capite questa para-
bola, e come potrete
comprendere tutte le
parabole? 1 semi-
natore semina la Pa-
rola. *Quelli lungo la
strada sono coloro
nei quali viene semi-
nata la Parola, ma,

quello che ha (< Mc
4,25).

BPer questo a loro
parlo con parabole:
perché  guardando
non vedono, udendo
non ascoltano e non
comprendono. *Cosi
si compie per loro la
profezia di Isaia che
dice: Udrete, si, ma
non comprenderete,
guarderete, si, ma
non vedrete. "Perché
il cuore di questo po-
polo ¢ diventato in-
sensibile, sono di-
ventati duri di orec-
chi e hanno chiuso gli
occhi, perché non ve-
dano con gli occhi,
non ascoltino con gli
orecchi e non com-
prendano con il cuore
€ non si convertano e
io li guarisca! '“Beati
invece 1 vostri occhi
perché vedono e 1 vo-
stri orecchi perché
ascoltano. "In verita
10 vi dico: molti pro-
feti e molti giusti
hanno desiderato ve-
dere cio che voi guar-
date, ma non lo vi-
dero, e ascoltare cio
che voi ascoltate, ma
non lo ascoltarono!
8Voi dunque ascol-
tate la parabola del
seminatore.  '"Ogni
volta che uno ascolta
la parola del Regno e
non la comprende,
viene il Maligno e
ruba cio che ¢ stato
seminato nel suo
cuore: questo ¢ il
seme seminato lungo

affinché vedendo non
vedano e ascoltando

non comprendano.

1 significato della
parabola ¢ questo: il
seme ¢ la parola di
Dio. "I semi caduti
lungo la strada sono
coloro che I'hanno
ascoltata, ma poi
viene il diavolo e
porta via la Parola dal
loro cuore, perché

-53 -




quando [I’ascoltano,
subito viene Satana e
porta via la Parola se-
minata in  loro.
1%Quelli seminati sul
terreno sassoso SONo
coloro che, quando
ascoltano la Parola,
subito  I’accolgono
con gioia, !"ma non
hanno radice in se
stessi, sono inco-
stanti e quindi, al so-
praggiungere di qual-
che tribolazione o
persecuzione a causa
della Parola, subito
vengono meno. #Al-
tri sono quelli semi-
nati tra i rovi: questi
sono coloro che
hanno ascoltato la
Parola, ""ma soprag-
giungono le preoccu-
pazioni del mondo e
la seduzione della
ricchezza e tutte le al-
tre passioni, soffo-
cano la Parola e que-
sta rimane senza
frutto. 2°Altri ancora
sono quelli seminati
sul terreno buono:
sono coloro che
ascoltano la Parola,
I’accolgono e por-
tano frutto: il trenta,
il sessanta, il cento
per unoy.

la strada. *°Quello
che ¢ stato seminato
sul terreno sassoso €
colui che ascolta la
Parola e [I’accoglie
subito con gioia,
2Ima non ha in sé ra-
dici ed ¢ incostante,
sicché, appena
giunge una tribola-
zione 0 una persecu-
zione a causa della
Parola, egli subito
viene meno. **Quello
seminato tra i rovi ¢
colui che ascolta la
Parola, ma la preoc-
cupazione del mondo
e la seduzione della
ricchezza soffocano
la Parola ed essa non
da frutto. 2Quello se-
minato sul terreno
buono ¢ colui che
ascolta la Parola ¢ la
comprende; questi da
frutto e produce il
cento, il sessanta, il
trenta per uno».

non avvenga che,
credendo, siano sal-
vati. *Quelli sulla
pietra sono coloro
che, quando ascol-
tano, ricevono la Pa-
rola con gioia, ma
non hanno radici;
credono per un certo
tempo, ma nel tempo
della prova vengono
meno. "“Quello ca-
duto in mezzo ai rovi
sono coloro che,
dopo aver ascoltato,
strada facendo si la-
sciano soffocare da
preoccupazioni, ric-
chezze e piaceri della
vita e non giungono a
maturazione.
5Quello sul terreno
buono sono coloro
che, dopo aver ascol-
tato la Parola con
cuore  integro e
buono, la custodi-
scono e producono
frutto con perseve-
ranza.

Parallelo tra Mc 4,1-20 e Mt 13,1-23: In Mt 13,12 abbiamo un’aggiunta, che va a collocarsi
tra Mc 4,11 e Mc 4,12. Matteo prende quest’aggiunta da Mc 4,25. Con quest’aggiunta Matteo
vuol specificare che la conoscenza del mistero del regno dei cieli ¢ destinata a crescere sempre
piu in colui a cui ¢ stata data. Mt 13,12 tuttavia presenta anche una prospettiva escatologica:
«Israele perdera la sua elezione perché non si interessa alla proclamazione di Gesu»'!".

7'U. Luz, Matteo, 11, 396.

-54 -



In Mt 13,13 abbiamo una semplice allusione a Is 6,9s, mentre lo stesso passo di Isaia viene
ripreso dalla LXX (quasi alla lettera) e citato in Mt 13,14s. La sequenza allusione-citazione
non ¢ altro che un espediente letterario per rendere piu significativa la citazione stessa. Me-
diante la citazione di Isaia, Matteo lascia intendere che I’indurimento di Israele dinanzi al mes-
saggio di Gesu era gia stato predetto dalla Scrittura. Va pero specificato che, benché predetto
dalla Scrittura, 1’atteggiamento del popolo dell’antica alleanza, che ha chiuso gli occhi e si ¢
turato gli orecchi per non ravvedersi, ¢ stato tenuto in piena liberta. Qualora Israele dovesse
ravvedersi, Dio lo guarirebbe sicuramente.

Una terza aggiunta operata da Matteo al testo di Marco ¢ data da Mt 13,16s, che si inserisce
tra Mc 4,12 e Mc 4,13. Mt 13,16s proviene dalla fonte Q (cf. Lc 10,23-24). Con questa inser-
zione, Matteo vuol dire che la speranza messianica dei profeti e giusti dell’ Antica Alleanza si
realizza ora nei discepoli che hanno visto i prodigi compiuti da Gesu ed hanno accolto il suo
insegnamento. I credenti in Cristo pregustano fin d’ora la beatitudine escatologica.

Un’ultima inserzione significativa si trova in Mt 13,19. Per I’Evangelista ¢ di primaria im-
portanza la comprensione della parola. In caso contrario, il Malvagio avra gioco facile nel sot-
trarcela.

Parallelo tra Mc 4,1-20 e Lc 8,4-15: Le differenze tra Marco € Luca sono meno vistose
rispetto a quelle tra Marco e Matteo. Ad ogni modo, Luca, quando introduce la parabola, omette
quella parte di Marco in cui si narra di Gesu che trovandosi lungo il mare con molta folla
davanti, decide di salire su una barca e di parlare da Ii.

Una seconda differenza ¢ data dal fatto che Lc 8,6 semplifica Mc 4,5s. Luca parla sempli-
cemente del seme caduto sulla roccia, che, una volta germogliato, si secca perché manca di
umidita. Marco invece ¢ piu prolisso e parla del seme che cade sul terreno roccioso, dove non
c’¢ molta terra e, non avendo potuto mettere radici, viene seccato al sorgere sole. Luca potrebbe
aver semplificato Marco per un senso di rispetto nei confronti della parola di Dio. In Marco,
infatti, si avrebbe I’impressione che il seme secchi per una sua debolezza (mancanza di radici).
In Luca invece seccherebbe a causa del terreno (manca I’'umidita)!!®,

Da ultimo, Luca fa notare che quanti permettono alla parola di fruttificare lo fanno in virtu
di un cuore «bello» (kalds) e «buono» (agathos) (Lc 8,15). Commenta, a questo proposito,
F. Bovon: «Per meglio delineare la realta dell’esistenza cristiana Luca si serve decisamente del
termine classico che riassume 1’ideale greco: la kalokagathia: “cio che ¢ insieme bellezza e

bonta”»!?,

Parallelo tra Mc 4,1-20 e VgTm 9: Nel vangelo di Tommaso manca I’ambientazione data
da Mc 4,1-2. Si inizia subito con la parabola, introdotta da: «Gesu ha dettoy.

Nel vangelo di Tommaso abbiamo il particolare curioso del verme che si mangia il seme
soffocato dalle spine.

Altra differenza ¢ data al modo in cui viene descritto il frutto portato dai semi caduti sulla
terra buona: «Alcuni caddero sulla terra buona e questa diede buon frutto in alto e reco ora
sessanta ora centoventi granelli, ogni spigay.

Nel vangelo di Tommaso manca completamente Mc 4,9-20.

18 Cf. F. BOVON, Luca, 1, Paideia, Brescia 2005, 478-479.
19 F. BOVON, Luca, 1, 482.

-55-



2.6.3 Delimitazione del testo

Il nostro brano (Mc 4,1-20) si distingue dal precedente (Mc 3,31-35) innanzitutto a motivo
dei personaggi: in Mc 3,31-35 compaiono infatti la madre, i fratelli e le sorelle di Gesu, del
tutto assenti in Mc 4,1-20. Di contro, in Mc 4,1-20 vengono menzionati i Dodici, assenti in Mc
3,31-35. In entrambi i brani, invece, troviamo menzionata la «folla» e «quelli intorno a lui». La
pericope che stiamo studiando si distingue dalla precedente anche a motivo del fema: in Mc
3,31-35 si parla di chi debba essere considerato veramente un familiare di Gesu, 1’oggetto di
Mc 4,1-20 ¢ la parabola del seminatore, lo scopo delle parabole, la spiegazione della parabola
del seminatore. Un’ultima cesura tra Mc 3,31-35 e Mc 4,1-20 ¢ data dal /uogo: Mc 3,31-35
sembra si collocato in una casa (cf. Mc 3,20), Mc 4,1-20 prima lungo il mare (Mc 4,1) e poi da
qualche parte in disparte (Mc 4,10).

Il testo che stiamo analizzando (Mc 4,1-20) di distingue dal seguente (Mc 4,21-25) a motivo
del tema: in Mc 4,21-25 non si parla piu della parabola del seminatore e della sua spiegazione,
con I’intermezzo sul perché delle parabole (oggetto di Mc 4,1-20), ma di Cristo luce che deve
brillare nella nostra vita e nella nostra testimonianza missionaria.

2.6.4 Struttura del brano

Il brano di Mc 4,1-20 puo essere suddiviso in tre parti:
e Parabola del seminatore (Mc 4,1-9).
e Lo scopo delle parabole (Mc 4,10-12).
e Spiegazione della parabola del seminatore (Mc 4,13-20).

2.6.5 La forma letteraria

I1 genere letterario a cui appartiene il nostro brano ¢ quello della parabola, linguaggio par-
ticolarmente adatto ad esprimere 1’agire di Dio nella storia.

Non ¢& facile comprendere il senso del termine «parabolay, in greco parabolé. Questo perché
nella LXX, dove il termine ricorre 48 volte, parabolé traduce 1’ebraico masal, che possiede una
grande quantita di significati: «proverbio», «motto spiritoso», «sentenza morale», «azione sim-
bolica», «riflessione», «consiglioy, «racconto breve o dettagliato», «allegoria», «immagine,
«paragone», «metafora», «indovinelloy», «favola»'?°.

Al tempo di Gesu, gli Israeliti, nel loro parlare, facevano ampio uso di immagini tratte dalla
vita quotidiana, al fine di trasmettere insegnamenti di carattere pratico o religioso. La parabola
evangelica si colloca dunque su questo sfondo. Essa consiste in un racconto ricavato dall’espe-
rienza e utilizzato per illustrare una realta di carattere religioso. Si tratta di una narrazione ve-
rosimile, che potrebbe anche trarre spunto da un evento di cronaca'?!.

La verosimiglianza distingue nettamente la parabola dalla favola, che non trova riscontro
nella vita concreta, per il semplice fatto di mettere in campo piante o animali che parlano,
nonché esseri immaginari. Tuttavia, al pari della parabola, anche la favola descrive metafori-
camente personaggi e situazioni realmente esistenti e facilmente intuibili. Da ultimo, la favola,

120 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno. Ricerca esegetica e pastorale sulle sette parabole del cap. 13
di Matteo, Cittadella, Assisi, 19992, 27, n. 1.

121 A proposito della parabola del buon samaritano, O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 29, osserva:
«Quando Gesu racconto la parabola del samaritano (Lc 10,30-37), forse prese lo spunto da un fatto di cronaca
avvenuto qualche giorno prima, tanto esso ¢ verosimile e cosi ben inquadrato nell’ambiente geografico e sociale
del tempo. La vivezza ¢ la concretezza delle parabole evangeliche ci rivelano la capacita di osservazione di Gesu,
la sua maestria descrittiva, la sua aderenza alla vitay.

- 56 -



cosi come la parabola, intendere trasmettere un insegnamento, non religioso, ma morale (vedi
le favole di Esopo).

Nella parabola — come anche nella favola — I’interesse non cade tanto sui dettagli quanto
sull’insieme del racconto e, in modo particolare, sul modo in cui finisce. I dettagli hanno per
lo piu lo scopo di dare vivezza alla narrazione. A questo proposito, osserva O. Battaglia: «(Nel
racconto del buon samaritano) non ha un’importanza rilevante, ai fini della conclusione, il vino
e I’olio che il samaritano versa, secondo 1’uso del tempo, sulle ferite dell’'uomo soccorso, € i
due denari che paga all’albergatore perché si prenda cura del malcapitato. Sarebbe inutile la-
vorare di fantasia per escogitare significati simbolici per ciascuno di questi elementi di abbel-
limento letterario. Il racconto della parabola ha bisogno di particolari per divenire presentabile
e interessante, cio¢ per avvincere gli ascoltatori e invitarli a riflettere sulla conclusione. E pro-
prio alla conclusione che mira il narratore dopo aver conquistato 1’uditorio e averlo tenuto in
attesa. Nella parabola del buon samaritano, Gesu conclude cosi: “Vai, e fai anche tu lo stesso”.
Vuole dire: comportati anche tu con il tuo prossimo con I’attenzione, 1’amore ¢ la cura che il
samaritano ebbe verso I’uomo sconosciuto e bisognoso»'?2.

Solitamente Gesu raccontava parabole allo stato puro, come quella del buon samaritano.
Non ¢ escluso pero che egli possa anche aver usato il genere misto di parabola e allegoria, che
di fatto al suo tempo era impiegato!?’. Tuttavia, I’allegorizzazione di alcune parabole ¢ da at-
tribuirsi, con ogni probabilita, alla chiesa delle origini.

Avendo accennato all’allegoria, puo essere utile specificare in cosa essa consista. Lo fac-
ciamo, ancora una volta, prendendo a prestito le parole di O. Battaglia: «L’allegoria ¢ un rac-
conto che comporta una similitudine continuata. Molti particolari narrativi assumono qui un
significato specifico. Sara il narratore stesso a indicare volta per volta che cosa intenda illu-
strare con le singole immagini che usa. Cosi nella parabola del seminatore dira che hanno si-
gnificato particolare i diversi terreni nei quali cade il seme, perché indicano le varie categorie
di persone che, con diverse disposizioni interiori, ricevono la parola di Dio»'?*.

2.6.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

La parabola del seminatore (Mc 4,1-9), la motivazione data da Gesu al suo parlare in tal
modo (Mc 4,11-12), e l’allegorizzazione della parabola molto probabilmente non sono di
Marco (Mc 4,13-20). L’agiografo avrebbe ricevuto questi testi dalla tradizione, che sarebbe
giunta a lui in forma scritta'?.

Gli unici passaggi ascrivibili all’Evangelista sono: I’ambientazione del discorso in parabole
(Mc 4,1); la presentazione dell’insegnamento di Gesu come discorso in parabole (Mc 4,2);
I’identificazione di quanti interrogano Gesu sulle parabole con quelli intorno a lui e con i Do-
dici (Mc 4,10)'%,

122 0. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 30.

123 Le parabole con tratti allegorici che potrebbero risalire allo stesso Gesu sono: Mt 5,25-26; 18,23-35; 22,11-
13;24,45-51; 25,1-13; 25,14-20. Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 31, n. 9.

124 0. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 31-32.

125 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 76; R. PESCH, 1, Il vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1980,
364-367.

126 R. PESCH, 1, 1l vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1980, 367.

-57 -



b) La tradizione anteriore al testo

La rilettura allegorica della parabola (Mc 4,13-20) ¢ della Chiesa primitiva. La parabola di
Gesu (Mc 4,3-9) ¢ stata rivisitata dagli apostoli, in modo da renderla significativa anche nelle
mutate condizioni degli ascoltatori credenti. L’intento dunque non ¢ stato quello di stravolgerne
il significato, ma di renderla sempre attuale e di ampliarne la portata'?’.

I motivi per cui si pensa questo sono soprattutto di ordine linguistico. In altre parole, nell’al-
legorizzazione della parabola viene impiegata una terminologia di cui Gesu non si € mai ser-
vito, ma che appartiene piuttosto alla catechesi apostolica, cosi come ci appare negli Atti degli
Apostoli e nelle Lettere.

Tanto per iniziare, 1’espressione «la parola» (ho logos), usata in senso assoluto, era impie-
gata dalla chiesa primitiva per indicare la predicazione evangelica'®. Colpisce, a modo di
esempio, il parallelo tra Mc 4,14: «*“Il seminatore semina la parola’», e At 6,4: «“Noi [...] ci
dedicheremo alla preghiera e al servizio della parola’». A questo proposito, osserva O. Batta-
glia: «Nella chiesa apostolica “la parola di Dio cresceva e si diffondeva” come un seme in pieno
sviluppo (At 12,24; 13,49) con abbondanza di frutto. Paolo scrivendo ai Colossesi ringraziava
Dio perché la parola di verita “fruttifica e si sviluppa in tutto il mondo” (Col 1,6.10)»!%.

Similmente, 1’aggettivo «incostante» (proskairos) e I’espressione «“tribolazione o persecu-
zione a causa della parola”» (Mc 4,17) non sembrano proprio essere di Gesu, ma della comunita
primitiva: «Nella chiesa delle origini, la Parola scateno tribolazioni e persecuzioni, prima con-
tro gli apostoli e poi contro i cristiani che 1’avevano accolta (At 4,18-20; 8,1). Uno dei primi
scritti cristiani attesta questa accoglienza della Parola “in mezzo a grande tribolazione” (1Ts
1,6), che tenta di soffocarla e finisce invece per farla fruttificare maggiormente e con gioia»'°.

Da ultimo, anche il sostantivo «seduzione» (apaté), al pari dell’aggettivo «incostante», non
compare mai nei Sinottici, se non in questo passo (Mc 4,19)!3!,

11 logion costituito da Mc 4,1 1s molto probabilmente ¢ da ascriversi alla chiesa delle origini.
Diversi indizi vanno in questa direzione'¥.

Innanzitutto abbiamo la citazione di Is 6,9s, la quale fa pensare alla comunita ecclesiale
quale artefice di Mc 4,11s. E verosimile pensare che con la citazione di Isaia si sia voluto
spiegare teologicamente I’atteggiamento di quei Giudei che non avevano aderito al Cristo
(cf. Gv 10,37-41; At 28,26s).

L’espressione «il mistero» (to mystérion) non risale al Gesu storico, ma ¢ tipica del cristia-
nesimo primitivo (Rm 11,25; 16,25; 1Cor 2,1.7; 4,1; 13,2; 14,2; 15,51; Ef 1,9; 3,3.4.9; 5,32;
6,19; ecc.). Il mistero ¢ il regno di Dio dato a quanti hanno accolto la predicazione del Cristo.

Anche il sintagma «quelli di fuori» (ekeinoi hoi éxo) ¢ della chiesa apostolica. In modo par-
ticolare, viene impiegato da Paolo per indicare 1 non battezzati (1Ts 4,12; 1Cor 5,12s; Col 4,5).

127 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 78.

128 Secondo J. JEREMIAS, Le parabole di Gesu, Paideia, Brescia 19732, 93, n. 111, I’espressione «la parola» &
da ascriversi alla chiesa apostolica nei passi seguenti: «Mc 1,45 (sommario ad opera di Marco); 2,2 (introduzione
redazionale all’episodio del paralitico, collegato con 1,45 mediante corrispondenza verbale); 4,33 (rapporto d’in-
sieme); 8,32 (?); Mc 16,20; Lc 1,2; At4,4; 6,4; 8,4; 10,36.44; 11,19; 14,25; 16,6; 17,11; 18,5; Gal 6,6; Col 4,3;
1Ts 1,6; 2Tm 4,2; Ge 1,21; 1Pt 2,8; 3,1; 1Gv 2,7».

129.0. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 81.

130 0. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 80.

BLCf. C. H. DODD, Le parabole del regno, Paideia, Brescia 1970, 17, n. 3.

132 Cf. R. PESCH, 1, 1l vangelo di Marco, 384.

- 58 -



c¢) Paternita gesuana di Mc 4,3-9

Non vi sono dubbi sul fatto che la parabola ¢ da attribuirsi a Gesu. Sono diversi gli elementi
che conducono a questa conclusione.

La condotta del seminatore descritta in Mc 4,3-8 riflette il modo di fare degli agricoltori
palestinesi dell’epoca!®.

Similmente, la parabola presenta una coloritura linguistica tipicamente semita. Ad esempio,
il sintagma «lungo la via» (para tén hodén), che troviamo in Mc 4,4, traduce 1’aramaico ‘al
‘urha’.

2.6.7 Spiegazione del brano
a) La parabola del seminatore (Mc 4,1-9)

Prima della parabola vera e propria, Marco ce ne fornisce I’ambientazione: Gesu si trova
lungo il mare e, avendo davanti a s¢ una folla numerosa — che sta a significare I’importanza di
questo primo discorso di Gesu —, decide di distanziarsene leggermente salendo su una barca
che si trova in acqua e mettendosi a sedere (Mc 4,1). Da li rivolge alla gente il suo abbondante
insegnamento servendosi di parabole (Mc 4,2). Da notare 1’uso del plurale: «parabole». Questo
significa che la parabola del seminatore ¢ una delle tante impiegate da Gesu in questo frangente.

Dopo averci presentato il luogo ed i personaggi in campo, Marco passa alla parabola vera e
propria. L imperativo «ascoltate» (Mc 4,3), fa da inclusione con I’esortazione ad ascoltare po-
sta alla fine della parabola (Mc 4,9). Il seminatore (/4o speiron), anche se non viene esplicitato,
¢ Gesu.

Una «parte» (h0) del seme da lui gettato cade sulla strada (Mc 4,4). La cosa era abbastanza
usuale. Infatti i sentieri che attraversavano i campi non avevano tracciati ben precisi. Il seme
caduto sulla strada viene ben presto divorato dagli uccelli.

Un’«altra parte» (dllo) del seme cade sul terreno roccioso, dove non vi ¢ molta terra (Mc
4,5). Per questo motivo spunta velocemente ma, non avendo radice, al sorgere del sole viene
bruciato (Mc 4,6).

Un’«altra parte» (dllo) ancora cade sulle spine, le quali, cresciute, soffocano il seme, impe-
dendogli di portare frutto (Mc 4,7).

Da ultimo, «altre parti» (d/la) di semi cadono sul terreno buono, portando frutto, le une il
trenta ciascuna, altre il sessanta, altre ancora il cento. E da notare il passaggio dal singolare:
«partex» (ho), «altra parte» (dllo), al plurale: «altre parti» (dlla). Gesu vuol trasmettere un chiaro
messaggio di speranza ai suoi interlocutori. Egli sta affermando che effettivamente vi sono
delle persone che rifiutano il suo messaggio: coloro che non accolgono il suo messianismo
lontano da ogni nazionalismo; le autorita religiose giudaiche, che non comprendono alcuni suoi
atteggiamenti come il perdonare 1 peccati ai trasgressori (Mc 2,5), il compiere prodigi in giorno
di sabato (Mc 3,2), il non tener conto delle leggi sulla purita rituale (Mc 7,5); 1 suoi stessi
familiari, che lo ritengono fuori di sé (Mc 3,21)!**. Allo stesso tempo, perd, Gesu afferma che

133 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 84-85.

134 S, GRASSO, Vangelo di Marco, Paoline, Milano, 2003, 132: «L’accentuata improduttivita ricorda le espe-
rienze di insuccesso e di crisi dell’annunzio di Gesu, cosi come il lettore ha potuto constatare a partire dalle
cinque dispute galilaiche (Mc 2,1-3,6) e dalla contrapposizione della famiglia e degli scribi (Mc 3,20-35). Per-
tanto, attraverso il racconto dei tre terreni infruttuosi in realta Gesu intende illustrare la situazione della sua mis-
sioney.

-59 -



la maggior parte delle persone sta accogliendo il suo messaggio ed esse porteranno frutti che
vanno oltre ogni aspettativa'®>.

Terminata la parabola, Gesu rivolge ai suoi interlocutori un appello all’ascolto: «Chi ha
orecchi per ascoltare, ascolti» (Mc 4,9). In tal modo, Gesu fa notare che la parabola «richiede
un’attenzione particolare a causa del suo significato profondo»!*®.

b) Lo scopo delle parabole (Mc 4,10-12)

Dopo aver esposto la parabola, Gesu si apparta con quelli che sono intorno a lui e con 1
Dodici (Mc 4,10). «Quelli intorno a lui» (hoi peri auton) sono i discepoli (cf. Mc 4,34), gruppo
piu ampio rispetto a quello dei Dodici. Dunque quanti si trovano intorno a Gesu lo interrogano
sul senso metaforico ed allegorico delle parabole, che, stando a Mc 4,2, devono essere state
diverse. Tuttavia, il rimprovero che Gesu rivolge ai suoi in Mc 4,13: «*“Non capite questa pa-
rabola, e come potrete comprendere tutte le parabole?”», fa pensare che egli sia stato interro-
gato in modo particolare sulla parabola del seminatore.

Al discepoli ¢ stato dato, da Dio stesso!?’, il mistero del regno di Dio (Mc 4,11a). «A loro
cio¢ ¢ stato fatto il dono di stare con Gesu (3,14; cf. 1,16-20; 2,14), di essere testimoni della
sua opera per il regno. Di conseguenza hanno ricevuto la possibilita di comprendere il ruolo di
Gesu nell’ambito della signoria di Dio ormai vicina» '3,

A quelli di fuori, ossia a quanti non fanno parte dei discepoli di Gesu, tutto avviene in para-
bole, senza ulteriori spiegazioni (Mc 4,11b). Si resta sopresi nel leggere che per essi tutto av-
viene in parabole «‘“‘affinché guardando guardino e non vedano, e ascoltando ascoltino e non
comprendano, perché non si convertano e sia loro perdonato”» (Mc 4,12). Il passo di Mc 4,12
riprende Is 6,9-10. Servendosi di una citazione veterotestamentaria, Marco vuol comunicare al
lettore che, secondo la volonta di Dio, solo nella relazione personale con Gesu si pud accedere
alla comprensione del mistero della sua persona, il quale ingloba il ruolo svolto dal Cristo in
relazione alla signoria di Dio. Ovviamente, quelli di fuori non sono esclusi per sempre dall’ac-
cesso al mistero. I discepoli, che hanno avuto il dono di comprendere 1’identita di Gesu, do-
vranno poi renderla manifesta ai molti (Mc 4,21-25).

¢) La spiegazione allegorica della parabola (Mc 4,13-20)

La spiegazione della parabola ¢ introdotta da una domanda di Gesu, rivolta a quanti sono
intorno a lui ed ai Dodici (cf. Mc 4,10), che suona come un biasimo: «“Non sapete questa
parabola, e come conoscerete tutte le parabole?”’» (Mc 4,13). Gesu sta dicendo ai suoi intimi
che, se non sono in grado di comprendere la parabola del seminatore, non riusciranno a capire
neanche tutte le altre dello stesso genere'*®. L’inintelligenza di cui si sta trattando «non ¢ rela-
tiva al significato materiale della parabole [...] ma al loro senso in rapporto al ministero di

135 S, GRASSO, Vangelo di Marco, 132-133: «Se nei confronti di Gesu si riscontra un rifiuto, I’esercizio della
sua attivita pubblica provoca entusiasmo e adesione. Fin dall’inizio il suo insegnamento ¢ riconosciuto come
autorevole a differenza di quello degli scribi (Mc 1,22); le sue azioni terapeutiche creano consenso attestato
dall’aumento della folla che viene per ascoltarlo (Mc 1,28.32-39.45; 3,7-12.31-35)».

136 S LEGASSE, Marco, Borla, Roma 2000, 219.

3711 perfetto passivo dédotai («& stato dato») & un passivo divino. Si usa la voce passiva per indicare ’agire
di Dio, senza nominarlo esplicitamente.

138 R. CECCONI, La dispersione e la nuova sequela dei discepoli di Gesii in Marco. Una debolezza riscattata,
Cittadella, Assisi, 2015, 236-237.

139 Cf. S. LEGASSE, Marco, 228.

-60 -



Gesu»!¥’. Appare qui, per la prima volta, il tema dell’incomprensione dei discepoli, su cui

Marco ritornera piu volte (cf. Mc 6,52; 7,18; 8,17s.21.33; 9,10.32; 10,38). Tuttavia, nonostante
la loro fatica a capire il Maestro, 1 discepoli restano pur sempre coloro ai quali egli spiega il
mistero del regno, sono persone sulle quali il Signore continua ad avere fiducia. Ne ¢ un ine-
quivocabile segnale il fatto che egli si mette a spiegare loro la parabola.

La spiegazione della parabola inizia identificando «il seminatore» (ho speiron) con colui
che semina la parola, simboleggiata dal seme (Mc 4,14). Il termine «parola» (/6gos) non viene
specificato ulteriormente. Si suppone che il lettore ne conosca gia il significato: la Buona No-
vella annunciata da Gesu (Mc 2,2; 4,33; 8,32.38; 10,22.24; 13,31) e dai predicatori cristiani
della prima ora (cf. Mc 16,20; At4.,4; 6,4; 8.4; 1Ts 1,6; Gal 6,6; Col 4,3; 2Tm 4,2; Gc 1,21)!!.

A questo punto si passa alla descrizione delle varie tipologie di persone sulle quali viene
seminata la parola. Vi sono, innanzitutto, alcuni che si accontentano di una mera percezione
uditiva della Parola'*?, tenendosi ben lontani da un vero e proprio ascolto (Mc 4,15). Nei con-
fronti di costoro, Satana ha gioco facile. «<Immediatamente» (euthys), egli riesce a portar via la
parola seminata in loro, visto che, per la mancanza di un autentico ascolto, essa non ¢ penetrata
nel loro animo.

Una seconda tipologia di persone ¢ data da coloro che vengono seminati su terreni rocciosi
(Mc 4,16s). Costoro, nel momento in cui ascoltano la parola, subito I’accolgono con gioia (Mc
4,16). Tuttavia costoro non hanno radici, ossia hanno accolto la predicazione evangelica senza
farla maturare adeguatamente. Ne consegue che essi sono incostanti, instabili. Ecco allora che,
appena s’imbattono in qualche tribolazione o persecuzione a causa della parola, ossia a motivo
della loro adesione di fede al Cristo, subito sono scandalizzati (Mc 4,17). Il verbo «scandaliz-
zare» (skandalizo) deriva dal sostantivo «scandaloy» (skdandalon). Per «scandalo» dobbiamo in-
tendere un bastone o un sasso posto per far cadere un animale, al fine di catturarlo piu facil-
mente, o una persona, per deriderla (cf. Lv 19,14). Nella spiegazione della parabola, I’uso del
verbo skandalizo sta ad indicare una caduta nel cammino di fede, un’interruzione della sequela
Christi.

Un terzo tipo di persone su cui il testo si sofferma ¢ dato da quanti sono seminati sulle spine
(Mc 4,18s). Costoro, in un primo momento, ascoltano la predicazione evangelica (Mc 4,18).
Dopo un certo lasso di tempo, le preoccupazioni del mondo, la seduzione della ricchezza, ¢ le
bramosie riguardo alle altre cose, soffocano la parola, impedendole di portare frutto (Mc 4,19).
A differenza della situazione precedente, nella quale si parlava di tribolazioni e persecuzioni,
qui sono determinate realta materiali, caratteristiche del tempo di pace, a impedire alla parola
di portar frutto.

Da ultimo, vengono presentati quanti vengono seminati sulla terra buona (Mc 4,20). Costoro
ascoltano la parola costantemente — cosa suggerita dall’uso del verbo akouo («ascoltoy) al pre-
sente indicativo (che indica azione continua, ripetuta) —, la interiorizzano — come suggerito dal
verbo «accogliere» (prosdéchomai) — e portano frutto, uno trenta, uno sessanta, uno cento.
L’espressione «portare fruttoy, alla luce del contesto prossimo in cui € collocata, ¢ da intendersi
in chiave missionaria (cf. Mc 4,21-23). Portano frutto coloro che, con la vita e la parola, s’im-

pegnano per la diffusione del vangelo'*.

140 S GRASSO, Vangelo di Marco, 136.
141 Cf. S. GRASSO, Vangelo di Marco, 137; S. LEGASSE, Marco, 229; R. PESCH, 1, 1l vangelo di Marco, 390.
142 S, GRASSO, Vangelo di Marco, 137: «Il verbo “ascoltare” [...] & usato in questo quadro per indicare non

la ricezione profonda e interiorizzata, ma soltanto 1’ascolto esterno e formaley.
143 Cf. S. GRASSO, Vangelo di Marco, 140-141.

-61 -



2.7 Marco 10,32-45

2.7.1 Traduzione del testo

32Qra, erano nella via, salendo verso Gerusalemme, e Gesu li precedeva; erano turbati, quelli
che seguivano erano presi da timore. Presi di nuovo 1 Dodici con sé, inizio a dire loro le cose
che stavano per accadergli: ¥«Ecco, saliamo a Gerusalemme, e il Figlio dell’'uomo sara conse-
gnato ai sommi sacerdoti e agli scribi, € lo condanneranno a morte e lo consegneranno ai pagani
3%¢ lo scherniranno e gli sputeranno addosso e lo flagelleranno e (lo) uccideranno, e dopo tre
giorni risorgera.

3E gli si avvicinano Giacomo e Giovanni, i figli di Zebedeo, dicendogli: «Maestro, vo-
gliamo che quanto ti chiederemo tu lo faccia a noi». **Ed egli disse loro: «Che cosa volete che
io faccia per voi?». 3’Ora, essi dissero a lui: «Da’ a noi di sedere uno alla tua destra e uno alla
tua sinistra nella tua gloria». ¥Gesu disse loro: «Non sapete cio che chiedete. Potete bere il
calice che i0 bevo o essere battezzati del battesimo con cui sono battezzato?». *Ed essi dissero
a lui: «Possiamo!». Allora Gesu disse loro: «Il calice che io bevo (lo) berrete e del battesimo
con cui sono battezzato sarete battezzati, **ma sedere alla mia destra o alla mia sinistra non mi
¢ dato (concederlo), ma (&) per coloro per i quali ¢ stato preparato.

#Ora i dieci, avendo udito, iniziarono ad indignarsi con Giacomo e Giovanni. **Allora, chia-
matili a sé, Gesu dice loro: «Sapete che quanti sono ritenuti capi delle nazioni signoreggiano
su di esse e i loro grandi esercitano su di esse il potere. **Non cosi sara tra voi, ma chi vuole
diventare grande tra voi, sara vostro servo, “*e chi vuole essere primo tra voi, sara schiavo di
tutti; “*poiché anche il Figlio dell’'uomo non ¢ venuto per essere servito, ma per servire e dare
la propria vita (in) riscatto per molti».

2.7.2 Passi paralleli

Il testo che stiamo analizzando presenta dei paralleli negli altri due vangeli sinottici: Mt
20,17-28; Lc 22,24-27.
Matteo segue da vicino Marco, con poche differenze:

e A differenza di Mc 10,35ss, dove Giacomo e Giovanni chiedono di propria iniziativa di
sedere al fianco di Gesu, in Mt 20,20s ¢ la madre di questi due discepoli a formulare la
richiesta che 1 suoi figli possano sedere 1’uno alla destra, I’altro alla sinistra di Gesu nel
suo regno. In Matteo, dunque, la pretesa dei figli di Zebedeo ¢ attenuata dalla presenza
della madre.

e Mentre in Mc 10,37 si parla di collocarsi al fianco di Gesu nella sua gloria, in Mt 20,21
st parla di regno. Questo significa che, in Matteo, 1’aspirazione di Giacomo e Giovanni
¢ collocata su un livello prettamente terreno, a differenza di quanto avviene in Marco.

e Matteo evidenzia maggiormente, rispetto a Marco, quanto la corsa al potere possa creare
divisione tra i discepoli di Gesu. In Mc 10,41 leggiamo infatti: «Gli altri dieci, avendo
sentito, cominciarono a indignarsi con Giacomo e Giovanni». In Mt 20,24 troviamo:
«Gli altri dieci, avendo sentito, si sdegnarono con i due fratelli». Matteo lascia intendere
abbastanza chiaramente che, dopo la richiesta dei figli di Zebedeo, il gruppo dei Dodici
discepoli si ¢ diviso in due parti: i dieci, da un lato, e 1 due fratelli dall’altro.

Anche Luca segue Marco, ma con maggiori divergenze rispetto a quelle presentate da Mat-
teo:

e In primo luogo, Lc 22,24-27 ¢ parallelo a Mc 10,42-45 e non a Mc 10,32-45. Luca
omette tutta la richiesta dei figli di Zebedeo e la discussione che ne ¢ seguita (Mc 10,35-

-62 -



41). Il Terzo Evangelista, solitamente, tende ad attenuare, se non ad omettere, quei pas-
saggi in cui i1 discepoli del Signore mostrano i loro limiti.

e In secondo luogo, Luca colloca I’esortazione di Gesu al servizio nel contesto dell’Ul-
tima Cena (Lc 22,14ss), e non nel tratto finale di strada che conduce a Gerusalemme. In
tal modo, il Terzo Evangelista crea una connessione strettissima tra Eucaristia e servi-
zio. La frazione del pane diventa autentica quando viene tradotta in una donazione totale
di sé.

2.7.3 1l contesto in cui si colloca il brano

Questo brano si trova nella sezione dedicata al cammino di Gesu verso Gerusalemme (8,27-
10,52). La citta santa ¢ ormai all’orizzonte (cf. 10,32), cosi come la morte e risurrezione del
Figlio dell’uomo (cf. 10,33-34). In questo contesto, 1’esortazione che Gesu fa ai Dodici sul farsi
servi per diventare grandi e sul diventare schiavi per esser primi (10,43-44) assume chiaramente
1 connotati di una partecipazione al mistero pasquale di Cristo.

2.7.4 Delimitazione del testo

— Brano precedente (Mc 10,17-31): Il brano che stiamo studiando si differenzia dal prece-
dente, in primo luogo, per il cambio di /uogo: prima, infatti, Gesu viene presentato mentre ¢
per strada in maniera molto generica (Mc 10,17). Ora, invece, si specifica che Gesu € in cam-
mino sulla via che conduce a Gerusalemme (Mc 10,32). Da segnalare anche il cambio dei per-
sonaggi: in Mc 10,17ss abbiamo un ricco che pone a Gesu una domanda specifica, e 1 discepoli
che, presenti alla scena, intavolano un dialogo con il Maestro (Mc 10,23-31). In Mc 10,32-45
il ricco ¢ scomparso dalla scena, mentre appare un secondo gruppo di persone che si aggiunge
alla schiera dei discepoli (Mc 10,32: «coloro che lo seguivano erano impauriti»). Da ultimo,
notiamo il cambio tematico: in Mc 10,17-31, si parla della poverta e del distacco come condi-
zioni necessarie alla sequela Christi, in Mc 10,32-45, il focus ¢ sul servizio, visto come parte-
cipazione alla passione di Gesu.

— Brano seguente (Mc 10,46-52): Questo brano si differenzia da Mc 10,32-45 innanzitutto
per il cambio di /uogo: non siamo piu sulla strada che conduce a Gerusalemme, ma a Gerico.
Altra differenza riguarda 1 personaggi: in Mc 10,46-52 compare Bartimeo, figlio di Timeo, del
tutto assente nella pericope anteriore. Da ultimo, il tema: in Mc 10,32-45, come gia visto, ¢ il
servizio; in Mc 10,46-52 ¢ la guarigione di un cieco che, una volta sanato, si pone al seguito di
Gesu.

2.7.5 Suddivisione del brano

I1 passo evangelico che stiamo esaminando si divide in tre unita:

e La prima parte contiene I’annuncio dettagliato della passione, morte e risurrezione del
Figlio dell’'uvomo (Mc 10,32-34).

e La seconda unita mostra quanto 1 due figli di Zebedeo siano ancora “lontani” da Gesu.
Allo stesso tempo viene predetta — per il tempo post-pasquale — la loro partecipazione
alla sua passione (Mc 10,35-40).

e Nella terza ed ultima parte, Gesu ammaestra i discepoli sul servizio (Mc 10,41-45).

-63 -



2.7.6 Spiegazione del brano

a) 1l terzo annuncio della morte e risurrezione di Gesu (Mc 10,32-34)

Il brano inizia con la menzione della comitiva — composta da Gesu e dai suoi seguaci — che
sale verso Gerusalemme: «erano sulla via, per salire a Gerusalemme e Gesu li precedeva» (Mc
10,32a). Viene menzionata la via. L’espressione «sulla via» (en téfi] hodo[i]) ricorre piu volte
nella sezione dedicata al cammino di Gesu verso Gerusalemme (Mc 8,27; 10,32.52). Con essa
si vuol indicare che la morte e risurrezione del Figlio dell’'uomo non sono un incidente di per-
corso, ma un cammino salvifico che i discepoli sono chiamati a condividere. Non a caso, Mc
10,32a si conclude con questa espressione: «e Gesu li [i discepoli] precedevay.

La comitiva che sta seguendo Gesu in cammino verso Gerusalemme ¢ composta da due
sottogruppi: 1 discepoli e un gruppo indeterminato di persone. Dei discepoli si dice che sono
«turbati» (kai ethambotinto). Perché questo sentimento? Il motivo ¢ evidente: Gesu ha piu volte
parlato della sua morte ad opera delle guide religiose del popolo. Esse hanno la loro sede in
Gerusalemme. La vicinanza della citta santa fa si che i discepoli presagiscano la tragedia ormai
come vicina. Si menziona poi un secondo gruppo: «quelli che seguivano erano presi da timore»
(hoi de akolouthotintes ephobotinto). Si tratta di persone distinte dalla cerchia dei discepoli.
Probabilmente si sono aggiunte a Gesu ed ai suoi seguaci quando essi sono giunti in Giudea
(Mc 10,1). In questo secondo gruppo dobbiamo molto probabilmente inserire le donne che poi
troveremo sotto la croce. Di esse, infatti, si dira che erano salite con lui a Gerusalemme (Mc
15,41). Questo secondo gruppo di persone ¢ spaventato. In altre parole, condivide lo stesso
turbamento dei discepoli per quanto possa presto accadere a Gerusalemme.

A questo punto Gesu prende in disparte 1 Dodici e parla loro con molta franchezza di quello
che presto accadra: «Ecco, saliamo a Gerusalemme...». E interessante 1’uso della prima per-
sona plurale. Gesu coinvolge 1 discepoli nel proprio cammino.

Egli si autodefinisce Figlio dell’uomo. Questa espressione indica in primo luogo la sua vera
umanita. E un modo per dire: «uomoy. Allo stesso tempo, perd, Gest, con questo linguaggio,
lascia trasparire la sua autorita divina (Mc 2,10.28) e la sua identita di giudice escatologico (Mc
8,38; 13,26; 14,62). Dunque, egli ¢ — come vero uomo — il nostro modello di vita; allo stesso
tempo, ¢ colui davanti al quale dovremo rendere conto della nostra esistenza, colui che ci rico-
noscera come i suoi nella misura in cui avremo conformato la nostra esistenza alla sua morte e
risurrezione (cf. Mc 8,38).

Da notare anche ’uso del verbo «consegnare» (in greco: paradidomi): « 1l Figlio dell’'uomo
sara consegnato ai sommi sacerdoti e agli scribi”» (Mc 10,33). In primo luogo, ¢ da notare 1’'uso
della forma passiva: «*“sara consegnato”». Chi ¢ che compie I’azione di consegnare? Si pud
certamente pensare a Giuda: lui, infatti, tradira Gesu e permettera che i suoi avversari mettano
le mani su di lui (Mc 14,43ss). Tuttavia, il testo potrebbe alludere anche a Dio. In altre parole,
la passione di Gesu non ¢ stato un evento sfuggito dalle mani del Padre. Anch’essa — e soprat-
tutto essa — rientra in un progetto d’amore di cui non sempre si riesce a cogliere la portata. 1l
verbo «consegnare» rimanda anche alla versione greca (LXX) del quarto Carme del Servo del
Signore, di cui si parla nel libro del profeta Isaia (Is 52,13-53,12). Una prima ricorrenza la
troviamo in Is 53,6 (traduciamo dal greco): «Tutti, come pecore, eravamo dispersi, ognuno era
disperso per la propria via, il Signore lo consegno (parédoken auton) per i nostri peccati». Il
verbo «consegnare» ricorre (al passivo) altre due volte in Is 53,12 (traduciamo dal greco): «Per
questo egli ereditera le moltitudini e con i potenti dividera il bottino, perché ¢ stata consegnata
(paredothé) alla morte la sua vita ed ¢ stato annoverato con i senza legge; egli invece ha portato

-64 -



i peccati di molti ed ¢ stato consegnato (paredothé) per i loro peccati». Nel brano di Isaia la
morte di questo misterioso servo ¢ a favore dei peccatori. Il fatto che Marco probabilmente
alluda a questo brano di Isaia, fa si che la morte di Gesu assuma valore redentivo.

Il brano continua poi con la descrizione dettagliata delle sofferenze che il Figlio dell’uomo
dovra subire fino a quella estrema che ¢ la morte. Tuttavia, dopo tre giorni risorgera. In Gesu,
la morte ¢ vinta una volta per sempre.

b) La richiesta di Giacomo e Giovanni (Mc 10,35-40)

Dopo che Gesu ha annunciato per la terza volta la sua passione, morte e risurrezione, gli si
avvicinano Giacomo e Giovanni, con una richiesta ben precisa: sedere alla sua destra e alla sua
sinistra nella sua gloria (Mc 10,35-37). I due figli di Zebedeo — che gia godono di una posizione
tutta particolare nel gruppo dei Dodici (cf. Mc 5,37; 9,2; 13,3; 14,33) — vogliono i due posti piu
importanti dopo quello di Gesu. Non ¢ chiaro il contesto in cui questi due discepoli vogliono
ruoli tanto rilevanti. In altre parole, cosa intendono per «gloria»? Visto che in Marco il termine
«gloria» (doxa) ricorre sempre in brani di indole escatologica (Mc 8,38; 13,26), ¢ probabile che
Giacomo e Giovanni pensino alla gloria di cui sara rivestito il Signore al momento della Paru-
sia. Resta comunque il fatto che, dopo tanto tempo passato con un Gesu decisamente orientato
sulla via del servizio e del dono totale di s€, questi due discepoli (cosi come gli altri) pensano
ancora secondo le categorie del mondo.

Gesu praticamente non risponde alla loro richiesta. Tuttavia, chiede loro se sono disposti a
partecipare alla sua passione (Mc 10,38). Essi rispondono che lo sono e Gesu annuncia loro
che berranno il calice che lui sta per bere e saranno battezzati con il battesimo che lui sta per
ricevere (Mc 10,39). Qui possiamo osservare due cose: In primo luogo, Gesu ricorda ai disce-
poli che saranno partecipi della gloria escatologica nella misura in cui oggi sono disposti a
condividere la sua passione. In secondo luogo, possiamo osservare che Giacomo e Giovanni,
benché caratterizzati dalla ricerca del potere, si mostrano disposti a condividere la sua passione.
Sono un perfetto riflesso del vero discepolo, segnato da aspetti positivi e da poverta spesso
intrecciate tra loro.

¢) Gesu modello di servizio per i suoi discepoli (Mc 10,41-45)

Gli altri dieci iniziano ad indignarsi con Giacomo e Giovanni (Mc 10,41). Il motivo ¢ sem-
plice: essi avevano le stesse aspirazioni dei due figli di Zebedeo, ma si sono visti bruciati sul
tempo.

A questo punto Gesu, radunati insieme 1 Dodici, presenta in primo luogo quella che ¢ la
logica del mondo: i capi delle nazioni signoreggiano su di esse, mentre i loro grandi esercitano
su di esse il potere (Mc 10,42). E interessante soffermarsi per un momento sui verbi usati da
Gesu. Il primo ¢ katakyrieuo («dominarey, «spadroneggiare»). Il verbo puo — tra i vari signifi-
cati — indicare 1’uso dispotico dell’autorita all’interno di una comunita (1Pt 5,3). Il secondo
verbo — impiegato in riferimento ai grandi delle nazioni — € katexousiazo («esercito il poterey,
«spadroneggio»). Il suo significato ¢ praticamente lo stesso di katakyrieuo. 1 governanti ed i
capi delle nazioni tendono dunque ad asservire 1 loro sottoposti. I Dodici devono guardarsi bene
dall’assumere gli stessi atteggiamenti.

Gesu, sapientemente, non soffoca cio che si trova nel cuore dei discepoli. Si mette quasi
dalla loro parte e dice che se qualcuno vuol diventare grande all’interno del gruppo sia il servo
dei propri fratelli (Mc 10,43). In primo luogo Gesu mette davanti ai Dodici il servizio reso ai

-65 -



propri fratelli. Dunque, all’interno di una comunita il piu grande non € colui che svetta sugli
altri, ma colui che primeggia nel servizio.

Ma Gesu non si ferma qui. A chi, non soddisfatto di una semplice grandezza, desidera il
primo posto, ricorda che esso si conquista diventando schiavo di tutti (Mc 10,44). Dunque,
maggiore ¢ la dignita a cui si aspira, piu grande ¢ il dono di sé che viene richiesto.

Gesu termina il suo discorso sul servizio presentando se stesso come modello e principio di
una vita impostata sul dono di s¢ (Mc 10,45). Egli in primo luogo ¢ un modello a cui i discepoli
devono riferirsi: essi sono chiamati al servizio ad imitazione del Figlio dell’uomo che non ¢
venuto per essere servito, ma per servire. In secondo luogo, Gesu ¢ il principio di una vita
nuova improntata al servizio. L’espressione kai gdr che troviamo all’inizio di Mc 10,45 po-
trebbe avere anche valore causale ed essere intesa con «poiché anche». Mc 10,43-45 potrebbe
essere tradotto in questo modo: «Non cosi sia tra voi: ma chiunque voglia diventare grande tra
voi sia vostro servo, e chiunque voglia essere primo sia schiavo di tutti; poiché anche il Figlio
dell’'uvomo non ¢ venuto per essere servito, ma per servire ¢ dare la sua vita in riscatto per
molti». In altre parole, 1 Dodici sono chiamati ad una vita di servizio perché il Figlio dell’uomo,
dando la sua vita, ha liberato la moltitudine del genere umano da ogni forma di schiavitu, a
cominciare dall’asservimento al potere. Il dono che Gesu ha fatto di se steso sulla croce ¢ il
motivo di fondo per cui ora i discepoli possono (e devono) vivere secondo la dinamica del
servizio.

- 66 -



2.8 Marco 14,22-26

2.8.1 Traduzione del testo

22E, mentre essi mangiavano, preso del pane, detta la benedizione, (lo) spezzo e (lo) diede
loro e disse: «Prendete, questo € il mio corpo». 2°E, preso un calice, reso grazie, (lo) diede loro
e bevvero da esso tutti. >*E disse loro: «Questo ¢ il mio sangue dell’alleanza, versato per molti.

25In verita vi dico che non berrd piu del frutto della vite fino a quel giorno quando lo berrd
nuovo nel regno di Dioy.

26E, cantato 1’inno, uscirono verso il monte degli Ulivi.

2.8.2. La Pasqua ebraica

a) Le origini della festa

La Pasqua ebraica ha una storia antica ¢ complessa. Facciamo subito notare che i calendari
religiosi piu antichi di Israele non parlano della Pasqua, ma soltanto degli Azzimi (Es 23,14-
17; 34,18-23; Dt 16,16). Gli Azzimi sono pani senza lievito, che si mangiano per sette giorni,
sullo sfondo di una delle tre feste di pellegrinaggio, per la precisione quella che ricorre nel
mese di Abib (Es 13,3s; 23,15; 34,18) — denominato Nisan dopo 1’esilio babilonese (Ne 2,1;
Est 3,7) — all’incirca meta marzo-meta aprile. La festa degli Azzimi celebrava I’inizio della
mietitura dell’orzo, mentre cinquanta giorni dopo, la festa delle Settimane celebrava la fine
della mietitura stessa (Dt 16,9s). La festa degli Azzini molto probabilmente ¢ stata mutuata dai
Cananei. Gli Israeliti hanno dunque iniziato ad osservarla dopo il loro ingresso nella terra pro-
messa (cf. Lv 23,10). La festa iniziava in giorno di sabato e terminava il sabato successivo
(cf. Lv 23,15).

In epoca arcaica, dunque, la festa degli Azzimi era distinta da quella di Pasqua, tra I’altro
antichissima'*. Quest’ultima era una festa di famiglia, celebrata da pastori nomadi, che cadeva
nel plenilunio'* del primo mese, il piu vicino all’equinozio di primavera. Il rito prevedeva
I’immolazione di un giovane animale, al fine di avere in cambio, da parte della divinita, un
gregge prospero. Il sangue spruzzato sui sostegni della tenda doveva allontanare le potenze
malefiche. La Pasqua segnava, anche se non necessariamente, la transumanza di primavera. Il
rito era celebrato con i fianchi cinti, i sandali ai piedi — come uno pronto per mettersi in cam-
mino — ed il bastone da pastore in mano'*®.

All’epoca del re Giosia (648-609 a.C.), la Pasqua diventa festa di pellegrinaggio, in conse-
guenza alla centralizzazione del culto operata da questo sovrano (2Re 23,21-23; Dt 16,1-8). In
questo frangente, le due feste sarebbero state unite insieme!*’, come testimonia questo testo di
Ezechiele (VI sec. a. C.): «ll quattordici del primo mese sara per voi la Pasqua, festa d’una
settimana di giorni: si mangera pane azzimo» (Ez 45,21). Da questo momento gli Azzimi non
iniziano piu in giorno di sabato, ma in quello successivo alla Pasqua. Per quanto riguarda

144 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 471: «la Pasqua
¢ festa antichissima e risale all’epoca in cui gli Israeliti erano ancora seminomadi; ¢ anzi anteriore all’Esodo, se
la festa del deserto che essi proponevano di celebrare, Es 5,1, era gia una Pasquay.

145 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 471: «essendo
una festa notturna nel deserto, si celebrava nel plenilunio, non necessariamente perché si riallacciasse a un culto
astrale, ma semplicemente per la massima chiarezza di quella notte nel mese».

146 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 470-471.

147 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 470.

-67 -



I’unione delle due feste ed il collegamento con 1’uscita dall’Egitto, il testo base resta comunque
Es 12,1-27 — di tradizione sacerdotale!*® —, redatto dopo I’esilio babilonese:

11 Signore disse a Mosé e ad Aronne in terra d’Egitto: >«Questo mese sara per voi I’inizio dei
mesi, sara per voi il primo mese dell’anno. *Parlate a tutta la comunita d’Israele e dite: “Il dieci di
questo mese ciascuno si procuri un agnello per famiglia, un agnello per casa. *Se la famiglia fosse
troppo piccola per un agnello, si unira al vicino, il piu prossimo alla sua casa, secondo il numero
delle persone; calcolerete come dovra essere 1’agnello secondo quanto ciascuno pud mangiarne. I
vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete sceglierlo tra le pecore o tra le
capre % lo conserverete fino al quattordici di questo mese: allora tutta I’assemblea della comunita
d’Israele lo immolera al tramonto. "Preso un po’ del suo sangue, lo porranno sui due stipiti e sull’ar-
chitrave delle case nelle quali lo mangeranno. ®In quella notte ne mangeranno la carne arrostita al
fuoco; la mangeranno con azzimi e con erbe amare. °Non lo mangerete crudo, né bollito nell’acqua,
ma solo arrostito al fuoco, con la testa, le zampe e le viscere. '’Non ne dovete far avanzare fino al
mattino: quello che al mattino sara avanzato, lo brucerete nel fuoco. ''"Ecco in qual modo lo mange-
rete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo mangerete in fretta. E la Pasqua del
Signore! In quella notte io passerd per la terra d’Egitto e colpird ogni primogenito nella terra
d’Egitto, uomo o animale; cosi faro giustizia di tutti gli déi dell’Egitto. Io sono il Signore! Il sangue
sulle case dove vi troverete servira da segno in vostro favore: io vedro il sangue e passero oltre; non
vi sara tra voi flagello di sterminio quando io colpiro la terra d’Egitto. '*Questo giorno sara per voi
un memoriale; lo celebrerete come festa del Signore: di generazione in generazione lo celebrerete
come un rito perenne.

ISPer sette giorni voi mangerete azzimi. Fin dal primo giorno farete sparire il lievito dalle vostre
case, perché chiunque mangera del lievitato dal giorno primo al giorno settimo, quella persona sara
eliminata da Israele. '°Nel primo giorno avrete una riunione sacra e nel settimo giorno una riunione
sacra: durante questi giorni non si fara alcun lavoro; si potra preparare da mangiare per ogni persona:
questo solo si fara presso di voi. "Osservate la festa degli Azzimi, perché proprio in questo giorno
io ho fatto uscire le vostre schiere dalla terra d’Egitto; osserverete tale giorno di generazione in
generazione come rito perenne. '®Nel primo mese, dal giorno quattordici del mese, alla sera, voi
mangerete azzimi fino al giorno ventuno del mese, alla sera. 'Per sette giorni non si trovi lievito
nelle vostre case, perché chiunque mangera del lievitato, quella persona, sia forestiera sia nativa
della terra, sara eliminata dalla comunita d’Israele. *°Non mangerete nulla di lievitato; in tutte le
vostre abitazioni mangerete azzimi’».

2'Mosé convocd tutti gli anziani d’Israele e disse loro: «Andate a procurarvi un capo di bestiame
minuto per ogni vostra famiglia e immolate la Pasqua. *Prenderete un fascio di issopo, lo intingerete
nel sangue che sara nel catino e spalmerete 1’architrave ed entrambi gli stipiti con il sangue del
catino. Nessuno di voi esca dalla porta della sua casa fino al mattino. *’Il Signore passera per colpire
I’Egitto, vedra il sangue sull’architrave e sugli stipiti; allora il Signore passera oltre la porta e non
permettera allo sterminatore di entrare nella vostra casa per colpire. >*Voi osserverete questo co-
mando come un rito fissato per te e per i tuoi figli per sempre. *?Quando poi sarete entrati nella terra
che il Signore vi dara, come ha promesso, osserverete questo rito. **Quando i vostri figli vi chiede-
ranno: “Che significato ha per voi questo rito?”, *’voi direte loro: “E il sacrificio della Pasqua per il
Signore, il quale ¢ passato oltre le case degli Israeliti in Egitto, quando colpi I’Egitto e salvo le nostre
case”». Il popolo si inginocchio e si prostro.

Possiamo notare come nel testo vengano unite due feste che prima erano distinte: una legata
alla pastorizia, detta Pesah («Pasquay), consistente nell’immolazione di un agnello o capretto

148 Almeno fino al v. 20.

- 68 -



maschio nato nell’anno'¥’; e una afferente alla vita agricola, nella quale si mangiava pane non
lievitato, tratto dal grano, detta massot («Azzimiy).

La festa di Pasqua ricorre la sera del 14 di Nisan (Lv 23,5; Nm 28,16). Quella degli Azzimi
invece si estende per una settimana, inizia il 15 di Nisan e termina il 21 (Lv 23,6). Nel primo e
ultimo giorno non si lavora e si tiene una convocazione sacra. Nel corso della settimana si
offrivano dei sacrifici (Nm 28,17-25)'%,

Delle due feste, la Pasqua ¢ quella che da il nome ufficiale alla festa. Essa celebra il «pas-
saggio» — questo il significato del termine Pesah — di Dio (o dell’angelo sterminatore) che, di
notte, andando di casa in casa, uccide i primogeniti degli Egiziani, risparmiando quelli degli
Ebrei, i quali avevano sparso il sangue dell’agnello immolato sull’architrave e sugli stipiti delle
porte. Alla base del costituirsi di Isracle come popolo vi € dunque un atto di grazia, che precede
e permette la fuga dall’Egitto. Gli Ebrei, di epoca in epoca, faranno memoria di questo evento,
non come un semplice ricordo, ma come un’attuazione della salvezza ricevuta.

Il pane azzimo aveva diversi significati. In primo luogo era un modo per festeggiare il nuovo
raccolto. Ecco perché si facevano pani senza il lievito vecchio, fatto ovviamente con la farina
dell’anno precedente. La festa dunque rappresentava in qualche modo un nuovo inizio, intui-
zione che sara valorizzata anche da S. Paolo apostolo (1Cor 5,6-8). Gli Azzimi, poi, celebra-
vano la fuga frettolosa dall’Egitto, che non permise agli Ebrei di far lievitare il pane (Es 12,39;
23,15). Essi erano dunque (e sono) un simbolo di liberta. Da ultimo, rimandava all’umilta. I1
lievito infatti fa gonfiare la pasta, come 1’orgoglio fa gonfiare il cuore dell’uomo.

b) 1l seder pasquale

Iniziamo questo paragrafo — nel quale ci occuperemo prevalentemente del vino — ricordando
che il termine séder significa «ordine», «regola». Riferito alla Pasqua, séder indica il modo in
cui devono succedersi i vari elementi che caratterizzano la cena pasquale.

La prima descrizione esaustiva del rito relativo alla cena di Pasqua la troviamo nella lettera-
tura rabbinica, posteriore alla seconda meta del II sec. d.C. Si resta colpiti dalla consistente
presenza del vino — segno di festa e gioia —, assente invece in Es 12, che menziona soltanto
I’agnello, gli Azzimi e le erbe amare. Ci si domanda allora, innanzitutto, quando la prescrizione
del vino ¢ entrata nel séder pasquale.

Il primo accenno che abbiamo al vino lo troviamo in un apocrifo dell’ Antico Testamento, il
Libro dei Giubilei (fine II sec. a.C.): «E tutto Israele se ne stava a mangiare carne di Pasqua e
a bere vino, a lodare, celebrare e benedire il Signore» (49,6). La prima prescrizione vera e
propria riguardo al bere vino durante la cena pasquale ¢ da attribuirsi alla Mishna, databile alla
seconda meta del II sec. d.C. I calici di vino sono quattro e vengono comunemente giustificati
collegandoli con 1 quattro verbi che troviamo in un passaggio contenuto nel libro dell’Esodo,
passo che spiega I’imminente agire di Dio in favore di Israele: «Pertanto di’ agli Israeliti: “Io
sono il Signore! Vi sottrarro ai lavori forzati degli Egiziani, vi liberero dalla loro schiavitu e
Vi riscattero con braccio teso e con grandi castighi. Vi prendero come mio popolo e diventero
il vostro Dio. Saprete che io sono il Signore, il vostro Dio, che vi sottrae ai lavori forzati degli
Egiziani”» (Es 6,6-7).

La successione dei quattro calici € la seguente: sul primo calice si pronuncia una benedizione
relativa alla festa: «Benedetto sii Tu, o Signore Dio nostro Re del mondo, che ci hai fatto vivere,

14911 libro del Deuteronomio parla della possibilita di immolare anche un capo di bestiame grosso (Dt 16,2).
150 1 testi del Levitico e di Numeri sono molto simili. Fanno riferimento alla tradizione sacerdotale. Cf. R. DE
VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 467.

-69 -



ci hai mantenuto saldi e ci hai fatto giungere a questo momento». Alla presentazione del se-
condo calice, 1l figlio chiede al padre il significato della festa ricevendone una spiegazione
piuttosto ampia. In questo contesto si afferma che ogni Israelita, al di la dello scorrere del
tempo, deve considerare se stesso come se fosse fuggito dall’Egitto. Il ferzo calice si consuma
dopo il pasto vero e proprio, mentre sul quarto si pronuncia la benedizione finale.

2.8.3. L’ultima cena di Gesu

Gesu, in quanto ebreo osservante, ha celebrato ogni anno la Pasqua. L’ unica che ci viene
raccontata pero ¢ quella immediatamente precedente la sua Passione. Negli ultimi anni, tutta-
via, si discute animatamente se 1’ultima cena di Gesu sia stata davvero una cena pasquale o
meno. Tenteremo allora di dire qualcosa su questo tema.

a) Alcune difficolta

La prima cosa che lascia perplessi ¢ data dal fatto che né Paolo, né i vangeli menzionano
esplicitamente il pasto dell’agnello. Un secondo problema ¢ dato dal fatto che 1 Sinottici pre-
sentano chiaramente 1’ultima cena di Gesu come un banchetto pasquale: «*“Ho tanto desiderato
mangiare questa Pasqua con voi, prima della mia passione”» (Lc 22,15), mentre Giovanni sem-
bra non concordare su questo dato (cf. Gv 13,1; 18,28; 19,14.31).

b) La tipologia dell 'ultima cena di Gesu

Per descrivere in cosa sia consistita [’ultima cena di Gesu sono state avanzate quattro pro-
poste: a) ['ultima cena di Gesu ¢ stata una vera e propria cena pasquale; b) Gesu avrebbe cele-
brato una cena pasquale qualche giorno prima della data ufficiale; c) I'ultima cena di Gesu
sarebbe stata un sacrificio di ringraziamento perché il Padre, in virtu della morte del Figlio,
avrebbe inaugurato per tutti gli uomini il mondo della risurrezione; d) I’ultima cena di Gesu
sarebbe stata semplicemente un pasto di addio, accompagnato da gesti simbolici particolar-
mente significativi.

Delle quattro soluzioni avanzate, prenderemo in considerazione la prima ¢ la quarta.

+ L’ultima cena come banchetto pasquale

Come gia accennato, diversi studiosi ritengono che 1 Sinottici — a cui potrebbe essere asso-
ciato Giovanni —, presentandoci I’ultima cena come un banchetto pasquale, sono veritieri da
un punto di vista storico. Le difficolta sollevate nell’identificazione dell’ultima cena come ban-
chetto pasquale vengono risolte I’una dopo 1’altra. Vediamo come:

Che 1 Vangeli non menzionano 1’agnello si spiega con il fatto che dietro la loro narrazione
c’¢ gia la prassi della Chiesa primitiva, la quale, celebrando 1’Eucaristia, focalizzava la propria
attenzione sul pane ¢ sul vino.

Alcuni passaggi del Quarto Vangelo andrebbero invece ripensati. Tanto per iniziare, quando
in Gv 19,14 si legge: «Era la Parasceve della Pasqua». D1 solito si pensa che Giovanni abbia
voluto dire che quel venerdi era la vigilia della Pasqua. Tuttavia si potrebbe intendere il genitivo
tou pascha («della Pasqua») come epesegetico: «era la Parasceve, cio¢ la Pasquax». In
quell’anno la Pasqua sarebbe caduta di venerdi, che ¢ il giorno in cui ci si prepara per il sabato
(parasceve). Andando avanti nella nostra riflessione, possiamo osservare che quando 1’Evan-
gelista, riferendosi al giorno successivo la morte di Gesu, dice: «era infatti un giorno solenne
quel sabato» (Gv 19,31), potrebbe essersi riferito agli Azzimi, che iniziavano il giorno succes-
sivo la Pasqua. Da ultimo, possiamo osservare che, anche in Giovanni, il racconto dell’ultima
cena di Gesu ha una caratterizzazione pasquale. Infatti, quando Gesu dice a Giuda: «“Quello

-70 -



che vuoi fare, fallo presto”» (Gv 13,27), i discepoli pensano che a Giuda sia stato chiesto di
andare a comprare qualcosa per la festa, oppure di fare elemosina ai poveri (Gv 13,29), cosa,
quest’ultima, prescritta per la festa di Pasqua.

+ L’ultima cena come pasto di addio

Recentemente, una buona parte degli studiosi ritiene che I’ultima cena di Gesu non sia stata
altro che un pasto di addio, anche se ricco di gesti simbolici significativi. Tra essi, ricordiamo
in modo del tutto particolare il dono dell’Eucaristia, anticipazione della sua morte e risurre-
zione. Osserva, in proposito, Papa Benedetto:

Gesu era consapevole della sua morte imminente. Egli sapeva che non avrebbe piu potuto man-
giare la Pasqua. In questa chiara consapevolezza invito i suoi ad un’ultima cena di carattere molto
particolare, una cena che non apparteneva a nessun determinato rito giudaico, ma era il suo congedo,

in cui Egli dava qualcosa di nuovo, donava se stesso come il vero Agnello, istituendo cosi la sua

Pasqua'®!.

2.8.4. Passi paralleli
Mt 26,26-30; Lc 22,15-20; 1Cor 11,23-25.

2.8.5. Struttura del brano
Il passo biblico che stiamo meditando puo essere diviso in tre parti:

Nella prima unita abbiamo il racconto dell’istituzione dell’Eucaristia (14,22-24).

Nella seconda parte Gesu annuncia la sua risurrezione (14,25).

Nella terza, Gesu, con 1 Dodici, si dirige verso il monte degli Ulivi (14,26).
2.8.6. Il contesto in cui si trova il brano

a) 1l brano immediatamente precedente

Nella pericope che precede la nostra (14,17-21), Gesu annuncia che uno dei Dodici lo con-
segnera (sottinteso: ai suoi avversari). Il gesto € presentato come particolarmente grave. Infatti,
il traditore ¢ uno degli intimi di Gesu, uno di coloro che condividono il pasto con lui. Tuttavia,
nella domanda che i discepoli rivolgono a Gesu («“Forse... 10?”’») si nota un senso di insicu-
rezza generale. In altre parole, nessuno si sente cosi sicuro della propria fedelta nei confronti
del Signore. Il brano si conclude con delle parole molto dure di Gesu: «“E bene per lui se non
fosse nato, quell’uomo!”’». Esse vogliono essere un monito perché il traditore si ravveda.

A questi uomini cosi poco sicuri di s¢ Gesu dona se stesso, rendendoli partecipi del proprio
sacrificio a favore dei molti. Con i1 Dodici stringe un’alleanza destinata a durare per I’eternita.
Questo significa che il discepolato non si fonda sulle capacita degli uomini, ma sulla fedelta
del Signore. Inoltre, ¢ nella mensa eucaristica che I’uomo impara a seguire Gesu sulla via del
servizio.

b) 1l brano immediatamente seguente

Nel brano seguente (14,27-31), Gesu annuncia che lui — il pastore — sara percosso a morte.
In conseguenza di cio, i discepoli — le pecore — saranno dispersi. A questo “mesto” annuncio

151 J, RATZINGER — BENEDETTO X VI, Gesu di Nazaret. Dall’ingresso in Gerusalemme fino alla risurrezione,
11, 130.

-71 -



Gesu ne affianca uno piu gioioso: dopo la risurrezione egli precedera i suoi in Galilea. Egli sara
la ad aspettarli per riprendere di nuovo la loro comunione di vita. Pietro afferma che non ab-
bandonera mai il Maestro, anche a costo della vita. Per tutta risposta, Gesu predice al primo tra
1 discepoli che proprio in quella notte neghera per ben tre volte di averlo conosciuto. Pietro
tuttavia insiste nel professare la propria fedelta a Gesu. A lui si associano gli altri.

La cena eucaristica fa della morte di Gesu una donazione per la salvezza di molti. Allo stesso
tempo, il cammino di sequela che i discepoli possono riprendere in Galilea dopo la risurrezione
non ¢ altro che I’esplicitazione dell’alleanza sancita nella Cena.

2.8.7. Spiegazione del brano

Siamo nel contesto della cena pasquale ebraica (cf. 14,12-16) che, nel corso della narrazione,
viene messa in ombra per dare risalto alle parole di Gesu sul pane e sul vino. E di grande
importanza il fatto che Marco collochi ’istituzione dell’Eucaristia nel contesto della Pasqua
d’Israele. In tal modo, infatti, la morte e risurrezione di Gesu acquistano sin dall’inizio un va-
lore redentivo.

a) Due tradizioni a confronto

I racconti di Marco e Matteo sono molto simili e fanno riferimento, con ogni probabilita,
alla tradizione della chiesa di Gerusalemme. Le narrazioni che troviamo in Paolo e in Luca
andrebbero fatte risalire alla chiesa di Antiochia di Siria.

Lasciando eventuali approfondimenti alle pagine seguenti, presentiamo, a modo di esempio,
alcune caratteristiche che accomunano Marco-Matteo da un lato e Paolo-Luca dall’altro:

e Secondo Marco e Matteo 1 Dodici attingono al sangue dell’alleanza (Mc 14,24; Mt
26,28). Il riferimento ¢ al patto sancito da Dio con il popolo di Israele sul Sinai cosi
come ci viene narrato in Es 24,8: «Mose prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo:
“Ecco il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi sulla base di tutte que-
ste parole!”». Paolo e Luca parlano invece del sangue della nuova alleanza (1Cor 11,25;
Lc 22,20). In tal modo essi si riallacciano a Ger 31,31: «Ecco, verranno giorni — oracolo
del Signore —, nei quali con la casa d’Israele e con la casa di Giuda concludero un’al-
leanza nuovax'*2.

e Marco e Matteo non parlano di memoriale, cosa che invece fanno Paolo e Luca. 1Cor
11,23b-25: «**11 Signore Gesu, nella notte in cui veniva tradito, prese del pane **e, dopo
aver reso grazie, lo spezzo e disse: “Questo ¢ il mio corpo, che € per voi; fate questo in
memoria di me”. 2Allo stesso modo, dopo aver cenato, prese anche il calice, dicendo:
“Questo calice ¢ la nuova alleanza nel mio sangue; fate questo, ogni volta che ne bevete,
in memoria di me”. Lc 22,19: «Poi prese il pane, rese grazie, lo spezzo e lo diede loro
dicendo: “Questo ¢ il mio corpo, che ¢ dato per voi; fate questo in memoria di me”».

e In Mc 14,24 e Mt 26,28 il sangue di Gesu ¢ versato «per molti» (hypér/peri pollon),
mentre in Lc 22,19 ¢ versato «per voi» (hypér hymon). La formulazione lucana, lungi
dal voler circoscrivere il dono di Gesu ad un ristretto gruppo di persone, intende evi-
denziare I’aspetto comunitario di quanti partecipano alla cena'.

132 R. PENNA, La cena del Signore, 43: «I’Antico Testamento viene evocato nell’Ultima cena per dire due
cose, corrispondenti alle due tradizioni: I'una ¢ che bere il vino offerto da Gesu corrisponde all’atto cultuale
compiuto sul Monte Sinai cosi da venire assunti in comunione con Dio stesso; I’altra ¢ che si tratta comunque di
una novita, poiché 1’alleanza non suppone piu il riferimento a leggi esterne scritte su tavole di pietra (cf. 2Cor
3,3.6)».

133 Cf. R. PENNA, La cena del Signore, 36-37.

-72 -



b) L’ Ultima Cena

Gesl, mentre sta mangiando con i Dodici'>*, compie i gesti tipici del capo famiglia ebreo:
prima di iniziare la cena vera e propria prende del pane, recita la benedizione (eulogésas)'>, lo
spezza ¢ lo da ai commensali. La preghiera di ringraziamento ¢ particolarmente significativa.
Tutto ¢ dono di Dio e questa consapevolezza trova espressione nella benedizione sul cibo.

A questo punto, Gesu pronuncia delle parole di grandissimo rilievo: «*“Prendete, questo ¢ il
mio corpo”». Il termine corpo indica la persona nella sua totalita. Nel pane, Gesu si dona com-
pletamente ai suoi'*%, rendendoli in tal modo partecipi dei suoi sentimenti, atteggiamenti e com-
portamenti. Un’unione cosi intima non puo che diventare conformazione. In altre parole, la
costante comunione al pane eucaristico fa si che i discepoli diventino, nel tempo, un’icona di
Gesu stesso'”’.

Le parole che Gesu pronuncia sul pane sono commentate in un modo pit ampio da San Paolo
apostolo e da San Luca:

o Lc22,19: «“Questo ¢ il mio corpo, che ¢ dato per voi”».
e 1Cor 11,24: «*“Questo ¢ il mio corpo, che ¢ per voi”».

In Marco manca la presentazione del pane come comunione al corpo di Gesu dato per. In
tal modo egli focalizza tutta la sua attenzione sulla comunione al corpo di Gesu vista come
contesto unico di unione con il Signore ed il suo sentire.

Restando sulle parole che Gesu pronuncia riguardo al pane, dobbiamo osservare che in Luca
a questo punto viene introdotto il concetto di memoriale: «“Questo ¢ il mio corpo, che ¢ dato
per voi; fate questo in memoria (anamnesin) di me”» (Lc 22,19). Gesu, parlando di memoriale,
non chiede semplicemente di essere ricordato. Desidera che quanto significato dall’ultima cena
venga reso continuamente presente nella storia, con gli effetti e le esigenze d’amore in esso
racchiuso. Per comprendere lo sfondo su cui si colloca quanto abbiamo affermato, citiamo un
passaggio dell’esegeta S. Cipriani:

Tutto questo si capisce meglio se si richiama il significato del «ricordarsi» (zakar) ebraico, che
non ¢ un mero evocare il passato, quanto il riprodurne la forza e I’efficacia. [...]. L’invito di Gesu a
fare quello che egli ha fatto «in memoria» (eis anamnesin) di lui, ha il suo parallelismo nelle parole
di Mose, quando prescrive I’anamnesi pasquale: «Questo giorno sara per voi un memoriale (/e-zik-
karén) e voi lo festeggerete (Es 12,14)». Ora, noi sappiamo che per gli ebrei la celebrazione della
pasqua non era solo il ricordo di un evento passato, ma anche una sua riattualizzazione, nel senso

154 T compagni di Gesu, in questo frangente, sono i Dodici, come si evince da Mc 14,17: «Venuta la sera, egli
arrivo con i Dodici». Anche secondo Mt 20,20 durante I’Ultima cena Gesu era in compagnia dei Dodici (Mt
20,20), mentre Luca parla degli Apostoli (Lc 22,14).

155 Secondo la Mishna queste erano le parole da pronunciare nell’occasione: «Tu sei benedetto, YHWH, Dio
nostro, re dell’universo, che fai spuntare il pane dalla terray (Berakot, 6,1).

156 R. PENNA, La cena del Signore, 34: «Il minimo che si possa dire, dunque, ¢ che, quando si ripete la Cena,
Gesu si rende personalmente presente, anche piu di quanto lo sia “quando due o tre sono radunati nel suo nome”
(Mt 18,20), poiché si tratta di una presenza non solo ideale/spirituale ma per cosi dire materializzata con i segni
del pane e del vino [...], ed ¢ soprattutto una presenza “dinamica” in quanto assolutamente relazionata al dono
di sé. Del resto, “non ¢ il Cristo nella sua situazione mortale quello che si fa presente nell’Eucaristia; ma ¢ la
persona del Cristo [glorioso] quella che si comunica trasfondendo la sua vita”».

157 S. CIPRIANI, «Eucaristia», in P. ROSSANO — G. RAVASI — A. GHIRLANDA, Nuovo Dizionario di Teologia
Biblica, Paoline, Cinisello Balsamo (Milano) 1988, 529: «il credente, che mangia e beve il corpo e il sangue del
Signore, fa una cosa sola con il suo Signore, rivivendone, ovviamente, i sentimenti e le disposizioni».

-73 -



cio¢ che Dio era disposto ad offrire di nuovo al suo popolo la salvezza di cui, nelle mutate circo-
stanze storiche, aveva bisogno. In questa maniera il passato faceva irruzione nel presente, lievitan-

dolo della sua forza salvifica'®.

Dopo aver distribuito ai discepoli il pane, Gesu prende un calice ¢ dopo aver reso grazie
(eucharistésas), lo da ai suoi discepoli. Si tratta della benedizione sul terzo calice'*’. Dal calice
bevono tutti.

Dopo che 1 Dodici hanno attinto al calice, Gesu afferma che quanto essi hanno bevuto ¢ il
suo sangue dell’alleanza versato per molti (v. 24).

Il sangue ¢ I’elemento vitale di una persona. Nell’ultima cena Gesu si dona totalmente ai
suoi per due volte.

L’espressione «“il mio sangue dell’alleanza”» rimanda, come gia accennato, ad Es 24,8.
Anche se non viene detto esplicitamente come in 1Cor 11,25; Lc 22,20, si tratta della nuova
alleanza fondata su un nuovo sangue («““il mio sangue”»). Potremmo chiederci in che senso
’alleanza sancita nel sangue di Gesu sia nuova, visto che Israele ha conosciuto piu volte un
rinnovo del suo vincolo di comunione con Dio (cf. 2Re 23,1-3; Ne 9-10; Ger 31,31-33). A
questo quesito rispondiamo citando il noto esegeta R. Penna:

Qui sta tutta I’originalita evangelica: I’alleanza attuata da Gesu ¢ senza condizioni! Si riprende
cosi I’idea di una b°rit/diathéke totalmente gratuita, quale quella che Dio aveva sancito con Abramo.
Sicché la bilateralita mosaica cede il passo alla unilateralita rivelatasi in Gesu Cristo. In buona so-
stanza, ora il patto fra Dio e 'uomo non poggia piu sulla base presupposta del comportamento mo-
rale dell’'uvomo, ma direttamente sul sangue di Gesu Cristo versato gratuitamente «una volta per
sempre... ottenendo cosi una redenzione eterna (Eb 7,27; 9,12)» ',

In altre parole, mediante 1’alleanza sancita nel sangue di Gesu, Dio assicura al popolo la sua
perenne vicinanza. Egli si prende I’impegno, che non verra mai meno, di essere il Dio del suo
popolo. La differenza con quanto avvenuto tra il Signore e Israele ai piedi del monte Sinai ¢
notevole. In quel frangente, infatti, era il popolo che si impegnava ad osservare la Legge (Es
24,3.7) che Dio gli aveva consegnato: «“Ecco il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso
con voi sulla base di tutte queste parole!”» (Es 24,8).

L’alleanza che Dio sancisce con I’uomo nel sangue di Gesu ha, in primo luogo, una prospet-
tiva eminentemente personale, come ben evidenziato dal sintagma «per molti» (hypér pollon),
al posto del «per 1 nostri peccati» (hyper ton hamartion hémon), che troviamo in 1Cor 15,3b.
In altre parole, Gesu versa il proprio sangue perché ogni persona possa essere pienamente se
stessa. Questo non significa che la dimensione redentiva della morte di Gesu non sia intesa dal
testo (cf. Mt 26,28; Rm 3,25; 1Cor 15,3; Tt 2,14; Eb 9,26)'°'. E noto a tutti infatti che non vi &
alcuna realizzazione della persona — nel senso piu nobile e pieno del termine — se questa prima

158 S CIPRIANI, «Eucaristia», 526.

15911 terzo calice si beveva dopo aver consumato 1’agnello pasquale (cf. Lc 22,20: «E similmente, dopo aver
cenato, prese il calice dicendo...»). La preghiera di benedizione sul terzo calice includeva una richiesta a Dio
affinché si ricordasse del Messia e delle benedizioni. Cf. R. PESCH, I/ vangelo di Marco, 11, 529-530.

160 R. PENNA, La cena del Signore, 44-45.

161 Interessante, a questo proposito, quanto affermato da R. PENNA, La cena del Signore, 41: «in ambito giu-
daico allo spargimento del sangue si riconosce uno specifico valore espiatorio, cio¢ di eliminazione dei peccati,
come affermera chiaramente I’autore della lettera agli Ebrei: “Senza spargimento di sangue (haimat-ekchysia)
non esiste perdono” (Eb 9,22)». Al passo neotestamentario citato da Penna potremmo aggiungere Lv 17,11:
«Poiché¢ la vita della carne ¢ nel sangue. Percio vi ho concesso di porlo sull’altare in espiazione per le vostre vite;
perché il sangue espia, in quanto ¢ la vitay.

-74 -



non si ¢ liberata dalla schiaviti del peccato!¢?. L’espressione «“per molti”», con cui vengono
definiti i destinatari della morte di Gesu, non esclude I’universalita del dono che egli fa di se
stesso!%. A modo di esempio, ecco come si esprime in proposito ’autore della prima lettera a
Timoteo: «Uno solo, infatti, € Dio e uno solo anche il mediatore fra Dio e gli uomini, I’'uomo
Cristo Gesu, che ha dato se stesso in riscatto per tutti (panton)» (1Tm 2,5s). L’alleanza con Dio
apre inevitabilmente anche a quella con i fratelli. Non puo essere diversamente: la volonta che
Dio comunica all’uomo in Gesu implica il dono di sé agli altri (cf. Mc 10,43-44).

Le parole di Gesu sul vino lasciano intravedere anche un richiamo alla gioia che viene
dall’intima comunione con il Signore. Infatti, mentre il pane solitamente simboleggia la vita, il
vino rimanda alla gioia. Basta leggere il Sal 104,14s: «Tu fai crescere 1’erba per il bestiame e
le piante che I’uomo coltiva per trarre cibo dalla terra, vino che allieta il cuore dell’uomo, olio
che fa brillare il suo volto e pane che sostiene il suo cuore». Dunque, I’incontro con Gesu
nell’Eucaristia ¢ pienezza di vita e dunque di gioia!®,

Nella cena eucaristica, dunque, Gesu si dona totalmente ai suoi discepoli aprendoli alla piu
intima comunione con Dio. Ma non solo... Egli li rende partecipi della sua autodonazione per
il bene di tutti. Entrando in relazione profonda con Gesu, vengono infatti resi partecipi dei suoi
atteggiamenti e del suo modo di vivere. Questo li apre alla comunione con gli altri e alla gioia
che ne scaturisce.

Al termine della cena, Gesu annuncia ancora una volta — seppur in maniera velata — la sua
morte. «“In verita vi dico: Non berro piu dal frutto della vite”» (14,25a). Questo ¢ 1’ultimo
banchetto per Gesu su questa terra. Egli va consapevolmente e liberamente verso la morte per
far risplendere I'umanita in tutta la sua bellezza, dopo averla liberata dal peccato. Tuttavia,
I’orizzonte su cui Gesu posa lo sguardo va ben oltre la morte: «“fino a quel giorno in cui lo
berrod nuovo nel regno di Dio”» (14,25b). Gesu accenna alla sua risurrezione mediante la quale
siedera alla destra del Padre, cio¢ sara associato alla sua signoria sul mondo (cf. Mc 14,62).
L’immagine si colloca sullo sfondo della letteratura vetero e neotestamentaria, nella quale il
futuro escatologico viene descritto con i tratti di un banchetto (cf. Is 25,6; 55,1-2; Sal 22,27;
Mt 8,11; 22,1-14; Lc 14,15-24). La menzione del vino nuovo che berra nel regno di Dio ri-
manda anche alla gioia. Dopo la sofferenza della passione, Gesu sperimentera la gioia della
vita nuova e della piena comunione con Dio in qualita di risorto. Nel vangelo secondo Matteo,
Gesu annuncia che anche 1 discepoli berranno con lui il vino nuovo nel regno di Dio: «“Dico a
voi: non berro, da ora, dal frutto della vite fino a quel giorno in cui lo berrd nuovo con voi nel
regno del Padre mio”» (Mt 26,29). In Marco manca 1’espressione con voi. Probabilmente il
secondo Evangelista ¢ maggiormente interessato a mostrarci il superamento della morte da
parte di Gesu e la gioia che a lui ne consegue.

162 R. PENNA, La cena del Signore, 39: «probabilmente Gesu con le parole della Cena non intendeva donare
se stesso soltanto in funzione riparatrice delle altrui trasgressioni della Legge, ma aveva di mira una reintegra-
zione delle persone in un senso piu globale e positivoy.

163 R, PENNA, La cena del Signore, 36: «Questi “molti” (senza articolo determinativo) con ogni verosimi-
glianza vanno intesi non in senso esclusivo (come se ci si riferisse solo ad alcuni, mentre altri ne sarebbero
esclusi) ma inclusivoy.

164 S CIPRIANI, «Eucaristia», 526.

-75 -



2.9 Marco 14,32-42

2.9.1 Traduzione

32E vengono in un podere del quale il nome (¢) Getsemani e dice ai suoi discepoli: «Sedete
qui, mentre prego». *E prende Pietro, Giacomo e Giovanni con sé e inizid ad essere turbato e
ad angosciarsi **e dice loro: «L’anima mia ¢ triste fino alla morte; restate qui e vegliate». *°E,
andato un poco avanti, cadeva sulla terra e pregava che, se fosse possibile, passasse da lui I’ora,
3%¢ diceva: «Abba, Padre, tutte le cose sono possibili a te: allontana questo calice da me; ma
(avvenga) non cio che io voglio ma cid che tu (vuoi)». *’E viene e li trova dormienti, e dice a
Pietro: «Simone, dormi? Non sei stato capace di vegliare un’ora sola? **Vegliate e pregate,
perché non entriate in tentazione; lo spirito (&) pronto ma la carne (¢) debole». *°E, allontanatosi
di nuovo, pregod dicendo la medesima parola. *°E, giunto di nuovo, li trovo dormienti, poiché i
loro occhi erano appesantiti, € non sapevano che cosa rispondergli. “'E giunge (per) la terza
volta e dice loro: «State ancora dormendo e riposando! Basta! E giunta 1’ora, ecco, il Figlio
dell’uomo viene consegnato nelle mani dei peccatori. *?Alzatevi, andiamo! Ecco, colui che mi
tradisce si € avvicinatoy.

2.9.2 Passi paralleli

a) Confronto con Matteo e Luca

L’episodio di Gesu al Getsemani ¢ riportato anche dagli altri due Sinottici (Mt 26,36-46; Lc
22,39-46). Vediamo nel dettaglio alcune differenze che potrebbero aiutarci a comprendere me-
glio la specificita di ogni evangelista, in specie di Marco.

Il primo paragone che vogliamo fare ¢ con Mt 26,36-46: In Mt 26,38.40 troviamo il sintagma
«““‘con me”» («“‘restate qui e vegliate con me”»; «“non siete stati capaci di vegliare un’ora sola
con me?”») assente nei paralleli marciani. Il sintagma con me rivela un particolare interesse di
Matteo: mostrare la Chiesa come fondata sulla comunione con Cristo.

Un tratto tipico di Marco, non ravvisabile in Matteo, ¢ 'umanita di Gesu, che emerge in
tutto il suo spessore nel brano di cui ci accingiamo a fare 1’esegesi. In Mc 14,35, infatti, leg-
giamo che Gesu cade a terra e prega («andato un poco oltre, cadeva sulla terra e pregavay),
quasi sprofondato sotto il peso di quanto incombe su di lui. In Mt 26,39 si dice invece che Gesu
cade sulla faccia mentre prega («andato un poco oltre, cadde sulla sua faccia pregando»). Mat-
teo presenta Gesu in atteggiamento piu composto durante la preghiera.

Da ultimo, Marco sottolinea maggiormente I’intimita e profondita di rapporto tra il Figlio
ed il Padre, quando riporta la seguente espressione aramaica usata da Gesu nel suo rivolgersi
al Padre: «“Abba”» (Mc 14,36), che significa «papa», «babboy». In Matteo troviamo invece:
«“Padre mio”» (Mt 26,39).

L’altro paragone che vogliamo fare ¢ con Lc 22,39-46: Una prima differenza che si ravvisa
tra Marco e Luca consiste nel fatto che luca non parla del podere chiamato Getsemani (Mc
14,32), come luogo della preghiera di Gesu, ma del monte degli Ulivi (Lc 22,39). Essendo il
monte luogo dell’incontro con Dio (cf. Lc 6,12; 9,28), I’orazione di Gesu prima di affrontare
la passione diventa esortazione e insegnamento sulla preghiera.

Stando a Luca, Gesu, inoltrandosi nel monte degli Ulivi, non prende con sé Pietro, Giacomo
e Giovanni. Ne consegue che neanche comunica loro la sua tristezza mortale. Non si menziona
neanche il turbamento e I’angoscia che invadono I’animo di Gesu in questo frangente (Lc

-76 -



22,40s). La scena perde di drammaticita rispetto a Marco. In compenso, Gesu assume maggior-
mente il ruolo di Maestro, che rivolge la sua parola ammonitrice a tutti i discepoli, nessuno
escluso.

Solo in Luca abbiamo la presenza dell’angelo, apparso per confortare Gesu, il quale, entrato
in agonia, inizia a sudare sangue (Lc 22,43s). Il terzo Evangelista ci tiene ad evidenziare che
Dio, per il tramite dell’angelo, si rende presente a Gesu rafforzandolo, perché possa bere il
calice che lo attende. Confortato da questa presenza soprannaturale, Gesu entra nella lotta
(agonia) che deve affrontare per dire il suo si alla Passione. Giunto al culmine di questo com-
battimento, Gesu suda abbondantemente, fino al punto che il suo sudore puo essere paragonato
a gocce di sangue che colano a terra.

Da ultimo, la scena dei discepoli che, a cominciare da Pietro, dormono e non sono in grado
di pregare e vegliare con Gesu (Mc 14,37-41) viene fortemente abbreviata e descritta in due
soli versetti (Lc 22,45s). A questo si aggiunga che, per Luca, i discepoli si assopiscono a motivo
della tristezza (Lc 22,45). Sembra quasi che vogliono rimuovere da sé un dramma che, facen-
doli soffrire eccessivamente, non intendono in alcun modo guardare in faccia. Questo aspetto
rientra in una caratteristica di Luca, che ¢ quella di attenuare quei passaggi in cui i discepoli
manifestano la loro incapacita a stare al passo con Gesu.

b) Il vangelo secondo Giovanni

Nel Quarto Vangelo, pur non avendo il racconto del Getsemani, troviamo un’allusione ad
esso in due occasioni distinte. La prima, 1’abbiamo quando alcuni Greci vogliono vedere Gesu.
Informato di questo, egli inizia a parlare del chicco di grano che, per portare frutto, necessita
di cadere a terra e morire (Gv 12,24). Successivamente dichiara: «“Ora 1’anima mia ¢ turbata,
e che cosa dir0? Padre, salvami da quest’ora? Ma per questo sono venuto, per quest’ora! Padre,
glorifica il tuo nome”» (Gv 12,27-28a). La seconda occasione in cui si accenna al Getsemani
I’abbiamo quando Gest, in procinto di essere arrestato, dice a Pietro, che aveva colpito un servo
del sommo sacerdote: «“Metti la spada nel fodero; il calice che ha dato a me il Padre, non lo
berro?”» (Gv 18,11).

Non ¢ facile comprendere come mai Giovanni non ci abbia tramandato I’episodio del Ge-
tsemani, ma vi abbia fatto soltanto allusione. Probabilmente a motivo della sua prospettiva
teologica. Al Quarto Evangelista, infatti, premeva porre in risalto la perfetta comunione tra il
Figlio ed il Padre, che si ¢ tradotta in una obbedienza assoluta, nonché il desiderio di Gesu che
il Padre, nell’evento della croce, fosse glorificato. Essendo particolarmente interessato a questi
aspetti, Giovanni si ¢ limitato ad una generica allusione a tutto il travaglio che ha preceduto il
si di Gesu alla volonta del Padre.

2.9.3 Delimitazione del testo

Il brano che stiamo prendendo in esame (Mc 14,32-42) si distingue dal precedente (14,26-
31) a motivo del luogo: I’annuncio, operato da Gesu stesso, sulle morte del pastore e la disper-
sione delle pecore (Mc 14,26-31) avviene lungo il cammino che conduce al monte degli Ulivi
(Mc 14,26). La preghiera di Gesu al Getsemani avviene appunto in questo podere (Mc 14,32).
Altra distinzione tra i due brani riguarda il tema: Mc 14,26-31 contiene, come gia detto, la
profezia sulla morte di Gesu e la fuga dei discepoli, mentre Mc 14,32-42 ¢ incentrato sulla
preghiera che Gesu rivolge al Padre prima di affrontare la sua Passione.

Il testo di cui intendiamo fare I’esegesi (Mc 14,32-42) si distingue dal successivo (Mc 14,43-
52) innanzitutto per i personaggi: in Mc 14,43-52 compaiono infatti attanti che prima erano

-77 -



assenti: Giuda (dato per assente durante la preghiera di Gesu al Getsemani); la folla con spade
e bastoni mandata dai capi dei sacerdoti, dagli scribi e dagli anziani; il ragazzo che, alla fine
della scena, fugge via nudo. Da segnalare che i discepoli, fino ad ora al fianco di Gesu, escono
dalla scena: «allora tutti lo abbandonarono e fuggirono» (Mc 14,50). Altro motivo di distin-
zione ¢ dato dal tema: Mc 14,32-42 ¢ incentrato sulla preghiera di Gesu, mentre Mc 14,43-52
sull’arresto di lui.

2.9.4 Struttura del brano
Il brano che stiamo meditando pud essere suddiviso in sette parti:

1) Gesu arriva al Getsemani con 1 suoi discepoli (14,32).

2) Gesu chiede a tre discepoli in particolare di vegliare con lui (14,33-34).

3) Gesu prega da solo con il Padre (14,35-36).

4) Gesu torna dai tre discepoli e li trova addormentati (14,37-38).

5) Gesu se ne va ancora a pregare (14,39).

6) Gesu torna dai tre discepoli e li trova di nuovo addormentati (14,40).

7) Gesu orientato alla passione, 1 tre discepoli ancora dormienti (14,41-42).
2.9.5 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Analizzando con attenzione il brano, ci accorgiamo che Marco riceve dalla tradizione il rac-
conto del Getsemani e lo riporta nella sua opera letteraria cosi com’e, senza variazioni di

sorta'®,

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Risulta alquanto problematico rintracciare eventuali stratificazioni del testo avvenute prima
che esso giungesse all’attenzione di Marco. L unica cosa che si puo affermare con una certa
sicurezza ¢ che i cristiani della prima ora erano gia in possesso di un racconto nel quale si
narrava di una “lotta” di Gesu di fronte alla morte e di una sua preghiera al Padre per esserne
liberato. Questo nucleo centrale, probabilmente, nel corso del tempo ¢ stato integrato da parole
pronunciate da Gesu in altre occasioni. A questo proposito puo essere utile citare quanto affer-
mato dal noto esegeta Raymond E. Brown:

La mia ipotesi ¢ che 1 primi cristiani avevano una tradizione secondo cui, prima della sua morte,
Gesu lotto nella preghiera per la sua sorte. Non so se essi abbiamo conservato o preteso di conservare
la memoria accurata delle parole da lui usate; probabilmente no. Essi perd compresero la sua pre-
ghiera in termini come 1’ora e il calice, che, nella tradizione dei suoi detti, egli aveva usato per
descrivere il suo destino nel piano di Dio'®®.

165 Cf. R. PESCH, 11, Il vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1982, 568-569.
166 R, E. BROWN, La morte del Messia. Un commentario ai Racconti della Passione nei quattro vangeli, BTC
108, Queriniana, Brescia 1999, 268.

-78 -



c) Storicita dell’evento

Non vi sono dubbi sulla storicita dell’agonia di Gesu al Getsemani. I cristiani non si sareb-
bero mai inventati una narrazione in cui il Cristo appare tutt’altro che un eroe, turbato e ango-
sciato di fronte alla morte, prostrato a terra, in atteggiamento di supplica perché il Padre lo
liberi dal momento tremendo che si stava avvicinando. Citiamo, ancora una volta, Raymond E.
Brown: «un argomento che si avanza in favore della storicita ¢ che i primi cristiani non avreb-
bero potuto inventare una scena cosi sfavorevole a Gesu come questa in cui, prostrato a terra,
invoca di essere liberato dall’ora e dal calice»'?’.

2.9.6 Spiegazione del brano
a) L arrivo al Getsemani (14,32)

Gesu giunge in compagnia dei discepoli al Getsemani, un podere situato sul monte degli
Ulivi. Chiede ai suoi di fermarsi, probabilmente all’ingresso della tenuta, finché egli non abbia
terminato di pregare. In questo momento cosi drammatico, con la passione ormai vicina, Gesu
sente la necessita di dialogare con il Padre, la persona da cui si sente amato (cf. 1,11;9,7; 12,6).

Non ¢ la prima volta che troviamo Gesu in atteggiamento di preghiera (1,35; 6,46). La prima
volta ¢ dopo la cosiddetta giornata di Cafarnao, spesa ad insegnare e guarire (1,21-34). La
seconda volta ¢ dopo la prima moltiplicazione dei pani (6,33-44). In queste due occasioni, la
preghiera di Gesu ¢ solitaria e sembra essere una pausa tra una fase e 1’altra del suo ministero.

Al Getsemani Gesu sente invece la necessita di avere 1 discepoli a breve distanza. Di essi,
tre saranno esortati a stargli particolarmente vicino. Questo gia ci dice che siamo davanti ad un
momento tutto particolare della vita di Gesu.

b) Gesu prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni perché veglino con lui (14,33-34)

Gesu prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni. Questi tre discepoli hanno un posto unico
all’interno dei Dodici. Quando Gesu si accinge a risuscitare la figlia di Giairo, vuole solo loro
con sé (5,37); solo a Pietro, Giacomo ¢ Giovanni € concesso di vedere Gesu mentre viene tra-
sfigurato (9,2); il discorso escatologico di Gesu ¢ rivolto a loro tre e ad Andrea (13,3). Fino ad
ora hanno visto la grandezza divina di Gesu, ora devono stargli accanto nel momento in cui
emerge tutta la debolezza della sua umanita. Il testo sembra suggerire che, piu si hanno respon-
sabilita nella comunita dei discepoli, piu bisogna conoscere Gesu nella sua interezza. Solo cosi
lo si puo rappresentare adeguatamente.

Gesu manifesta a questi tre discepoli il suo stato d’animo, segno inequivocabile che vuol
condividere con loro questo momento. Egli ¢, in primo luogo, spaventato. 11 verbo greco che
abbiamo tradotto con «spaventarsi» € ekthambéo. Si tratta di un verbo composto dalla preposi-
zione ek («da») + il verbo thambéo (al passivo: «sono colto da timorey», «sono sbigottito»).
Gesu ¢ spaventato da qualcosa di concreto che si staglia davanti a lui, dalle atroci sofferenze
che di i a poco dovra subire. Gesu poi € «angosciato», «nervoso» (in greco adémonéo). A
questo si aggiunga una tristezza mortale, cio¢ fino al massimo grado. Colpisce lo stato d’animo
di Gesu. Nella sua umanita ¢ sconvolto dalla prospettiva della morte in croce ormai vicina.
Questo dara maggior valore al suo si, come vedremo tra poco.

Intanto chiede ai discepoli di vegliare, cio¢ di stare svegli e di prepararsi ad affrontare ade-
guatamente quanto di li a poco piombera su di loro.

167 R. E. BROWN, La morte del Messia, 266, n. 12.

-79 -



c) La preghiera di Gesu al Padre (Mc 14,35-36)

A questo punto Gesu si allontana un poco, si getta a terra e prega (v. 35). Il gesto di cadere
a terra puo essere visto non tanto come sinonimo di atteggiamento rispettoso e supplicante
dinanzi al Padre, quanto piuttosto di un crollo che coinvolge Gesu (cf. Mc 9,20; At 9,4). Egli
avverte con tutta la sua umanita la ripugnanza riguardo a quello che di li a poco accadra.

In Mt 26,39 si dice invece che Gesu cade con la faccia a terra durante la preghiera; mentre
Lc 22,41 lo ritrae in ginocchio nel tempo della sua orazione. Marco sottolinea quindi piu degli
altri ’estrema difficolta nella quale si trova Gesu in questo momento. Egli non ha I’atteggia-
mento dignitoso che ha in Matteo, non ha la compostezza con cui viene dipinto in Luca. In
Marco Gesu cade a terra e prega.

La sua preghiera ¢ prolungata e in quest’arco di tempo chiede al Padre che, se possibile —
cio¢ se compatibile con il suo progetto — possa passare da lui quell’ora. Domanda, in altre
parole, di essere risparmiato dall’imminente passione e morte.

Gesu chiede questo usando un linguaggio molto familiare: chiama il Padre con il termine
abba (v. 36). Nel racconto della preghiera al Getsemani solo in Marco troviamo questo termine
sulle labbra di Gesu. Esso esprime I’intimo rapporto tra lui e il Padre (cf. 1,11; 9,7; 12,6). Gesu
sente tutto il peso della sua umanita, avverte tutta la repulsione per le sofferenze che dovra
affrontare di li a poco, sa che il Padre potrebbe risparmiargli questo momento se lo volesse
(tutto ¢ possibile a te), ma il profondo amore che nutre per lui lo porta a rendersi disponibile ad
accettare la sua volonta, anche se fosse quella di dare la vita per la moltitudine (10,45; 14,24).

d) Gesu torna dai tre discepoli e li trova addormentati (14,37-38)

Terminata la sua preghiera, Gesu torna dai tre discepoli e li trova addormentati. Non riescono
a stare svegli e, di conseguenza, non si stanno preparando al dramma che si avvicina.

Gesu rivolge a Pietro un dolce rimprovero: «“Non sei stato capace di vegliare una sola
ora?”». E interessante notare che Gesul non si indirizza al primo tra i discepoli con il nome di
Pietro (che indica il suo ruolo all’interno dei Dodici), ma di Simone. Sembra quasi cercare la
sua vicinanza in questo momento cosi combattuto. E degno di nota il fatto che Gesu in prima
istanza si rivolga al solo Pietro. Nonostante la sua incapacita a vegliare, agli occhi di Gesu resta
il piu rappresentativo tra i suoi seguaci. Il Signore, quando ha costituito il gruppo dei Dodici,
ha dato a questo discepolo una nuova identita: Egli ¢ la roccia che deve confermare anche agli
altri qualora vacillassero (cf. Lc 22,32). Questo dono gli viene confermato anche adesso, non
per le sue capacita, ma per la fedelta del Signore.

Dopo il rimprovero rivolto a Pietro, Gesu si rivolge a tutti e tre, invitandoli di nuovo alla
vigilanza e, questa volta, all’orazione. Essi devono stare desti e pregare per non entrare in ten-
tazione. Essa consiste (tenendo conto del contesto in cui il brano ¢ collocato) nello scandalo
(14,27a.29), nella dispersione (14,27b) e nella fuga (14,50) dinanzi a Gesu che di li a poco sara
arrestato.

I discepoli devono pregare perché lo spirito € pronto, ma la carne ¢ debole. In altre parole, i
discepoli sarebbero anche disposti a dare la vita con Gesu (cf. 10,39a; 14,29.31), tuttavia in
loro vi ¢ anche una forte debolezza che rischia di prevalere sul loro slancio. Dunque, affinché
non venga meno lo spirito di fortezza, sono esortati alla preghiera.

- 80 -



e) Gesu torna a pregare (14,39)

Gesu torna per la seconda volta a pregare. Ripete le stesse parole della volta precedente:
chiede al Padre che gli allontani il calice della passione, allo stesso tempo pero si rende dispo-
nibile al compimento della sua volonta. E da notare che 1’orazione di Gesu inizia a farsi pro-
lungata. Prima ha pregato per un’ora. Adesso vi ritorna una seconda volta.

f) Gesu torna per la seconda volta dai discepoli e li trova addormentati (14,40)

Dopo aver pregato il Padre per la seconda volta, Gesu torna di nuovo da Pietro, Giacomo e
Giovanni. Li trova dormienti. I loro occhi si sono fatti pesanti. Probabilmente sono stanchi e
non riescono nemmeno a tenere gli occhi aperti. La debolezza della carne inizia a farsi sentire
e a prevalere sulla loro prontezza di spirito.

Il testo lascia intendere che Gesu dice loro qualcosa. Ma essi non sanno che cosa risponder-
gli. I momento che Gesu sta vivendo ¢ troppo grande per loro, va al di 1a della loro capacita di
comprensione.

g) Gesu orientato alla passione, i suoi ancora addormentati (14,41-42)

Anche se non viene detto esplicitamente come in Mt 26,44, Gesu si pone in preghiera per la
terza volta. Quando torna, 1 discepoli sono ancora addormentati! Con autorevolezza li invita a
destarsi: «“Basta! E giunta I’ora”». Gesu sa che ¢ giunto il momento di essere consegnato nelle
mani dei peccatori. Nell’intimita della preghiera si ¢ adeguato totalmente alla volonta di Dio
ed ora ¢ pronto per affrontare la passione.

Chiama araccolta i discepoli perché lo seguano: «“Alzatevi, andiamo!”». Essi sono chiamati
ad andare dietro a lui anche sulla via della croce (cf. 8,34), ma loro invece di pregare hanno
dormito...

-81 -



2.10 Marco 16,1-8

2.10.1 Traduzione del testo

Passato il sabato, Maria Maddalena, Maria (madre) di Giacomo e Salome comprarono
aromi per andare ad ungerlo. 2Al mattino presto, nel primo (giorno) della settimana, giungono
presso il sepolcro, appena sorto il sole. *E dicevano tra loro: «Chi ci rotolera via la pietra dalla
porta del sepolcro?». “E, alzati gli occhi, vedono che la pietra era stata rotolata via, benché
fosse molto grande.

SE, entrate nel sepolcro, videro un giovane seduto sulla destra, rivestito di una veste bianca,
ed ebbero paura. ®Ma egli dice loro: «Non abbiate paura! Cercate Gesu, il Nazareno, il Croci-
fisso; € risorto, non ¢ qui; ecco il luogo dove lo avevano deposto. "Ma, andate, dite ai suoi
discepoli e a Pietro: “Vi precede in Galilea; 1a lo vedrete, come vi ha detto”».

8E, uscite, fuggirono dal sepolcro, poiché le possedevano un tremore ed uno stupore; € non
dissero nulla a nessuno; perché avevano paura.

2.10.2 Passi paralleli

Il racconto del rinvenimento della tomba vuota ¢ narrato, oltre che in Mc 16,1-8, in tutti gli
altri vangeli, per la precisione in Mt 28,1-10; Lc 24,1-12; Gv 20,1-10.

a) Matteo (Mt 28,1-10)

Vediamo le caratteristiche proprie di ciascuna narrazione, iniziando da Mt 28,1-10. Secondo
Mc 16,1, le donne si recano al sepolcro per ungere il corpo di Gesu. Stando a Matteo, invece,
esse vanno semplicemente per vedere il sepolcro (Mt 28,1). In tal modo, questo evangelista
mette maggiormente in rilievo che le donne si recano alla tomba di Gesu per 1’affetto che nu-
trono nei suoi confronti. Un indizio a conferma di questa interpretazione potremmo trovarlo
nell’episodio in cui viene narrata la sepoltura di Gesu (Mt 27,57-61). Giuseppe d’Arimatea,
dopo aver posto il corpo di Gesu nel sepolcro e averlo chiuso con una pietra, se ne va (Mt
27,60). Le donne, invece, hanno un atteggiamento diverso, come si evince da Mt 27,61, che
potremmo tradurre cosi: «Pero (in greco: dé) Maria Maddalena e 1’altra Maria stavano li, sedute
davanti al sepolcro». Dunque 1’amore, la “tensione verso” (come segnalato dal verbo zétéo,
«cercare», di Mt 28,5), sono gli atteggiamenti che permettono alle donne di fare I’esperienza
del Risorto nella loro vita.

Un secondo tratto distintivo di Matteo consiste nel segnalare un terremoto e la discesa di un
angelo dal cielo, che, rotolata via la pietra dalla tomba, vi si siede sopra (Mt 28,2). Il messag-
gero celeste che, come prode vittorioso, si colloca sopra la pietra sepolcrale, simboleggia la
vittoria di Dio sulla morte, il trionfo della luce sul mondo delle tenebre. La risurrezione, dun-
que, accade per la potenza di Dio, capace di sconvolgere e annientare anche i lacci degli inferi.

Un’altra caratteristica di Matteo ¢ quella delle guardie poste a custodia del sepolcro (Mt
27,62-66). Esse, alla vista dell’angelo, sono prese da un timore cosi grande da esserne forte-
mente sconvolte, fino al punto che diventano come morte (28,4). La paura dei soldati ed il loro
cadere tramortiti riflettono il carattere soprannaturale dell’angelo.

Un’ulteriore caratteristica di Matteo ¢ data dalla reazione delle donne, le quali, anziché ta-
cere come in Marco, corrono per trasmettere ai discepoli la felice notizia, con timore e gioia
grande (Mt 28,8). L’esultanza che le contraddistingue manifesta la reazione dell’uomo dinanzi
alla vittoria del Signore sul regno della morte. Qualcosa di inaudito e stupefacente ¢ accaduto
ad opera del Creatore. La creatura non puo che tripudiare.

-82 -



Da ultimo, in Matteo, il Risorto stesso va incontro alle donne che stanno correndo e le con-
ferma nella missione ricevuta dall’angelo (Mt 28,9s).

b) Luca (Lc 24,1-12)

Passiamo ora a vedere cosa distingue la narrazione lucana da quella marciana. Quando le
donne entrano nel sepolcro, vedendo che esso ¢ vuoto, restano perplesse (Lc 24,4). Nel mentre,
si presentano a loro due uomini in vesti sfolgoranti (Lc 24,4), che piu avanti saranno definiti
angeli (Lc 24,23). I loro indumenti rimandano inequivocabilmente al mondo di Dio, dal quale
provengono. L’evangelista Luca mette in scena due personaggi soprannaturali al fine di accre-
ditare il loro messaggio. Come sappiamo, infatti, nella letteratura biblica, una testimonianza
era credibile se avvalorata almeno da due persone (cf. Dt 19,15.17).

Un altro passaggio degno di attenzione ¢ quello nel quale i due personaggi celesti defini-
scono Gesu come i/ Vivente, che non va cercato tra 1 morti (Lc 24,5). Egli, infatti, come ogni
persona viva, non fa parte del passato, ma abita il presente ed ¢ proiettato verso il futuro. Si
tratta di un’espressione che, nell’ Antico Testamento, veniva riferita a Dio stesso (cf. Gs 3,10;
Gdc 8,19; 1Sam 14,39).

Il terzo Evangelista presenta, riguardo alle donne presso il sepolcro, un dettaglio del tutto
assente in Marco. Nel momento in cui 1 due messi celesti danno 1’annuncio della risurrezione,
le esortano a ricordare le parole che Gesu aveva rivolto loro in Galilea, quando aveva prean-
nunciato che il Figlio dell’uomo sarebbe stato consegnato nelle mani dei peccatori, per essere
crocifisso e poi risorgere al terzo giorno (Lc 24,6s). Le donne si ricordano delle sue parole (Lc
24,8). Ora, dobbiamo notare che gli annunci della morte e risurrezione di Gesu fatti in Galilea
erano rivolti ai discepoli (Lc 9,18-22; 9,43b-45). Questo significa che anche esse erano tra i
seguaci del Maestro.

In Luca, i discepoli non sono esortati a recarsi in Galilea, come in Marco. Per il terzo evan-
gelista, Gerusalemme ¢ centrale. E da li che tutto ha avuto inizio, con I’annuncio dell’angelo a
Zaccaria (Lc 1,5-25), ed ¢ da quella citta che 1 suoi seguaci verranno inviati in tutto il mondo
(Lc 24,47).

Mentre in Marco, la reazione delle donne al messaggio angelico ¢ il silenzio (Mc 16,8), in
Luca si comportano diversamente. Ritornate dal sepolcro, annunciano tutte queste cose agli
Undici e a quelli che sono con loro (Lc 24,9). Il loro annuncio, pero, non viene creduto (Lc
24,11). Il motivo dell’incredulita da parte degli apostoli nasconde un interesse teologico: «la
fede nella risurrezione non riposa né su un fatto come la tomba vuota, né su una testimonianza
indiretta. La fede nasce dall’incontro che i testimoni ufficiali hanno avuto con il Risorto
stesson 68,

Da ultimo, in Luca abbiamo la segnalazione di Pietro che, corso al sepolcro, vede solo le
bende, tornando indietro meravigliato per 1’accaduto (Lc 24,12).

¢) Giovanni (Gv 20,1-10)

Nel quarto vangelo, a differenza di quanto narrato in Marco, [’unica donna a recarsi al se-
polcro ¢ Maria Maddalena'®. Di buon mattino, quando ¢ ancora buio, si reca alla tomba senza
un apparente motivo, se non, benché non venga affermato, lo slancio del suo cuore (Gv 20,1).

Un’altra peculiarita di Giovanni ¢ data dalla corsa di Simon Pietro e del discepolo che Gesu
amava verso il sepolcro (Gv 20,3). Quest’ultimo corre piu veloce di Pietro e giunge per primo

168 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 1013.
169 Ma, cf. Gv 20,2: «“Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove 1’hanno posto!”».

-83 -



alla tomba (Gv 20,4), perché ama di piu. Dopo che Pietro ¢ entrato nel sepolcro, vi accede
anche il discepolo amato, il quale, viste le bende giacenti ed il sudario avvolto in un luogo a
parte, crede (Gv 20,8). L’amore di cui il discepolo amato era abitato ha fatto passare la luce:
ha compreso che il Signore ha vinto la morte.

Il vangelo di Giovanni termina con un dettaglio di non facile interpretazione: «Infatti non
avevano ancora compreso la Scrittura, che cio¢ egli doveva risorgere dai morti» (Gv 20,9).
Probabilmente il testo vuol dire che la fede del discepolo amato, per quanto encomiabile, non
¢ ancora completa. Ha avuto bisogno infatti di vedere, mentre sarebbe bastato credere nelle
Scritture (cf. Gv 20,29).

2.10.3 Delimitazione del testo

Vedremo soltanto la relazione del nostro passo con la pericope precedente (Mc 15,42-47).
Non consideriamo il brano seguente (16,9-20). La maggior parte degli studiosi ritiene infatti
che, benché ispirato, non sia di Marco.

I1 brano di cui stiamo per fare I’esegesi si distingue dal precedente (Mc 15,42-47) innanzi-
tutto a motivo dei personaggi: Giuseppe di Arimatea, protagonista del brano relativo alla se-
poltura di Gesu, si presenta a Pilato per chiederne il corpo. Il prefetto romano acconsente. En-
trambi scompaiono nell’episodio incentrato sulla tomba vuota. Le donne presenti nelle due
scene non sono esattamente le stesse: alla sepoltura di Gesu troviamo Maria Maddalena e Maria
madre di Ioses. La tomba vuota invece viene rinvenuta da Maria Maddalena, Maria madre di
Giacomo e Salome. Da segnalare la cesura temporale: il sepolcro vuoto viene rinvenuto il
primo giorno dopo il sabato, mentre Gesu viene deposto nel sepolcro la sera del venerdi prece-
dente. Da ultimo, il zema: dalla sepoltura di Gesu si passa alla scoperta della tomba priva del
suo corpo. Segue I’annuncio del messaggero celeste.

2.10.4 Struttura del brano
Il brano che stiamo meditando puo essere diviso in tre parti:

La prima parla della risurrezione di Gesu vista come nuova creazione. Inoltre, narra delle
donne che, recatesi al sepolcro, scoprono che la tomba ¢ aperta (Mc 16,1-4).

Nella seconda parte, troviamo le donne che, entrate nel sepolcro, ricevono 1’annuncio della
risurrezione di Gesu e ’incarico di invitare i1 discepoli a recarsi in Galilea (Mc 16,5-7).

Nella terza unita, le donne, uscite dal sepolcro, scappano e non dicono niente a nessuno
perché impaurite (Mc 16,8).

2.10.5 Spiegazione del brano

a) La risurrezione come nuova creazione e la scoperta della tomba aperta (Mc 16,1-4)

Maria di Magdala, Maria madre di Giacomo e Salome vengono al sepolcro per ungere Gesu.
In tal modo esse mostrano 1’affetto che nutrono nei suoi confronti, lo stesso amore che ha dato
loro il coraggio di stare i piedi della croce (cf. Mc 15,40), quando tutti i discepoli erano fuggiti.
Il loro legame con Gesu, benché grande, ¢ tuttavia privo di speranza. Infatti, se vanno al sepol-
cro per ungere il corpo del Signore ¢ perché non credono che egli possa vincere la morte.

Esse entrano in azione quando ¢ passato il riposo del sabato. A questa prima indicazione
temporale, Marco ne aggiunge una seconda: Di buon mattino, il primo giorno della settimana,

-84 -



vengono al sepolcro al levare del sole. Ci troviamo dinanzi ad una segnalazione di grande im-
portanza. Essa rimanda infatti al libro della Genesi dove si narra che la luce, prima creatura di
Dio, ¢ stata posta in essere dalla parola stessa del Signore nel primo giorno della sua settimana
“lavorativa” (cf. Gn 2,2). Cosi narra il primo libro della Bibbia: Dio disse: «Sia la luce!» E la
luce fu. [...]. E fu sera fu mattina: giorno primo (Gn 1,3-5). Il Risorto segna dunque I’inizio di
una nuova creazione. L umanita infatti viene reinnestata nella grazia di Dio, cio¢ nella comu-
nione con il suo Signore. Quest’intima relazione con Dio sfocia in una vita nuova (cf. Rm 6,4),
in un’esistenza luminosa. Cosi scrive S. Paolo apostolo alla comunita cristiana di Roma: «La
notte ¢ avanzata, il giorno ¢ vicino. Percio gettiamo via le opere delle tenebre e indossiamo le
armi della luce» (Rm 13,12).

Mentre sono in cammino verso il sepolcro le donne s’interrogano vicendevolmente su chi
togliera loro la pietra che sta dinanzi alla tomba (Mc 16,3). Mentre discutono su questo, alzano
gli occhi e vedono che la pietra ¢ stata rotolata via (Mc 16,4). La cosa ¢ particolarmente sor-
prendente perché essa era molto grande. In questa notazione del narratore s’intravede gia
I’azione potente di Dio...

b) Le donne ricevono [’annuncio della risurrezione nel sepolcro (Mc 16,5-7)

Entrate nella tomba, vedono un giovane seduto sulla destra, vestito di una veste bianca.
Marco non parla di un angelo (cf. Mt 28,2; Gv 20,12), bensi di un giovane. Certamente non ci
troviamo di fronte ad un ragazzo qualsiasi, ma ad un messo celeste. Esso si presenta come un
giovane per lasciar intendere che con la risurrezione di Gesu € nata una nuova umanita, redenta
dal peccato e vivificata dalla grazia. Si tratta di un messaggio simile a quello veicolato dal
primo giorno della settimana. Il fatto poi che il personaggio presente nel sepolcro sia sulla
destra ¢ di buon auspicio e lascia intendere che sta per dare un lieto annuncio. Questo giovane
sta seduto e ci0 indica la sua autorita. Essa gli deriva dall’essere un messaggero venuto dal
cielo, come lascia intendere la sua veste bianca. Nell’episodio della Trasfigurazione, in cui
Gesu manifesta il fulgore della sua divinita (cf. Lc 9,32), leggiamo: «Fu trasfigurato davanti a
loro e le sue vesti divennero splendenti, bianchissime: nessun lavandaio sulla terra potrebbe
renderle cosi bianche» (Mc 9,2-3). Quanti hanno gia terminato questo pellegrinaggio terreno e
stanno davanti all’Agnello (cio¢ a Gesu morto e risorto) indossano vesti di colore bianco (Ap
6,11; 7,9.13). La visione di questo messaggero celeste suscita nelle donne la paura. E I’atteg-
giamento tipico dell’uomo di fronte al soprannaturale. La stessa cosa era successa a Pietro,
Giacomo ¢ Giovanni sul monte Tabor. La visione dello splendore divino di Gesu ha suscitato
in loro spavento (Mc 9,6).

A questo punto, il giovane prende la parola e annuncia che Gesu Nazareno, il crocifisso, ¢
risorto. E interessante notare che anche dopo la risurrezione Gesul venga definito i/ crocifisso
(estauroménon'™). 11 testo vuol certamente ricordare al lettore che Gesu, anche dopo la risur-
rezione, resta colui che ha dato la vita per noi, fino al dono completo di sé. Egli ¢ per sempre
colui che ci ha amato senza misura. Particolarmente significativa ¢ anche la forma passiva del
verbo egeiro («risorgoy). Potremmo tradurre: «¢ stato risuscitato!». La voce passiva sottintende
I’azione del Padre. Gli uomini hanno ucciso Gesu con ingiustizia, il Padre non ha abbandonato
il Figlio suo, il giusto. La risurrezione dice al mondo una volta per tutte che il Padre approva
tutta 1’attivita del Figlio e certifica il suo messaggio come veritiero. Il messaggero celeste mo-
stra alle donne il sepolcro vuoto: «Ecco il luogo dove I’avevano posto». Esso costituisce —

170 Tn greco abbiamo il perfetto del verbo staurdéo («crocifiggo»). Il tempo perfetto veicola 1’idea di un’azione
compiuta nel passato, ma con conseguenze durature anche per I’oggi.

-85 -



insieme alle apparizioni (cf. 16,9-20) — uno dei due segni in base ai quali si puo dedurre che il
Signore ha sconfitto la morte una volta per sempre.

Le donne ricevono anche un messaggio da portare ai discepoli e a Pietro: quello di recarsi
in Galilea per vedere Gesu risorto e ritrovare la comunione con lui. Pietro ¢ fatto oggetto di una
menzione particolare non solo perché ¢ il primo tra i discepoli, ma anche perché, unico tra gli
altri, ha rinnegato per ben tre volte di conoscere il Maestro (14,66-72). Anche per lui ¢ I’invito
a recarsi in Galilea. Gesu dunque precede (cio¢ cammina davanti a) 1 suoi discepoli in Galilea.
In altre parole, il rapporto Maestro—discepoli € ripristinato nuovamente. Grande ¢ la misericor-
dia del Signore che, dopo la risurrezione, chiama nuovamente al suo seguito proprio coloro che
lo hanno abbandonato e rinnegato! Anche il fatto che debbano recarsi in Galilea ¢ di particolare
importanza. La Galilea infatti ¢ la regione in cui la relazione tra Gesu ed i suoi discepoli €
iniziata. Allo stesso tempo la Galilea ¢ una regione a stretto contatto con i pagani. Andare in
Galilea significa allora iniziare di nuovo una relazione di comunione con Gesu e — allo stesso
tempo — aprirsi ad una missione di portata universale (cf. Mc 13,10; 14,9).

¢) Le donne escono dal sepolcro restando in silenzio (16,8)

A questo punto le donne, uscite dal sepolcro, si danno alla fuga perché afferrate da tremore
ed estasi (eichen gar autas tromos kai ékstasis). L’esperienza del divino che hanno fatto alla
tomba ¢ cosi forte da sconvolgerle (tromos) e da farle uscire di s€ (ékstasis). In altre parole,
escono definitivamente da se stesse e dai loro schemi per entrare in comunione con Dio e con
il suo modo di agire nella storia.

A questo punto, anziché correre piene di gioia a dare il lieto annuncio ai seguaci di Gesu,
non dicono niente a nessuno perché hanno paura. Questo comportamento lascia un po’ sorpresi.
Si tratta tuttavia di un atteggiamento per I’immediato, destinato a non durare per sempre. Esso
dice che dinanzi alle meraviglie che Dio opera nella storia non si puo far altro che restare in
silenzio pieni di stupore.

- 86 -



2.11 Luca 1,26-38
2.11.1 Traduzione del testo (CEI 2008)

26Al sesto mese, ’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una citta della Galilea, chiamata
Nazaret, ?’a una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe.
La vergine si chiamava Maria. **Entrando da lei, disse: «Rallegrati, piena di grazia: il Signore
¢ con te». 2A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto
come questo.

3%L>angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. 3'Ed ecco,
concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesu. **Sara grande e verra chiamato
Figlio dell’ Altissimo; il Signore Dio gli dara il trono di Davide suo padre e regnera per sempre
sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avra fine». **Allora Maria disse all’angelo: «Come
avverra questo, poiché non conosco uomo?».

33Le rispose ’angelo: «Lo Spirito Santo scendera su di te e la potenza dell’ Altissimo ti co-
prira con la sua ombra. Percio colui che nascera sara santo e sara chiamato Figlio di Dio. *°Ed
ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un figlio e questo ¢ il
sesto mese per lei, che era detta sterile: *"nulla & impossibile a Dio». *3Allora Maria disse: «Ecco
la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E 1’angelo si allontano da lei.

2.11.2 Passi paralleli

Non ci sono passi paralleli sinottici. Tuttavia puo essere utile un confronto con altri racconti
che contengono un annuncio di nascita: Gn 16,7-14 (Ismaele); Gdc 13,2-23 (Sansone); Lc 1,5-
25 (Giovanni Battista).

Allo stesso modo si puo leggere con frutto il brano che narra della vocazione di Gedeone
(Gdc 6,11-24).

2.11.3 Il contesto in cui si colloca il brano

Ci troviamo all’interno dei primi due capitoli di Luca, denominati Vangelo dell’infanzia. In
questo blocco letterario, il Battista e Gesu vengono costantemente messi in parallelo allo scopo
di mostrare la superiorita del secondo sul primo. Ad esempio, Giovanni ¢ pieno di Spirito Santo
sin dal grembo materno (Lc 1,15), Gesu tuttavia ¢ concepito da Spirito Santo (Lc 1,35); Elisa-
betta rimane incinta nonostante la sterilita e I’eta avanzata (cf. Lc 1,7.18.36), Maria concepisce
restando intatta nella sua verginita (Lc 1,35); alla nascita di Giovanni, tutti si domandano:
«“Che cosa sara questo bambino?”’» (Lc 1,66); alla nascita di Gesu, un angelo del Signore an-
nuncia ai pastori: «“Oggi ¢ nato per voi un salvatore, che ¢ il Cristo Signore”» (Lc 2,11).

Il nostro brano si colloca perfettamente in questo contesto: Zaccaria non crede alle parole
dell’angelo (Lc 1,18), mentre Maria vi aderisce pienamente (Lc 1,38.45); Giovanni camminera
davanti al Signore con lo spirito e la potenza di Elia (Lc 1,17), mentre Gesu ¢ presentato come
il Figlio dell’ Altissimo, chiamato a sedere sul trono di Davide, suo padre (Lc 1,32).

2.11.4 Delimitazione del testo

— Brano precedente (Lc 1,5-25): 11 brano che stiamo analizzando si differenzia dal prece-
dente a motivo del /uogo in cui si svolge 1’azione: in Lc 1,5-25 ci troviamo nel tempio di Ge-
rusalemme, mentre in Lc 1,26-38 siamo a Nazaret. Una seconda differenza riguarda i perso-
naggi: nel primo episodio I’interlocutore dell’angelo Gabriele ¢ Zaccaria, mentre nell’altro ¢
Maria. Da segnalare, poi, il fema, anch’esso non perfettamente identico: in Lc 1,5-25 si parla
dell’annuncio della nascita del Battista, mentre in Lc 1,26-38 si tratta di quella di Gesu. In Lc

-87 -



1,26 troviamo poi una cesura temporale, che contribuisce a distinguere il nostro brano dal pre-
cedente: «al sesto mese». Si segnala che I’annuncio dell’angelo a Maria avviene quando Elisa-
betta si trova al sesto mese di gravidanza, mentre il brano precedente termina segnalando che
questa donna, pur stando nascosta per cinque mesi, gioisce di quanto il Signore ha operato in
lei (Lc 1,24s).

— Brano seguente (Lc 1,39-45): 1l testo su cui ci stiamo soffermando si differenzia dal se-
guente per un cambio di /luogo: da Nazaret (Lc 1,26) si passa verso la regione montuosa, in una
citta di Giuda (Lc 1,39). Variano anche i personaggi: scompare 1’angelo Gabriele, sempre pre-
sente in Lc¢ 1,26-38, mentre compare Elisabetta, appena menzionata in Lc¢ 1,36. Diverso ¢ anche
il tema: nel nostro testo: I’annuncio della nascita di Gesu; in quello seguente: la visita di Maria
a Elisabetta. In Lc 1,39 notiamo anche un’indicazione di tipo temporale: «in quei giorni». Pur
trattandosi di una segnalazione piuttosto vaga, anch’essa contribuisce a distinguere Lc 1,39-45
dal brano precedente.

2.11.5 Struttura della pericope

I1 brano puo essere suddiviso in tre parti, in ognuna delle quali sia I’angelo che Maria inter-
vengono:

e Saluto dell’angelo e domanda interiore di Maria (Lc 1,26-29).

e Annuncio dell’angelo e domanda esplicita di Maria (Lc 1,30-34).

e Chiarificazione dell’angelo e adesione di Maria (Lc 1,35-38).

2.11.6 La forma letteraria

Nel racconto confluiscono due generi letterari: a) annuncio di nascita; b) racconto di voca-
zione. Nel primo, I’attenzione ¢ focalizzata su Gesu. Nel secondo su Maria.

Come gia visto nella parte dedicata ai passi paralleli, il genere letterario annuncio di nascita
¢ abbastanza presente nell’ Antico e Nuovo Testamento. A modo di esempio, vediamo I’annun-
cio dell’angelo ad Agar, schiava di Abramo. In grassetto evidenziamo gli elementi che si tro-
vano anche nell’annuncio dell’angelo a Maria:

"La trovo I’angelo del Signore presso una sorgente d’acqua nel deserto, la sorgente sulla strada
di Sur, % le disse: «Agar, schiava di Sarai, da dove vieni e dove vai?». Rispose: «Fuggo dalla pre-
senza della mia padrona Sarai». °Le disse I’angelo del Signore: «Ritorna dalla tua padrona e restale
sottomessa». '’Le disse ancora 1’angelo del Signore: «Moltiplichero la tua discendenza e non si
potra contarla, tanto sara numerosa». ''Soggiunse poi I’angelo del Signore: «Ecco, sei incinta:
partorirai un figlio e lo chiamerai Ismaele, perché il Signore ha udito il tuo lamento. '’Egli sara
come un asino selvatico; la sua mano sara contro tutti e la mano di tutti contro di lui, e abitera
di fronte a tutti i suoi fratelli». *Agar, al Signore che le aveva parlato, diede questo nome: «Tu sei
il Dio della visione», perché diceva: «Non ho forse visto qui colui che mi vede?». '“Per questo il
pozzo si chiamo pozzo di Lacai-Roi; ¢ appunto quello che si trova tra Kades e Bered (Gn 16,7-14).

Il genere letterario annuncio di nascita consta dei seguenti elementi: a) apparizione del mes-
saggero divino; b) turbamento della persona visitata; c) trasmissione dell’annuncio, che include
nome e missione del nascituro; d) argomentazione della persona visitata; €) conferma dell’an-
nuncio mediante un segno. Nella tabella sottostante, vediamo in che misura tali elementi si
ritrovano in Gn 16,7-14 ¢ Lc 1,26-38:

- 88 -



Gn 16,7-14

Lc 1,26-38

della persona visitata

Apparizione La trovo I’angelo del Signore Entrando da lei, disse
del messaggero divino
Turbamento No A queste

parole ella fu molto turbata

Annuncio con nome
e missione del nascituro

«Ecco, sei incinta: partorirai
un figlio e lo chiamerai
Ismaele [...]. Egli sara come
un asino selvatico; la sua
mano sara contro tutti e la
mano di tutti contro di lui, e

«Ed ecco, concepirai un fi-
glio, lo darai alla luce e lo
chiamerai Gesu. Sara grande
e verra chiamato Figlio
dell’ Altissimo; il Signore
Dio gli dara il trono di Da-

abitera di fronte a tutti i suoi | vide suo padre e regnera per

fratelli» sempre sulla casa di Gia-
cobbe e il suo regno non
avra fine»
Argomentazione No «Come avverra questo, poi-
della persona visitata ché non conosco uomo?»
Conferma dell’annuncio No «Ed ecco, Elisabetta, tua pa-

rente, nella sua vecchiaia ha
concepito anch’essa un fi-

glio e questo ¢ il sesto mese
per lei, che era detta sterile:
nulla ¢ impossibile a Dio»

mediante un segno

L’ annuncio dell’angelo a Maria (Lc 1,26-38) rientra anche nel genere letterario racconto di
vocazione. A modo di esempio, riportiamo il racconto della vocazione di Gedeone!”!. Anche in
questo caso, evidenziamo in grassetto 1 passaggi comuni a Lc 1,26-38:

""0ra I’angelo del Signore venne a sedere sotto il terebinto di Ofra, che apparteneva a loas,
Abiezerita. Gedeone, figlio di Ioas, batteva il grano nel frantoio per sottrarlo ai Madianiti. 'L angelo
del Signore gli apparve e gli disse: «Il Signore & con te, uomo forte e valoroso!». *Gedeone gli
rispose: «Perdona, mio signore: se il Signore ¢ con noi, perché ci ¢ capitato tutto questo? Dove sono
tutti i suoi prodigi che i1 nostri padri ci hanno narrato, dicendo: “Il Signore non ci ha fatto forse salire
dall’Egitto?”. Ma ora il Signore ci ha abbandonato e ci ha consegnato nelle mani di Madian». '*Al-
lora il Signore si volse a lui e gli disse: «Va’ con questa tua forza e salva Israele dalla mano di
Madian; non ti mando forse i0?». '°Gli rispose: «Perdona, mio signore: come salvero Israele?
Ecco, la mia famiglia ¢ la piu povera di Manasse e io sono il piu piccolo nella casa di mio
padre». '°Il Signore gli disse: «Io sard con te e tu sconfiggerai i Madianiti come se fossero un uomo
solo». '"Gli disse allora: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, dammi un segno che proprio tu mi
parli. '®Intanto, non te ne andare di qui prima che io torni da te e porti la mia offerta da presentarti».
Rispose: «Resterd fino al tuo ritorno». '*Allora Gedeone entrd in casa, prepard un capretto e con
un’efa di farina fece focacce azzime; mise la carne in un canestro, il brodo in una pentola, gli porto
tutto sotto il terebinto e glielo offii. 2°L’angelo di Dio gli disse: «Prendi la carne e le focacce azzime,
posale su questa pietra e vérsavi il brodo». Egli fece cosi. ! Allora ’angelo del Signore stese 1’ estre-
mita del bastone che aveva in mano e tocco la carne e le focacce azzime; dalla roccia sali un fuoco

17! Tn questo racconto, al genere letterario racconto di vocazione, s’ intreccia quello relativo alla fondazione di
un santuario, sul tipo di quelli della Genesi.

-89 -



che consumo la carne e le focacce azzime, e I’angelo del Signore scomparve dai suoi occhi. >*Ge-
deone vide che era 1’angelo del Signore e disse: «Signore Dio, ho dunque visto 1’angelo del Signore
faccia a faccial». 2’11 Signore gli disse: «La pace sia con te, non temere, non morirai!». >*Allora
Gedeone costrui in quel luogo un altare al Signore e lo chiamo «Il Signore ¢ pace». Esso esiste
ancora oggi a Ofra degli Abiezeriti (Gdc 6,11-24).

Il genere letterario racconto di vocazione consta generalmente dei seguenti elementi: a) il
futuro discepolo ¢ ritratto mentre sta svolgendo il suo lavoro consueto; b) il chiamato ¢ rag-
giunto dalla parola rivoltagli da parte di un interpellante; c) udita la chiamata, la persona ri-
sponde all’appello mettendosi in atteggiamento di sequela. Vediamo, nella tabella sottostante,
in che misura tali elementi si ritrovano in Gdc 6,11-24 e Lc 1,26-38:

Gdc 6,11-24

Lc 1,26-38

Il futuro discepolo ¢ ritratto
mentre sta svolgendo il suo
lavoro consueto

Gedeone, figlio di loas,
batteva il grano nel frantoio
per sottrarlo ai Madianiti

No

Il chiamato ¢ raggiunto da
una parola rivoltagli da un
interpellante

L’angelo del Signore gli ap-
parve e gli disse: «Il Signore
¢ con te, uomo forte
e valoroso!»

Entrando da lei, (I’angelo)
disse: «Rallegrati, piena di
grazia: il Signore € con tey.

Atteggiamento di sequela
da parte del chiamato

Gdc 6,25-8,32

Allora Maria disse:
«Ecco la serva del Signore:

avvenga per me secondo
la tua parolay.

2.11.7 Spiegazione del brano

a) Saluto dell’angelo e domanda interiore di Maria (Lc 1,26-29)

I1 brano inizia con la menzione dell’angelo Gabriele (Lc 1,26) mandato «da Dio» (apo toui
theoti). Si intuisce sin dall’inizio che I’inviato celeste porta un messaggio che non ¢ suo, ma
del Signore. Tenendo conto del fatto che il nome «Gabriele» significa «Dio ¢ forte»'"?, pos-
siamo affermare che le due annunciazioni (a Zaccaria e a Maria) mettono in campo la potenza
di Dio, che si rende presente nella Sua parola. Gabriele ¢ anche colui che annuncia i tempi
escatologici. Nel libro di Daniele, I’angelo pronuncia queste parole: «*“Figlio dell’'uomo, com-
prendi bene, questa visione riguarda il tempo della fine”» (Dn 8,17). La presenza di questo
angelo nel racconto significa che ormai la storia sta per entrare nella sua fase finale, fino al
punto che, in Gesu, I’eternita entra nel tempo.

Nazaret, da Luca definita «cittay, era semipagana ed insignificante. All’epoca dei fatti era
una borgata di poche centinaia di persone, mai citata nell’AT. Interessante notare che Dio non
disdegna di chinarsi su questo piccolo villaggio.

L’angelo ¢ mandato ad una parthénos («fanciulla non ancora sposata», «vergine») di nome
Mariam (in ebraico Miryam, che forse significa «donna esaltata») (Lc 1,27). Ella, stando alle
consuetudini dell’epoca, in realta era gia legata giuridicamente a Giuseppe. Il fidanzamento,
infatti, era un vincolo che costituiva il primo atto della celebrazione del matrimonio. La ragazza

17211 nome greco Gabriél deriva dall’ebraico Gabri’él, il quale, a sua volta, &€ composto dall’aggettivo gibbor
(«vigorosoy, «viriley, «risoluto») e dal nome ’é/ («Dioy).

-90 -



continuava comunque ad abitare con i suoi genitori e sotto I’autorita paterna. Dopo un anno, si
celebrava il matrimonio vero e proprio e i due potevano vivere sotto lo stesso tetto, ossia nella
casa dello sposo. Secondo 1’uso del tempo, Maria doveva essere giovanissima (12-14 anni).
Giuseppe, invece, ¢ un discendente di Davide (proviene «dalla casa di Davide»). Questo ¢
molto importante. Diventando padre putativo di Gesu, lo innesta nella dinastia davidica.

Maria ¢ invitata ad allietarsi: chaire («rallegrati» Lc 1,28). Questo imperativo — come si
evince dalla traduzione che ne abbiamo dato — € piu che una formula di saluto. Maria qui po-
trebbe essere vista come la figlia di Sion, la personificazione di tutto Israele a cui ¢ promessa
la presenza salvifica del Signore. Nel libro del profeta Sofonia, infatti, troviamo scritto: «Ral-
legrati, figlia di Sion, grida di gioia, Israele, esulta e acclama con tutto il cuore, figlia di Geru-
salemme! Il Signore ha revocato la tua condanna, ha disperso il tuo nemico. Re d’Israele ¢ il
Signore in mezzo a te, tu non temerai piu alcuna sventura» (Sof 3,14s). Questo significa che,
almeno implicitamente, non solo Maria, ma tutto il popolo di Dio ¢ invitato alla gioia perché
finalmente stanno per essere annunciati 1 tempi messianici.

Maria ¢ definita come «colei che ¢ stata favorita (da Dio)» (kecharitoméné)'”. In altre pa-
role, la Vergine ¢ una donna che gode della benevolenza, del favore, e della benedizione del
Signore. Questo amore divino ’ha gia trasformata in una donna di indicibile bellezza. E come
se il Signore avesse gia preparato la degna dimora in cui il proprio Figlio sta per farsi uomo.
Ci troviamo, in un certo senso, davanti ad un nuovo nome che viene consegnato a Maria. L’an-
gelo infatti non dice: «“Rallegrati, Maria”»; ma: «*“Rallegrati, beneamata (da Dio)”». L impo-
sizione del nome indica che ci troviamo non solo davanti ad un annuncio di nascita, ma anche
dinanzi ad un racconto di vocazione. La parola che Dio, per la mediazione dell’angelo, si ac-
cinge a comunicare a Maria sta per cambiare la vita di questa giovane donna.

L’angelo, continuando a rivolgersi a Maria, aggiunge: «“Il Signore ¢ con te”»: Dio sta per
affidare una missione importante a Maria e le assicura la sua protezione.

La parola dell’angelo «turbay (diatarasso) Maria ed ella si domanda di che sorta sia il saluto
che le ¢ stato rivolto (Lc 1,29). Qui possiamo notare due atteggiamenti importanti di Maria: il
turbarsi ed il riflettere sulla Parola. La Vergine non resta indifferente, assopita dinanzi a quanto
il Signore le sta comunicando. Ella si lascia scuotere, completamente, totalmente, dalla Parola.
Lascia che tutta la sua persona ne sia irradiata. Questo ¢ ben evidenziato dal verbo utilizzato in
questo contesto. Il verbo per indicare il turbamento solitamente ¢ tardsso («turbarey). In
quest’occasione, I’Evangelista usa diatdrasso. La preposizione dia («attraverso»), preposta al
verbo fardsso, da a quest’ultimo una nuova sfumatura: «turbare da cima a fondo», «dalla testa
ai piedi». Maria, oltra a lasciarsi coinvolgere dalla Parola, riflette e s’interroga su di essa. Que-
sto permettera all’angelo di approfondire il contenuto della vocazione della sua interlocutrice.
Da segnalare anche I'umilta di Maria: ¢ turbata perché mai avrebbe pensato che le sarebbero
state rivolte parole cosi lusinghiere.

b) Annuncio dell’angelo e domanda esplicita di Maria (Lc 1,30-34)

L’esortazione che Gabriele rivolge a Maria: «‘“non temere”» costituisce un chiaro indizio
che ella, in virtu della Parola, sta facendo un’esperienza di Dio. Nella letteratura biblica, infatti,
I’incontro con il Signore provoca sempre nell’essere umano un senso di timore (cf., ad esempio,
Gn 15,1; 28,13; Es 20,18; Dn 10,12). Il messo celeste prosegue rendendo noto a Maria che essa
ha trovato grazia presso Dio (Lc 1,30). E piaciuta al Signore, gode del suo favore e della sua

17311 verbo charitéo significa: «colmare di benefici», «favorire grandemente», «benedire».

-91 -



benevolenza. Il testo rimanda a Gn 6,9 della LXX, dove si dice che No¢ (padre di una nuova
umanitd) piacque a Dio (t0/i] Theo[i] euéréstésen).

L’ angelo prosegue, annunciando la prossima maternita di Maria ed il nome che ella dovra
dare al nascituro: «Gesu» (Lc 1,31). In tal modo, si compie la profezia di Isaia: «Ecco, la «ver-
gine-giovane» (parthénos) nel ventre avra e partorira (téxetai) un figlio, e chiamerai (kaléseis)
il nome di lui Emmanouél» (Is 7,14 LXX). La parola recata dall’angelo rivela a Maria la sua
vocazione: diventare madre del Salvatore, permettendo, in tal modo, il compimento delle anti-
che profezie.

L’angelo si sofferma ora sul nascituro: Egli sara grande (aggettivo che nella Bibbia ¢ riferito
a Dio: Sal 86,10; 95,3), verra chiamato Figlio dell’ Altissimo, sara il Messia davidico atteso da
secoli, destinato a regnare in eterno (Lc 1,32-33).

La domanda di Maria non ¢ vista come incredulita, ma come desiderio di comprendere me-
glio la parola dell’angelo (Lc 1,34). Ancora una volta la Vergine ¢ presentata come colei che
dialoga in maniera approfondita con la Parola.

¢) Chiarificazione dell’angelo e adesione di Maria (Lc 1,35-38)

Gabriele risponde al quesito di Maria, specificando che lo Spirito Santo scendera su di lei.
Il riferimento ¢ allo Spirito di Dio che aleggiava sulle acque nel momento in cui fu posto in
essere tutto cio che esiste (Gn 1,2). Lo Spirito di vita fa si che accada in Maria il miracolo
dell’incarnazione, della nuova creazione.

L’ angelo menziona anche la potenza dell’ Altissimo che adombrera Maria. Il pensiero va alla
nube che copriva la tenda del convegno e alla Gloria del Signore che riempiva la dimora (Es
40,35.38). Maria sarebbe allora la tenda di Dio, il tabernacolo vivente dell’Onnipotente.

Poiché I’origine del bambino ¢ in tutto e per tutto opera di Dio, egli sara chiamato santo,
Figlio di Dio.

A Maria viene dato un segno che garantisce la veridicita delle parole dell’angelo. Anche

Elisabetta, sterile e avanti negli anni, ha concepito un figlio ed ¢ giunta al sesto mese di gravi-
danza (Lc 1,36). Nulla ¢ impossibile a Dio (Lc 1,37)!

A questo punto, Maria dichiara di essere la serva (doulé, «schiavay) del Signore. Con questo
titolo si fa riferimento ad una persona che appartiene a Dio e svolge una missione in Suo no-
me. In tal modo furono designati personaggi come Abramo, Mose, Davide, i profeti, il Servo
sofferente.

L’adesione della Vergine al progetto di Dio ¢ gioiosa. Il verbo greco che in italiano tradu-
ciamo con «avvengay, in greco € génoito. Si tratta dell’ottativo aoristo di ginomai («avvenirey,
«accaderey). Il modo ottativo, nella lingua greca, esprime desiderio. Maria aderisce al progetto
di Dio non in maniera rassegnata, ma con slancio ed entusiasmo. Il si di Maria alla parola
dell’angelo esprime anche una fede grande, perché viene pronunciato prima che la Vergine
possa verificare se quanto detto dall’angelo circa la maternita di Elisabetta sia avvenuto o me-
no.

L’adesione di Maria al messaggio angelico da piena attuazione ad un’antica sentenza di
Isaia: «Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere
irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme a chi semina e il
pane a chi mangia, cosi sara della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornera a me senza
effetto, senza aver operato ci0 che desidero e senza aver compiuto cio per cui ’ho mandata»

-92 -



(Is 55,10-11). Con il si della Vergine, la Parola torna a Dio avendo realizzato cio per cui ¢ stata
comunicata.

-903 .



2.12 Luca 1,39-45
2.12.1 Traduzione del testo (CEI 2008)

3°In quei giorni Maria si alzo e ando in fretta verso la regione montuosa, in una citta di Giuda.
“0Entrata nella casa di Zaccaria, salutd Elisabetta. *' Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di
Maria, il bambino sussulto nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo *?ed esclamo
a gran voce:

«Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! “*A che cosa devo che la
madre del mio Signore venga da me? *“Ecco, appena il tuo saluto & giunto ai miei orecchi, il
bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. “°E beata colei che ha creduto nell'adempimento
di cio che il Signore le ha dettoy.

2.12.2 Passi paralleli

I1 testo non ha dei passi paralleli veri e propri tra 1 Sinottici. Tuttavia, nell’ Antico Testamento
troviamo dei versetti che presentano delle affinita con alcuni passaggi presenti nel brano della
visitazione:

Il primo ¢ il Cantico di Debora e di Barak presente nel libro dei Giudici: «“Benedetta fra le
donne Giaele, benedetta fra le donne della tenda”» (Gdc 5,24).

Il secondo ¢ dato dalle parole che Ozia rivolse a Giuditta: «“Ozia a sua volta le disse: «Be-
nedetta sei tu, o figlia, da parte dell’altissimo Dio, sopra tutte le donne che sono sulla terra e
benedetto il Signore Dio, che creo il cielo e la terra e ti ha guidato fino a troncare la testa del
principe dei nostri nemici”» (Gdt 13,18).

2.12.3 11 contesto in cui si colloca il brano

Il brano immediatamente precedente ¢ dato dall’annuncio dell’angelo a Maria (Lc 1,26-38).
Maria sa che Elisabetta ¢ al sesto mese di gravidanza (Lc 1,36). Si reca dunque dalla sua pa-
rente, probabilmente per assisterla fino al momento del parto. Resta infatti da lei per tre mesi,
il tempo necessario perché il nascituro venga alla luce (Lc 1,56). Il brano della Visitazione
costituisce altresi uno sviluppo interessante del precedente per quanto concerne la proclama-
zione del mistero compiutosi in Maria. Alberto Valentini osserva: «Se 1’annunciazione si era
svolta tra I’angelo e la Vergine, in un’esperienza straordinaria, ma personale e segreta, e il
mistero della maternita divina era rimasto nascosto nel cuore della fanciulla di Nazaret, nella
visitazione per bocca di Elisabetta viene ufficialmente svelato. La sua voce potente risuona non
solo nella casa di Zaccaria, ma echeggia nella comunita lucana e raggiunge i credenti di ogni
tempo e luogo. L’umile madre del Precursore, che ha sperimentato in maniera straordinaria la
potenza di Dio — al quale nulla ¢ impossibile (cf. v. 37) —, resa portavoce dello Spirito, rivela il
mistero che si & compiuto per opera dello Spirito nell’umile fanciulla di Nazaret»'™,

Il brano della Visitazione si pone in continuita con quello dell’ Annunciazione anche da un
punto di vista apostolico: «alla vocazione di Maria, rivelata in Lc 1,26-38, segue in 1,39ss la
missione di portare Cristo al mondo»'”.

Il testo successivo a quello su cui stiamo meditando ¢ dato dal Magnificat (Lc 1,46-56).
Dopo aver udito le parole di Elisabetta, Maria esulta, canta la grandezza e di Dio e le meraviglie
che egli ha compiuto in lei.

174 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture. Figlia di Sion e Madre del Signore, EDB, Bologna 2007, 118.
175 A. VALENTINIL, Maria secondo le Scritture, 125.

-94 -



2.12.4 Struttura del brano
I brano potrebbe essere diviso in due parti:

e Parte narrativa: Maria si reca da Elisabetta e le rivolge il saluto. Il bambino che Elisa-
betta porta in grembo esulta. Elisabetta, piena di Spirito Santo, si rivolge a Maria (Lc
1,39-42a).

e Discorso diretto: Elisabetta esalta Maria come Madre del Signore, donna di fede colma
di beatitudine (Lc 1,42b-45).

2.12.5 Spiegazione del brano
a) L’incontro tra Maria ed Elisabetta (Lc 1,39-41a)

Maria, alzatasi, s’incammina verso la regione montuosa, e con fretta si dirige verso una citta
di Giuda (Lc 1,39). E probabile che ella si metta in viaggio per aiutare la sua parente ormai
prossima al parto. Maria, tuttavia, va anche per constatare il segno comunicatole dall’angelo!’¢,
ma piu ancora per annunciare ¢ comunicare la salvezza. A questo proposito, cosi commenta
Origene: «Ormai possiamo cogliere appieno il significato del frettoloso viaggio di Maria verso
la regione montuosa, del suo ingresso in casa di Zaccaria e del suo saluto a Elisabetta. Tutto
cio avviene perché Maria faccia partecipe Giovanni (anche se ancora nel seno di sua madre)
del potere a lei derivato da colui che aveva concepito; e Giovanni a sua volta avrebbe fatto
partecipe sua madre della grazia profetica che aveva ricevuto». E da notare anche il motivo
della fretta. Maria si mette immediatamente in moto per prestare la sua opera di carita e portare
il lieto annuncio.

Maria «saluta» (aspdzomai) Elisabetta (Lc 1,40). Non sappiamo con precisione quali parole
Maria abbia rivolto alla sua parente in questo frangente. Una cosa € certa: esse contenevano un
invito alla gioia (cf. Lc 1,28) e, stando alla reazione di Giovanni (Lc 1,41), erano anche in grado
di comunicarla.

Nel momento in cui Maria saluta Elisabetta, il bambino che abita il suo grembo «sussulta»
(skirtao). Come vedremo commentando Lc 1,44, non si tratta del naturale movimento del bam-
bino nel seno materno (cf. Gn 25,22). «Giovanni inaugura gia la sua funzione di precursore,
facendo riconoscere a Elisabetta, con il suo sussulto, alla luce dello Spirito Santo, il Signore
nell’utero di Maria»!””. Un secondo effetto scaturito dal saluto di Maria ¢ costituto dal fatto che
Elisabetta «¢& colmata» (pimplemi) di Spirito Santo. Cio significa che quanto sta per dire ha una
dimensione pneumatica. Alberto Valentini annota: «Lo Spirito, che ¢ all’inizio della nascita di
Cristo da Maria, ¢ all’origine anche della lode-benedizione gioiosa che Elisabetta — e in lei la
comunita di Luca — rivolge a Cristo e a sua madre. Sotto il possente influsso dello Spirito,
pertanto, Elisabetta proclama a gran voce il mistero compiuto in Maria: “Benedetta te fra le
donne e benedetto il frutto del tuo grembo” (v. 42)»'7%,

176 C. GHIDELLI, Vangelo secondo Luca, in La Bibbia. Nuovissima versione dai testi originali, 111, ed. Paoline,
Cinisello Balsamo 1991, 381: «Si puo riconoscere a Maria “il diritto di vedere quel segno che I’angelo le aveva
dato” (J. Schmid) ma soprattutto si coglie in lei la corrispondenza pronta e generosa (cf. v. 39: In quei giorni...
in fretta...) alle parole con cui I’angelo le ha rivelato il progetto di Dio».

177 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca. Commento esegetico e teologico, Cittd Nuova, Roma 1992, 65-66.

178 A. VALENTINIL, Maria secondo le Scritture, 118.

-95 -



Elisabetta proclama il mistero compiutosi in Maria «a gran voce» (kraugéefi] megalé[i]). Si
potrebbe vedere qui un’allusione alla Vergine, vista come arca dell’alleanza. Nell’ Antico Te-
stamento, infatti, il popolo d’Israele saluto I’arca dell’alleanza a gran voce, quando essa entro
in Gerusalemme (cf. 1Cr 15,28; 16,4.5.42) e fu collocata nel tempio (2Cr 5,13)'7°.

b) Le parole che Elisabetta rivolge a Maria (Lc 1,41b-45)

Per prima cosa, Elisabetta dichiara Maria, a motivo della sua maternita, benedetta tra tutte
le donne (Lc 1,41b). Abbiamo qui un riflesso della venerazione che la Chiesa primitiva aveva
nei confronti di Maria'®. Anche il frutto del grembo di Maria viene benedetto da Elisabetta (Lc
1,41b). Gesu ¢ benedetto, riceve una parola di lode da parte di Elisabetta per essersi fatto uno
di noi (Gesu ¢ frutto del grembo di Maria), per essere diventato nostro fratello. E il mistero
dell’incarnazione, della prossimita di Gesu ad essere oggetto di lode.

Dopo aver pronunciato delle parole di benedizione, Elisabetta continua a parlare procla-
mando la vera identita del bambino («il mio Signore») e della madre («la madre del mio Si-
gnore»)!8!,

Ancora una volta abbiamo un’allusione a Maria, arca dell’alleanza. Le parole di Elisabetta:
«“E da dove a me questo, che la madre del Signore venga da me?”’», rimandano a queste parole
che il re Davide pronuncido quando 1’arca dell’alleanza stava per entrare in Gerusalemme:
«“Come potra venire da me 1’arca del Signore?”» (2Sam 6,9).

Le parole di Elisabetta, mediante le quali Maria viene proclamata Madre del Signore, costi-
tuiscono un invito a venerare Maria. Nell’antico Israele, infatti, come anche nei popoli circon-
vicini, la madre del re, oltre ad avere un influsso notevole sul sovrano, rivestiva una carica
ufficiale ed esercitava un’autorita diretta!®?. Non era cosi per la sposa del re. Nel racconto della
Visitazione, «non c’¢ soltanto I’onore dovuto a una semplice regina madre, ma alla madre ver-
gine del Re messianico Figlio di Dio, di colui che il Padre ha innalzato nella gloria (cf. Rm
1,4), di fronte al quale si piega ogni ginocchio (cf. Fil 2,10). Ella ¢ la madre del Re-Signore, ¢
come tale ¢ oggetto di venerazione da parte della comunita dei credenti. Ma come “nessuno
puo dire ‘Gesu ¢ Signore’ se non sotto 1’azione dello Spirito Santo” (1Cor 12,3), cosi, senza la
mozione dello Spirito, nessuno puo riconoscere in Maria la madre del Signore e rivolgersi a lei
con stupore € venerazione» %,

Elisabetta prosegue ancora, riprendendo, approfondendolo, I’evento narrato poco prima (Lc
1,41). Un elemento importante, presente in questo passaggio ¢ quello della gioia. Giovanni
«sussulta di gioia» (eskirtesen en agalliasei), quando il saluto di Maria giunge agli orecchi di
Elisabetta. Si tratta di una gioia che scaturisce dalla presenza del Messia e della salvezza da lui
donata'®®. 11 sussulto di gioia di Giovanni ed il grido festoso di Elisabetta scaturiscono dallo

Spirito Santo'®’

179 AAVV., I Vangeli, ed. Cittadella, Assisi 1975, 942.

180 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 66.

181 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 120: «Luca & testimone di una comunitd ormai matura, che
professa esplicitamente la fede nel Risorto e in tale fede venera con stupore la madre del suo Signore».

182 A VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 120, n. 39: «E eloquente il confronto di due episodi: in 1Re
1,15-21 Betsabea, sposa di Davide, si prostra davanti a lui, chiamandolo “re, mio signore (1Re 1,18.20.21.31)”;
viceversa, il re Salomone si prostra dinanzi a lei, sua madre, e le fa preparare un trono alla sua destra (cf. 1Re
2,19)».

183 A. VALENTINIL, Maria secondo le Scritture, 121.

184 Cf. A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 122.

185 Per quanto riguarda il sussulto di gioia di Giovanni originato dallo Spirito Santo, cf. Lc 1,15 con Lc 1,44.

-96 -



Le parole di Elisabetta si concludono con una beatitudine. Maria viene proclamata beata a
motivo della sua fede. La Vergine, prima ancora di concepire Gesu nel suo corpo, lo ha conce-
pito nel cuore, mediante 1’ascolto obbediente alla parola del Signore. Maria ¢ caratterizzata da
una fiducia incondizionata alla parola di Dio. La fede ¢ la radice della maternita di Maria.

-97 -



2.13 Luca 1,46-56
2.13.1 Traduzione del testo (CEI 2008)

% Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore “’e il mio spirito esulta in Dio, mio
salvatore, **perché ha guardato I’'umilta della sua serva. D’ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata. “’Grandi cose ha fatto per me 1’Onnipotente e Santo ¢& il suo nome; *°di
generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono.

S'Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore;
52ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili; >*ha ricolmato di beni gli affamati, ha
rimandato i ricchi a mani vuote. **Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua mise-
ricordia, *>come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per sempre».
®Maria rimase con lei circa tre mesi, poi torno a casa sua.

2.13.2 Passi paralleli

I1 Cantico della Beata Vergine Maria ¢ del solo Luca e dunque non ha paralleli negli altri
Sinottici. Vi sono tuttavia dei passi dell’ Antico Testamento che sicuramenti fanno da sfondo al
Magnificat:

— Il canto del mare (Es 15,1-21): Si tratta di un salmo di ringraziamento che presenta espres-
sioni affini a quelle del Magnificat: «*“Voglio cantare al Signore”»; «*“egli ¢ stato la mia sal-
vezza’y; «*“¢ il mio Dio: lo voglio lodare”»; «“la tua destra, Signore... la tua destra, Signore”»;
«*“chi é come te, maestoso in santita?”».

— L’inno di vittoria di Débora (Gdc 5,1-31): Cantico molto antico, che celebra la vittoria del
Signore, per mano di Debora, Barak e Giaele, sui Cananei. L unica espressione che rimanda al
Magnificat ¢: «““voglio cantare al Signore”». La somiglianza con il Cantico della Beata Vergine
¢ nella celebrazione, fatta con toni marziali, della vittoria del Signore.

— 1l cantico di Anna (1Sam 2,1-10): Si tratta di un inno di lode che esprime la speranza dei
poveri del Signore. Molte sono le affinita con i1l Magnificat: «“Il mio cuore esulta nel Signore,
la mia forza s’innalza grazie al mio Dio”»; «*10 gioisco per la tua salvezza”»; «“non c¢’¢ santo
come il Signore”»; «“non moltiplicate 1 discorsi superbi, dalla vostra bocca non esca arro-
ganza’»; «“‘I’arco dei forti s’¢ spezzato, ma 1 deboli si sono rivestiti di vigore”»; «*“1 sazi si sono
venduti per un pane, hanno smesso di farlo gli affamati”»; «“il Signore rende povero e arric-
chisce, abbassa ed esalta”».

— L’inno di vittoria di Giuditta (Gdt 16,1-17): Si tratta di un cantico di ringraziamento caratte-
rizzato da ricchezza di immagini, profondita di contenuto, concisione e vivacita. Espressioni
simili al Magnificat sono: «“intonate un inno al mio Dio con i tamburelli”’»; «“cantate al Si-
gnore con 1 cibali”»; «“componete per lui un salmo di lode”»; «*“esaltate e invocate il suo
nome”»; «“mi ha salvata dalle mani dei miei persecutori”»; «“allora i miei poveri alzarono il
grido di guerra e quelli si spaventarono, i miei deboli gridarono forte, e quelli furono sconvolti;
gettarono alte grida, e quelli volsero in fuga”»; «*“cantero al mio Dio un canto nuovo: Signore,
grande sei tu e glorioso, mirabile nella potenza e invincibile”»; «*“a coloro che ti temono su
sarai sempre propizio”».

2.13.3 Ambiente di origine e contesto attuale in cui ¢ collocato il brano

Ambiente di origine: Riguardo a questa tematica, va subito detto che, in realta, vi sono molte
differenze tra il Magnificat ed il contesto in cui ¢ collocato. Il Cantico della Beata Vergine non

-0O8 -



parla esplicitamente dell’annunciazione, da poco avvenuta, o della prossima nascita del Messia
davidico. Gli unici legami con il contesto prossimo sono dati dai termini «schiava» (doulé Lc
1,38.48) e dai macarismi presenti di Lc 1,45.48. Questo fa pensare che «il Magnificat sia un
salmo preesistente, che Luca, con opportuni ritocchi, ha incastonato nel racconto»'%¢. Con ogni
probabilita, questo carme dovrebbe essere sorto nel contesto liturgico di una comunita giudeo-
cristiana delle origini. Ne consegue che la lingua nella quale ¢ stato scritto potrebbe essere stata
I’ebraico o I’aramaico'?’.

Contesto attuale in cui e collocato il Cantico: nel quadro narrativo in cui si trova incastonato,
«il Magnificat canta la lode di Maria per ’avvento del suo figlio che ha inaugurato il grande
intervento salvifico di Dio destinato ad estendersi al Resto fedele d’Israele» 88

2.13.4 Struttura

Il Magnificat, incorniciato da due versetti di indole narrativa (Lc 1,46a.56), puo essere sud-
diviso in due parti:

— Prima parte (Lc 1,46b-50): 11 Signore viene esaltato con esultanza per i suoi interventi
salvifici nei confronti della propria serva e per la sua misericordia, che si estende su quanti lo
temono.

— Seconda parte (Lc 1,51-55): 11 Signore continua ad essere esaltato per aver liberato i poveri
dall’oppressione dei potenti e per aver soccorso il suo servo Israele.

2.13.5 Genere letterario

Nel suo insieme, il Magnificat racchiude in s¢ due generi letterari, mentre (come gia detto)
¢ introdotto e concluso da versetti in prosa (Lc 1,46a.56).

La prima parte del Magnificat (Lc 1,46b-50) ¢ un Canto di ringraziamento.

La seconda parte (Lc 1,51-55) ¢ costituita da un /nno, che celebra le gesta salvifiche di Dio.

2.13.6 Spiegazione del brano
a) 1l canto di ringraziamento di Maria (Lc 1,46b-50)

Lc 1,46: Nel suo cantico di ringraziamento, Maria, per timore reverenziale, non si rivolge
direttamente a Dio, ma menziona la sua «anima» (psyché) ed il suo «spirito» (pneiima). Essi
non stanno tanto ad indicare aspetti diversi aspetti della personalita della Vergine («animay:
emozioni, «spirito»: vita religiosa), quanto a suggerire che tutta la sua persona ¢ coinvolta in
questo cantico di ringraziamento.

Maria «magnifica» (megalyno) il Signore. Il verbo megalyno significa «fo crescere», «di-
lato», «proclamo grande», «esalto». La Vergine, dunque, ¢ caratterizzata da un’esistenza che
la porta ad alimentare continuamente la presenza di Dio in se stessa. Su questo sfondo, si col-
loca poi la sua esaltazione dello stesso Signore.

L’atteggiamento di Maria, che «magnifica» il Signore, ¢ diametralmente opposto a quello
di Adamo, che aveva una concezione piccola di Dio (pensava infatti che Dio temesse che
I’uomo e la donna diventassero come lui, dopo aver mangiato dell’albero della conoscenza del
bene e del male). L’interiorita della Vergine ¢ ben diversa anche da quella di Sara, che ha riso

186 A. VALENTINIL, Maria secondo le Scritture, 149.
187 Cf. A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 150.
188 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 70.

-99 -



quando Dio gli ha promesso un figlio (Gn 18,12). Da ultimo, I’atteggiamento di Maria si con-
trappone anche a quello di Israele, che nel deserto spesso non ha avuto fiducia in Dio, temendo
che il suo braccio si fosse accorciato.

Lc 1,47: L’esaltazione ¢ accompagnata dall’esultanza (agalliao) dello spirito di Maria in Dio
suo salvatore. Il famoso esegeta H. Schiirmann nota che «la successione dei verbi (magnificare
ed esultare) ha una sua logica interna: un’anima, che ha “magnificato” Dio in s¢, esplode in un
giubilo incontenibile»'®*. Questa gioia solitamente ¢ ravvisabile anche esternamente'®’.

Lc 1,48: Maria esplicita che Dio ¢ il suo salvatore per averla resa madre'®! («ha guardato»).
A questo punto la Vergine parla della sua «umiltay (fapeinosis). 1l termine rimanda certamente
alla bassa condizione sociale di Maria, ma non solo... La parola umilta rivela anche 1’atteggia-
mento interiore della Vergine, la quale «sente tutta la sua piccolezza e la sua inadeguatezza nei
confronti del compito affidatole e d’altro canto ha piena fiducia in Dio»!??>. Nonostante senta
tutta la sua piccolezza davanti al Signore, Maria ¢ pure consapevole che tutte le generazioni la
diranno beata, perché madre del Messia.

Lc 1,49: Maria spiega cio che nel v. 48 era implicito: ella sara detta beata da tutte le genera-
zioni «perché» (hoti) «il Potente» (ho dynatos) ha fatto in lei «grandi cose» (magdla). La men-
zione della potenza di Dio rimanda alle parole che I’angelo Gabriele ha detto a Maria durante
I’ Annunciazione: «“non sara impossibile (adynatései) presso Dio alcuna cosa™ (Lc 1,37). E
chiaro dunque che le «grandi cose» rimandano al mistero della maternita divina di Maria.
G. Ross¢, commentando questo versetto, afferma: «Nella vita di Maria, Dio ha compiuto
“grandi cose”. Nella Bibbia, le “grandi cose” sono le meraviglie operate da JHWH: 1’universo
creato (Gb 5,9), le gesta per eccellenza della liberazione dall’Egitto (Dt 10,21; 11,7; Sal 106,21
ecc.)... e ora ci0 che sta per nascere nel seno della vergine. Cosi egli si rivela come il Potente,
non perché guerriero (cf. Sof 3,17), ma per il mistero del concepimento verginale» ',

Dalla presa di coscienza delle grandi opere di Dio, Maria passa alla contemplazione della
sua trascendenza: «‘‘santo ¢ il suo nome”».

Lc 1,50: L’agire potente di Dio ha come suo fondamento la misericordia. L’incarnazione del
Figlio di Dio nel seno della Vergine ¢ opera della misericordia di Dio, la quale sta per riversarsi
su quanti lo temono, ossia su quanti vivono una profonda vita di relazione con lui.

Con questo versetto si opera una transizione dalla vicenda personale di Maria a quella del
popolo d’Israele.

b) L’inno che celebra le grandi opere di Dio (Lc 1,51-55)

Lc 1,51: Maria celebra ora il rovesciamento di situazione atteso dagli «umili» (anawim) del
Signore per 1 tempi messianici. Il Figlio di Dio incarnato che ella porta in grembo ¢ garanzia
che tale rovesciamento si sta gia realizzando, benché in forma germinale. Questo spiega 1’uso
dei verbi al passato. In modo particolare, il Signore, lungi dall’essere inerme, lotta e sconfigge
1 superbi, quanti si ergono sugli altri con senso di superiorita ed hanno un modo di pensare ed
impostare la vita lontano da Dio.

189 H. SCHURMANN, 1/ vangelo di Luca, 1, ed. Paideia, Brescia 1983, 176.

190 Cf. S. GRASSO, Luca, ed. Borla, Roma 1999, 78.

91 G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 71: «Egli (Dio) ha manifestato la sua vicinanza salvifica, ¢ intervenuto
nell’esistenza della Verginey.

192 S. GRASSO, Luca, 79.

193 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 71.

- 100 -



La superbia, la ricerca del potere, porta alla divisione. Dio permette questa dispersione, nella
speranza che comprendiamo quanto la superbia sia una cosa sbagliata.

Lc 1,52-53: 11 testo annuncia un rovesciamento di situazione a livello politico (i rapporti di
forze saranno ribaltati) e sociale (le condizioni di proprieta saranno capovolte). Questo si rea-
lizzera pienamente soltanto nella vita ultraterrena (cf. Lc 16,19-31). Tuttavia, sin da ora inizia
ad attuarsi. Basti pensare alle prime comunita cristiane dove i beni venivano messi in comune
e non vi era tra loro alcun bisognoso (At 4,34). I ricchi, piu che essere condannati, sono esortati
alla condivisione. In questo modo, infatti, si potrebbe intendere la proposizione: «“i ricchi ha
rimandato vuoti”».

«Il vangelo incomincia a far sentire la sua forza gia in bocca a Maria. Ma non sotto forma
di lotta di classe, di appello alla violenza, bensi come certezza che I’ingiustizia, le discrimina-
zioni e le ineguaglianze, testimonianza di un mondo opposto al volere divino, avranno fine, e
possono gia fin d’ora essere superate nella vita d’amore reciproco fra i membri della comunita.
Per Luca, la “poverta” augurata ai ricchi possiede valore nella misura in cui ¢ I’espressione di
tale circolazione di beni e comunione fra gli uomini» !,

I potenti, anche se siedono ancora sui troni, di fatto non guidano piu la storia, almeno nel
suo percorso fondamentale. La storia ormai ¢ guidata dal Signore Gesu Cristo. Egli: a) ¢ il
servo che ha reso presente il Regno di Dio; b) ¢ Colui che ha regnato dalla croce; ¢) ¢ Colui
che siede alla destra del Padre, dopo aver dato la vita per noi.

1,54-55: Maria parla ora della salvezza del suo popolo, Israele, e della fedelta di Dio alle
sue promesse.

1,54: Gesu ci ha soccorso, dando la vita per noi...

1,55: Cosa era stato detto ai padri, ad Abramo e alla sua discendenza? Che sarebbero stati
liberati dalla schiavitu e sarebbero stati introdotti nella terra promessa. Applicazione cristolo-
gica: Liberati dalla schiavitu (Gesu ha dato la vita per noi), abbiamo in Gesu “terra”, cio¢ “ri-
poso”.

Lc 1,56: 1l testo termina con la menzione di Maria che torna a casa poco prima che Elisabetta
partorisca (cf. Lc 1,57). E probabile, tuttavia, che la Vergine abbia assistito al parto della sua
anziana parente anche se, per motivi narrativi, I’Evangelista fa uscire di scena Maria prima che

Elisabetta dia alla luce Giovanni'®.

194 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 73.

195 BiBBIA TOB, nota w, con riferimento a L¢ 1,56: «I tre mesi del soggiorno di Maria giungono fino alla
nascita di Giovanni (cf. 1,36). Ma Luca menziona qui la sua partenza per concludere il racconto, come riportera
paradossalmente 1’imprigionamento di Giovanni prima del battesimo di Gesu (3,20): in questo modo egli segna
la distinzione delle scene e separa il tempo di Giovanni da quello di Gesu (cf. 1,80 dove conclude la narrazione
della giovinezza di Giovanni prima di tornare alla nascita di Gesu)».

- 101 -



2.14 Luca 4,1-13

Il brano avente per oggetto la triplice tentazione a cui Gesu ¢ sottoposto dal diavolo ha una
particolare funzione strategica all’intero del terzo vangelo. Il noto esegeta H. Schiirmann nota
infatti che «prima dell’inizio dell’attivita pubblica di Gesu (quest’episodio) lascia prevedere
una “vittoria” fondamentale di Gesu su Satana [...]. Essa crea il presupposto in base al quale
1’Unto da Dio con Spirito santo e potenza potra poi spostarsi da un luogo all’altro “facendo del
bene” e guarendo tutti i tiranneggiati dal demonio (At 10,38). Quest’azione basilare di Gesu
crea uno spazio di liberta dal potere di Satana per il “tempo di Gesu”»'%¢.

Tenendo conto del contesto prossimo in cui € collocato il brano, ossia la genealogica che da
Gesu risale tutta la storia dell’umanita fino ad Adamo, figlio di Dio (Lc 3,23-38), possiamo
affermare che, per Luca, Gesu viene presentato anche come modello di vero uomo, capace, una
volta messo alla prova, di scegliere Dio e la sua parola come riferimenti fondamentali della
propria vita'®’,

2.14.1 Traduzione

'0ra, Gest, pieno di Spirito Santo, ritorno dal Giordano ed era condotto nello Spirito nel
deserto quaranta giorni, tentato dal diavolo. E non mangio nulla in quei giorni, e quando essi
furono trascorsi, ebbe fame.

3Ora, gli disse il diavolo: «Se sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane». ‘E gli
rispose Gesu: «Sta scritto: non di solo pane vivra 'uomo». °E, avendolo condotto in alto, gli
mostrd tutti i regni della terra abitata in un attimo di tempo. °E gli disse il diavolo: «A te dard
tutta questa potenza e la loro gloria, poiché a me ¢ stata consegnata e a chi voglio la do; "se tu
dunque ti prostrerai davanti a me, sara tutta tua». *E rispondendo Gesu gli disse: «Sta scritto:
11 Signore tuo Dio adorerai € a lui solo renderai culto». Lo condusse poi a Gerusalemme e (lo)
pose sul pinnacolo del tempio e gli disse: «Se sei Figlio di Dio, gettati gin di qui; '°poiché sta
scritto: ai suoi angeli comandera riguardo a te per custodirti», !'e: «sulle mani ti porteranno,
affinché non inciampi contro una pietra il tuo piede». 'E rispondendo gli disse Gesu: «E stato
detto: non tenterai il Signore Dio tuo».

BTerminata ogni tentazione, il diavolo si allontand da lui, fino al tempo (opportuno).

2.14.2 Passi paralleli

I1 brano delle tentazioni di Gesu in Luca ¢ presente anche negli altri due vangeli sinottici,
per la precisione in Mc 1,12-13; Mt 4,1-11.

Il brano di Marco ¢ molto piu breve rispetto a quello di Luca. Marco si limita a dire in
maniera generica che Gesu viene sospinto nel deserto dallo Spirito per essere tentato da Satana
per ben quaranta giorni. L’Evangelista aggiunge che Gesu, in questo tempo di prova, se ne sta
con le bestie selvagge e gli angeli lo servono. L’ ultima annotazione, quella sugli angeli, ¢ as-
sente in Luca.

Il brano di Matteo ¢ molto piu vicino a Luca di quanto non lo sia Marco. Nonostante cio, vi
sono comunque delle differenze tra Luca e Matteo. La prima riguarda la tentazione sui pani. In
Luca ¢ al singolare: «“Se sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane”» (Lc 4,3),
mentre in Matteo ¢ al plurale: «*“Se sei Figlio di Dio, di’ che queste pietre diventino pani”» (Mt
4,3). In Luca ¢ in ballo la fame di Gesu, che, secondo il diavolo, andrebbe soddisfatta. In Matteo

196 H. SCHURMANN, /I vangelo di Luca, 1, 367.
197 J. DUPONT, Le tentazioni di Gest nel deserto, Paideia, Brescia 19852, 51-52; S. GRASSO, Luca, 135-136.

-102 -



invece a Gesu viene chiesto di saziare non soltanto la propria fame, ma anche quella del
mondo'®,

Una seconda differenza riguarda 1’ordine della seconda e terza tentazione. In Matteo, nella
seconda tentazione ¢ chiesto a Gesu di gettarsi dal pinnacolo del tempio (Mt 4,5-7), mentre
nella terza gli viene offerta la gloria di questo mondo (Mt 4,8-10). In Luca, al contrario, la
seconda e terza tentazione appaiono in ordine invertito rispetto a Matteo. A Gesu vien prima
proposta la gloria del mondo (Lc 4,5-8) e successivamente ¢ istigato a gettarsi dal punto piu
alto del tempio (Lc 4,9-12). La strategia narrativa di Luca si spiega tenendo presente che per
questo Evangelista «Gerusalemme ¢ la citta dove Gesu deve “compiere il suo trapasso” (Lc
9,31), in cui dovra subire la passione. Era conveniente che fosse proprio la che dovessero aver
termine le tentazioni e che il demonio si allontanasse da lui; € ancora la che il demonio dovra
ricomparire, non piu per “tentare” Gesu, ma per provocare la prova ultima, di cui le tentazioni
non sono che il prodromo»'®. A questo si aggiunga che per Luca la tentazione piu grave &
quella di mettere alla prova Dio stesso. Ecco perché I’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del
tempio € narrata per ultima®%.

Diverso ¢ anche il modo in cui si concludono le tentazioni in Luca e Matteo. Nel primo si
dice che, terminata ogni tentazione, il diavolo si allontana da Gesu per tornare al tempo oppor-
tuno (Lc 4,13). Nel secondo si narra invece che il diavolo lascia Gesu per lasciar spazio agli
angeli che vengono a servire quest’ultimo (Mt 4,11).

2.14.3 Delimitazione del testo

Il brano che stiamo studiando (Lc 4,1-13) si distingue dal precedente (Lc 3,23-38) per un
cambio di personaggi: scompaiono, tranne Gesu, tutti coloro che sono stati nominati nella ge-
nealogia ed entrano in scena lo Spirito Santo ed il diavolo. Altra differenza riguarda il /uogo.
Mentre la genealogia non ha alcuna indicazione in tal senso, I’episodio di Lc 4,1-13 ¢ ambien-
tato nel deserto. Un’ultima differenza ha per oggetto il tema: in Lc 3,23-38 ¢ la genealogia,
mentre in Lc¢ 4,1-13 sono le tentazioni di Gest.

I1 testo che stiamo analizzando (Lc 4,1-13) si differenzia dal successivo (Lc 4,14-15) innan-
zitutto per una variazione riguardo ai personaggi: il diavolo, che ha tentato Gesu in Lc 4,1-13,
¢ del tutto assente in Lc 4,14-15. Cambia anche 1l /uogo: dal deserto si passa alla Galilea, che
Gesu percorre in lungo e in largo. Da ultimo il fema: dalle tentazioni di Gesu si passa a parlare
dell’inizio della sua predicazione in Galilea.

2.14.4 Struttura del brano

¢ Introduzione narrativa con presentazione del luogo, dei personaggi in campo e della
tematica oggetto brano (Lc 4,1-2).
e Le tre tentazioni a cui ¢ sottoposto Gesu dal diavolo (Lc 4,3-11):
» Larichiesta di trasformare la pietra in pane (Lc 4,3-4).
» Lapretesa di adorazione in cambio della gloria mondana (Lc 4,5-8).
» L’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del tempio (Lc 4,9-12).
e Conclusione narrativa, con il diavolo che si allontana da Gesu (Lc 4,13).

198 Cf. J. RATZINGER — BENEDETTO XVI, Gesu di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, 1, 53;
G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 144.

199 J. DUPONT, Le tentazioni di Gest nel deserto, 80; cf. S. GRASSO, Luca, 135.

200 Cf. F. BOVON, Luca, 1, 230.

- 103 -



2.14.5 La forma letteraria

La forma letteraria di questa narrazione non ¢ ancora stata ben definita dagli studiosi. Pos-
siamo solo dire che presenta delle affinita con i racconti di tentazioni narrati dai pii Giudei e
con le storie rabbiniche nelle quali si narra di Abramo messo alla prova dal diavolo. E interes-
sante notare come in questi racconti il Patriarca ed il tentatore argomentino sulla base delle
Scritture*!.

2.14.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

Luca, che ha ricevuto il testo dalla fonte Q, ¢ intervenuto redazionalmente in alcuni punti.
In primo luogo, inserendo questa introduzione narrativa: «Ora, Gesu, pieno di Spirito Santo,
ritornd dal Giordano» (Lc 4,1a)?%.

In secondo luogo, I’Evangelista ha ritenuto opportuno invertire la seconda (gettarsi dal pin-
nacolo del tempio) e terza tentazione (gloria mondana)>®.

Un altro intervento redazionale di Luca ¢ dato quasi certamente dalla finale del racconto
delle tentazioni: «Terminata ogni tentazione, il diavolo si allontano da lui, fino al tempo (op-
portuno)» (Lc 4,13). La segnalazione che il tentatore sarebbe prima o poi ricomparso sulla
scena rimanda proletticamente all’inizio del racconto della passione: «Entrd, Satana, in Giuda,
chiamato Iscariota, che era del numero dei Dodici» (Lc 22,3); «“Simone, Simone, ecco: Satana
vi ha cercati per vagliarvi come il grano”» (Lc 22,31a).

Sulla base di questi indizi, possiamo affermare che il testo pervenuto a Luca, proveniente
dalla fonte Q, dovrebbe essere stato il seguente:

E Gesu fu condotto dallo Spirito nel deserto per essere tentato dal diavolo. E per quaranta giorni
non mangio nulla; .. ebbe fame. E il diavolo gli disse: «Se sei Figlio di Dio, ordina che queste pietre
diventino pane». E Gesu gli rispose: «Sta scritto: Una persona non vivra solo di paney.

Il diavolo lo condusse a Gerusalemme e lo pose sul pinnacolo del tempio e gli disse: «Se sei
Figlio di Dio, gettati giu. Sta scritto infatti: Egli dara ordine ai suoi angeli riguardo a te, e ti soster-
ranno con le loro mani, affinché tu non batta il suo piede contro una pietra». E Gesu gli rispose: «Sta
scritto: Non tenterai il Signore tuo Dioy.

E il diavolo lo condusse su un monte altissimo e gli mostro tutti i regni del mondo e il loro
splendore e gli disse: «Tutto questo ti daro, se ti prostrerai davanti a me». E Gesu gli rispose: «Sta
scritto: Ti prostrerai davanti al Signore tuo Dio e solo lui adorerai.

E il diavolo lo lascio®™.

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

I1 testo, nato nella comunita cristiana primitiva e privo di una particolare dipendenza da Mc
1,12-13, alivello formale ¢ molto compatto. Questo significa che ¢ stato steso tutto in una volta,
senza stratificazioni’®,

201 Cf. U. Luz, Matteo, 1, 249.

2027] tema di Gesu — o di chi crede in lui — abitato dalla pienezza o potenza dello Spirito Santo € caro a Luca
(cf. Lc 3,22;4,14.18; 10,21; At 6,5; 7,55; 11,24). Anche il verbo hypostrépho («ritornare) € tipicamente lucano.
Il terzo evangelista lo impiega ben 21 volte (Lc 1,56; 2,20.43.45; 4,1.4,14; 7,10; 8,37.39.40; 9,10; ecc.), a diffe-
renza di Marco ¢ Matteo che non lo utilizzano mai.

203 Cf. U. Luz, Matteo, 1, 250.

204 1. M. ROBINSON, [ detti di Gesu. Il «Proto-Vangeloy dei Detti Q in italiano, Queriniana, Brescia 2005, 22-
23.

205 Cf. U. Luz, Matteo, 1, 250-251.

-104 -



c) Storicita di Lc 4,1-13

Il racconto delle tentazioni di Gesu nel deserto potrebbe avere un qualche fondamento sto-
rico. Bisogna dunque essere prudenti nel negare a questa narrazione ogni aggancio con la vita
di Gesu?®.

Tuttavia, il racconto cosi come € pervenuto a noi non puo essere fatto risalire al Gesu storico.
La funzione della narrazione avente per oggetto le tentazioni alle quali ¢ sottoposto Gesu «¢
letteraria e teologica, e sta nel mostrare al lettore chi ¢ Gesu e come ha vissuto la sua missione.
In questa direzione occorre cercare la verita del racconto»?’.

2.14.7 Spiegazione del brano

a) Introduzione narrativa (Lc 4,1-2)

L’episodio inizia presentandoci Gesu come colui nel quale abita in pienezza lo Spirito Santo
(Lc 4,1a). In tal modo, come si esplicitera in Lc 4,18, Gesu viene caratterizzato come i1l Messia
atteso. A differenza di Marco, dove si dice che lo Spirito «scaccio» (ekballo) Gesu nel deserto
(Mc 1,12), Luca dice che Gesu, di propria iniziativa, «ritorna» (hypostrépho) dal Giordano. Per
il terzo Evangelista, ¢ piu confacente alla dignita del Figlio decidere autonomamente di lasciare
il Giordano®®. Gesu ¢ condotto, nello?*® Spirito, nel deserto (Lc 4,1b), ove per deserto s’ intende
quello di Giuda. Qui possiamo notare una differenza con il passo parallelo di Mt 4,1, ben evi-
denziata da J. Dupont: «in Matteo, Gesu ¢ condotto dalla riva del fiume al deserto e, una volta
1a, vi st ferma; in Luca, al contrario, Gesu percorre il deserto camminando sotto 1’azione dello
Spirito che sembra non gli permetta di fermarsi. Matteo scrive hypo toii pneumatos: Lo Spirito
conduce Gesu allo stesso modo che una persona ne conduce un’altra; Luca preferisce en to/i]
pneumati: si tratta di un’influenza esercitata dall’interno, non alla maniera con cui uno ¢ con-
dotto da una guida»?'®. Allargando la nostra prospettiva, possiamo anche affermare che I’essere
guidato dallo Spirito fa di Gesu stesso il modello di tutti gli uomini che si lasciano condurre
dallo Spirito (cf. Rm 8,14; Gal 5,18)*!!,

Gesu ¢ condotto nel deserto per quaranta giorni, tentato dal diavolo (Lc 4,2a). Il periodo di
permanenza di Gesu in questo luogo cosi inospitale rimanda certamente a Dt 8,2, dove il pere-
grinare di Israele nel deserto per quarant’anni € visto come un tempo di prova al quale il Signore
ha sottoposto il suo popolo. Anche per Gesu, il vagare nel deserto puo essere visto come un
periodo di prova, ossia un tempo di scelta dei valori — tra 1 quali primeggia I’adesione filiale
alla volonta del Padre — alla luce dei quali portare avanti la propria missione?!2,

206 H, SCHURMANN, /I vangelo di Luca, 1, 389.

207 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 149.

208 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 143; H. SCHURMANN, I/ vangelo di Luca, 1, 369.

209 Alla luce dell’espressione immediatamente precedente: «pieno di Spirito Santo», possiamo ipotizzare che
la preposizione en («in») qui ha valore associativo: lo Spirito Santo risiede in Gesu. Cf. M. ZERWICK —
M. GROSVENOR, A4 Grammatical Analysis of the Greek New Testament, 185.

210 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesu nel deserto, 55.

211 Cf. H. SCHURMANN, 1/ vangelo di Luca, 1, 370.

2128, GRASSO, Luca, 136, a questo proposito afferma: «La tentazione non costituisce per sé una istigazione
al male, ma ¢ un momento imprescindibile nella vita di ogni uomo in cui avviene la verifica della propria identita,
delle proprie scelte»; G. ROSSE, I/ Vangelo di Luca, 141: «Gesu ¢ tentato non perché pud essere portato a com-
mettere un male, ma per manifestare cio che di profondo c¢’¢ in Iui»; cf. F. BOVON, Luca, 1, 231-232.

- 105 -



Nel tempo della sua permanenza nel deserto, Gesu digiuna, a segno della sua dipendenza da
Colui che ¢ datore di ogni cibo e bevanda. Allo stesso tempo, il non mangiare nulla rimanda
pienezza dello Spirito che abita nel Figlio®!*.

b) Le tre tentazioni a cui e sottoposto Gesu dal diavolo (Lc 4,3-11)

Dopo aver preso in esame 1’introduzione narrativa, vediamo nello specifico ciascuna delle
tre prove a cui ¢ stato sottoposto Gesu: quella di trasformare una pietra in pane (Lc 4,3-4),
quella relativa ai regni di questo mondo (Lc 4,5-8) e, da ultimo, quella di gettarsi dal punto piu
alto del tempio (Lc 4,9-12).

+ La richiesta di trasformare la pietra in pane (Lc 4,3-4)

La prima tentazione, mediante I’espressione: «“se Figlio sei di Dio”», si ricollega diretta-
mente al battesimo. Essa consiste nel servirsi della potenza insita nella propria parola divina
per soddisfare la fame che si sta sperimentando (Lc 4,3).

Nella sua risposta, Gesu, citando Dt 8,3b, rimanda a Dio come a colui che ¢ in grado di
conservare in vita miracolosamente. I quaranta giorni trascorsi fino ad ora nel deserto senza
mangiare nulla ne sono una prova irrefutabile?'*. Allo stesso tempo, I’atteggiamento di Gesu di
fronte a questa prima prova sta ad indicare che egli «non utilizzera il potere che effettivamente
ha in quanto Figlio di Dio, per soddisfare le proprie necessita, ma mettendolo a servizio dei
poveri, e accettando per sé fino all’estremo le difficolta della sua missione»?'.

+ La pretesa di adorazione in cambio della gloria mondana (Lc 4,5-8)

Nella seconda tentazione, il diavolo mostra a Gesu, dopo averlo condotto in alto, tutti regni
della terra abitata, in un attimo di tempo (Lc 4,5). Per il terzo Evangelista, si tratta di una visione
puramente immaginaria, come suggerisce la sostituzione del «monte molto alto» (oros hy-
pseélon lian) di Mt 4,8 con la piu sobria indicazione: «condottolo in alto» (anagagon)®'S. Ab-
biamo qui, con ogni probabilita, un riferimento al mondo politico, all’epoca dominato dai Ro-
mani®!’.

Il diavolo si mostra disposto a consegnare a Gesu il potere sui regni di questo mondo e la
gloria che ne deriva, perché sono stati posti nelle sue mani (Lc 4,6). Il testo sembra suggerire
che il diavolo abbia ricevuto in possesso 1 regni di questo mondo da Dio stesso. Visto che Gesu
non mette in discussione quest’affermazione, il brano suggerisce una visione pessimistica della
gloria mondana (cf. Lc 22,25). In altre parole, 1 potenti della terra sovente non esercitano la
loro autorita con spirito di servizio, ma per i propri interessi, lasciando trasparire, almeno in
questo caso, il loro asservimento al principe di questo mondo?'8. 11 diavolo, dunque, detenendo
tutto questo potere, pud consegnarlo a chi vuole (Lc 4,6). Gesu si trova praticamente dinanzi
alla tentazione di dare un’impronta politica al ministero pubblico che si accinge ad iniziare. Il
termine «potenza» (exousia), infatti, in Luca ¢ usato in riferimento all’autorita del governatore
romano (Lc 20,20) e di Erode (Lc 23,7).

213 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 143: «pieno di Spirito, il Figlio di Dio vive di tale pienezza: ¢ il suo nutri-
mentoy; cf. H. SCHURMANN, [/ vangelo di Luca, 1, 371.

214 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 144; H. SCHURMANN, I/ vangelo di Luca, 1, 374.

215 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 144.

216 Cf. J. DUPONT, Le tentazioni di Gesu nel deserto, 62.

217 Cf. J. DUPONT, Le tentazioni di Gesu nel deserto, 65; G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 145,n. 21; H. SCHUR-
MANN, /] vangelo di Luca, 1, 375-376.

218 Cf. F. BOVON, Luca, I, 237.

- 106 -



Dunque, se Gesu ¢ disposto a prostrarsi dinanzi al diavolo, tutta la gloria relativa ai regni di
questo mondo sara sua (Lc 4,7). Gesu ¢ tentato nell’intimo del suo rapporto con il Padre. Il
diavolo, infatti, si serve dei regni di questo mondo come di un laccio per ricevere I’adorazione
nientemeno che del Figlio di Dio?'°.

Gesu, citando Dt 6,13, rimanda inequivocabilmente a Colui al quale unicamente spetta
I’adorazione ed il culto (Lc 4,8). 11 Figlio rivela di voler impostare la propria «vita come servi-
zio a Dio senza alcun obiettivo demoniaco di onnipotenza personale»??’. Gest, anche in questo
caso, «si colloca tra gli “uomini” (cf. v. 4), riconoscendo quell’esigenza fondamentale che ogni
giudeo proclamava nello §ma ‘ ogni mattina»>!.

+ L’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del tempio (Lc 4,9-12)

La terza tentazione avviene a Gerusalemme, dove il demonio vi conduce Gesu, per poi col-
locarlo sul pinnacolo del tempio (Lc 4,9a). Non ¢ facile identificare con precisione questo
punto. Probabilmente si tratta di una sporgenza sul muro esterno del tempio o su una delle sue
porte??2. Il termine pinnacolo potrebbe riferirsi anche al tetto del portico regale, da cui si scor-
geva un panorama vertiginoso sulla valle del Cedron??.

Gesu viene nuovamente tentato facendo leva sulla sua identita: se ¢ figlio di Dio si getti dal
pinnacolo del tempio (Lc 4,9b).

Visto che Gesu, nel ribattere le due precedenti tentazioni, si ¢ servito della Scrittura e dato
che ci si trova in un luogo sacro, anche il diavolo fa ricorso alla Bibbia, in special modo al Sal
90,11a.12 della LXX, nel quale il giusto dichiara la sua fiducia nella protezione proveniente da
Dio (Lc 4,10s). Gesu, che riceve la vita dal Padre (Lc 4,4) e lui solo vuol servire (Lc 4,8), viene
tentato ad una fiducia temeraria. Le due citazioni bibliche di cui si serve il diavolo sono parti-
colarmente strategiche perché, in tal modo, Gesu viene tentato a fare un male sotto parvenza di
bene. In fondo, si tratterebbe di dare una sorta di compimento a quel passo biblico secondo il
quale il Padre, anche per la mediazione dei suoi angeli, si prendera cura del Figlio in ogni
circostanza®**. Osserva H. Schiirmann: «Per il narratore la tentazione del Figlio gradito a Dio
—non piu alla disobbedienza e al distacco, ma proprio nel suo provato atteggiamento di legame
a Dio — ¢ chiaramente il vertice di tutte le tentazioni. Gesu dunque anche qui ¢ tentato nel suo
personale atteggiamento di Figlio; non si pensa a un miracolo spettacolare pseudomessianico,
poiché non vengono menzionati spettatori di sortan®%,

La risposta di Gesu ancora una volta si rifa ad un testo della Scrittura tratto da Dt 6,16:
«“Non tenterai il Signore Dio tuo”» (Lc 4,12).

c¢) 1l diavolo si allontana da Gesu (Lc 4,13)

Dopo aver dato fondo ad ogni tentazione, il diavolo si allontana da Gesu. Tuttavia non lo fa
in maniera definitiva. Tornera a tempo opportuno, ossia a Gerusalemme (cf. Lc 22,3.53). Al
rifiuto opposto da Gesu all’adorazione del diavolo, quest’ultimo rispondera uccidendo Gesu

219 Cf. H. SCHURMANN, 1/ vangelo di Luca, 1, 377.

220 Cf. F. BOVON, Luca, I, 238.

221 H. SCHURMANN, Il vangelo di Luca, 1, 378.

222 H. SCHURMANN, /I vangelo di Luca, 1, 378. Cf. F. BOVON, Luca, 1, 238.

223 Cf. S. GRASSO, Luca, 138.

224 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 146: «La citazione di una parola di Dio da alla tentazione tutto il suo peso
¢ non ne fa una richiesta assurda: ¢ proprio nella massima fiducia in una parola pronunciata da Dio stesso — e che
si presenta come un invito alla fiducia! — che Gesu puo confermare realmente di essere il Figlio di Dio».

225 H. SCHURMANN, Il vangelo di Luca, 1, 379.

- 107 -



stesso??®. A questo proposito, & particolarmente significativo citare per esteso un passaggio di

J. Dupont:

La storia della passione incomincia con il tradimento di Giuda che si reca dai sommi sacerdoti
per consegnar loro Gesu (Lc 23,2-6 = Mc 14,10-11; Mt 26,14-16). All’inizio della pericope, Luca
aggiunge una precisazione significativa: «Ora Satana entro in Giuda, chiamato Iscariote...» (Lc
22.,3). Ecco il ritorno in scena del personaggio, che si dissimula ora nel traditore. Gesu vede chiaro
e dietro 1 suoi nemici scorge 1’avversario che li spinge. Lo dichiarera al momento dell’arresto. Luca
prima riferisce le parole attestate dalla triplice tradizione: «Quand’ero ogni giorno con voi nel tem-
pio non avete steso le mani su di me» (Lc 22,53a; Mc 14,49; Mt 26,55); in seguito aggiunge, € questa
volta da solo: «ma questa ¢ la vostra ora, e il potere delle tenebrex, all ‘aiité estin hymon hé hora kai
hé exousia tou skotous (Lc 22,53b). L’«ora» dei nemici di Gesu ¢ in realta quella del potere delle
tenebre, della quale essi non sono che gli strumenti; ¢ il kairds di Satana. Bisogna riconoscere un
rapporto tra la precisazione finale del racconto delle tentazioni e le due precisazioni aggiunte da
Luca nella storia della passione. Le tentazioni e la passione sono due atti di una stessa lotta tra Gesu
e Satana: vinto nel deserto, il demonio non scompare che per preparare un’altra offensiva, quella
che condurra Gesu al supplizio della croce. Sara Satana allora che rimarra padrone del terreno; ma
non per molto tempo: solo tre giorni*?’!

226 H. SCHURMANN, Il vangelo di Luca, 1, 380.
227 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesu nel deserto, 75-76.

- 108 -



2.15 Luca 15,1-32
2.15.1 Traduzione (CEI 2008)

ISi avvicinavano a lui tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. %I farisei e gli scribi
mormoravano dicendo: «Costui accoglie 1 peccatori e mangia con loroy.

3Ed egli disse loro questa parabola: “«Chi di voi, se ha cento pecore e ne perde una, non
lascia le novantanove nel deserto e va in cerca di quella perduta, finché non la trova? *Quando
I’ha trovata, pieno di gioia se la carica sulle spalle, ®va a casa, chiama gli amici e i vicini, e dice
loro: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la mia pecora, quella che si era perduta”. "To vi
dico: cosi vi sara gioia nel cielo per un solo peccatore che si converte, piu che per novantanove
giusti 1 quali non hanno bisogno di conversione.

8Oppure, quale donna, se ha dieci monete € ne perde una, non accende la lampada e spazza
la casa e cerca accuratamente finché non la trova? °E dopo averla trovata, chiama le amiche e
le vicine, e dice: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la moneta che avevo perduto”. °Cosi,
10 vi dico, vi & gioia davanti agli angeli di Dio per un solo peccatore che si convertey.

Disse ancora: «Un uomo aveva due figli. '?Il piu giovane dei due disse al padre: “Padre,
dammi la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. *Pochi
giorni dopo, il figlio piu giovane, raccolte tutte le sue cose, parti per un paese lontano e la
sperperd il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. '*Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse
in quel paese una grande carestia ed egli comincio a trovarsi nel bisogno. '*Allora ando a met-
tersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mando nei suoi campi a pascolare
i porci. '®Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava
nulla. '7Allora ritornd in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e
io qui muoio di fame! 'Mi alzero, andro da mio padre e gli dird: Padre, ho peccato verso il
Cielo e davanti a te; "non sono pit degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei
tuoi salariati”. 2°Si alzo e tornod da suo padre. Quando era ancora lontano, suo padre lo vide,
ebbe compassione, gli corse incontro, gli si getto al collo e lo bacio. 2'11 figlio gli disse: “Padre,
ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono piu degno di essere chiamato tuo figlio”. 2?Ma
il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito piu bello e fateglielo indossare, mettetegli
I’anello al dito e i sandali ai piedi. **Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo ¢ fac-
ciamo festa, **perché questo mio figlio era morto ed & tornato in vita, era perduto ed ¢ stato
ritrovato”. E cominciarono a far festa. Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno,
quando fu vicino a casa, udi la musica e le danze; *°chiamo uno dei servi e gli domando che
cosa fosse tutto questo. 2’Quello gli rispose: “Tuo fratello ¢ qui e tuo padre ha fatto ammazzare
il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. 2*Egli si indigno, e non voleva entrare. Suo
padre allora usci a supplicarlo. 2’Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e
non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa
con i miei amici. *®Ma ora che ¢ tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze
con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. *!Gli rispose il padre: “Figlio, tu sei
sempre con me e tutto cio che € mio € tuo; *> ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo
tuo fratello era morto ed ¢ tornato in vita, era perduto ed ¢ stato ritrovato”».

2.15.2 Passi paralleli

Il testo lucano che stiamo studiando presenta passi paralleli soltanto in maniera parziale.
Delle tre parabole della misericordia, solo quella della pecora perduta ha dei paralleli, per la
precisione nel vangelo di Matteo e in quello apocrifo di Tommaso. Vediamoli:

- 109 -



Mt 18,12-14: «Che cosa vi pare? Se un uomo ha cento pecore e una di loro si smarrisce, non
lascera le novantanove sui monti e andra a cercare quella che si ¢ smarrita? In verita io vi dico:
se riesce a trovarla, si rallegrera per quella piu che per le novantanove che non si erano smarrite.
Cosi ¢ volonta del Padre vostro che ¢ nei cieli, che neanche uno di questi piccoli si perday.

Matteo colloca la parabola della pecora smarrita in un contesto diverso da quello di Luca.
Sullo sfondo, infatti, non abbiamo Gesu che accoglie i peccatori € mangia con loro, ma il di-
scorso ecclesiastico (Mt 18,1-35). In tal modo, la parabola assume una nuova prospettiva: non
ha piu la funzione di spiegare il comportamento “scandaloso” di Gesu, ma di esortare i pastori
della Chiesa a prendersi cura delle persone che, a motivo della loro fragile fede — i «piccoli»
(mikroi) —, si sono incamminate nella via della perdizione.

Vangelo di Tommaso, n. 107: «Gesu disse: “Il regno € come un pastore che aveva cento
pecore. Una di loro, la piu grande, si smarri. Lui lascio le altre novantanove e la cerco fino a
trovarla. Dopo aver faticato tanto, le disse: ‘Mi sei piu cara di tutte le altre novantanove’”».

Questo vangelo apocrifo, presentando la pecora smarrita come la piu grande e la preferita,
sembra aver travisato 1’insegnamento di Gesu presente in Luca. Nel Terzo Vangelo, infatti, il
pastore si mette alla ricerca della pecora perduta, non perché piu significativa delle altre, ma
per il semplice fatto che gli appartiene??®,

2.15.3 Delimitazione del testo

I1 brano che stiamo studiando (Lc 15,1-32) si distingue dal precedente (Lc 14,34-35) in
primo luogo a motivo dei personaggi: in Lc 15,1-2 abbiamo pubblicani e peccatori, farisei e
scribi come interlocutori di Gesu. Nelle tre parabole della misericordia (Lc 15,3-32) entrano in
campo il pastore e la pecora, la donna e la moneta, il padre e i suoi due figli. In Lc 14,34-35
non abbiamo niente di tutto questo. Gesu si rivolge a delle «folle» (dchloi) tutto sommato in-
determinate (Lc 14,25). Altra differenza tra Lc 15,1-32 e quanto precede ¢ data dal fema: in Lc
14,34-35 esso ¢ costituito dal sale che, divenuto insipido, non ¢ piu buono a nulla. In Lc 15,1-
32 il tema ¢ la misericordia di Dio verso 1 peccatori e la sua gioia nel caso in cui essi si conver-
tono.

I1 brano che stiamo studiando (Lc 15,1-32) si distingue anche dal successivo (Lc 16,1-8) dal
successivo a motivo dei personaggi: in Lc 16,1 scompaiono pubblicani, peccatori, scribi, fari-
sei, ecc... ¢ compaiono i discepoli. Nella parabola dell’amministratore infedele (Lc 16,2-8)
entrano in scena un uomo ricco, i1l suo amministratore e 1 debitori del ricco. Cambia anche il
tema: non piu la misericordia di Dio, ma la scaltrezza.

2.15.4 Struttura del testo
I1 testo che stiamo per analizzare puo essere suddiviso in quattro parti.

Introduzione narrativa (Lc 15,1-2):
e [ pubblicani ed 1 peccatori ascoltano Gesu (Lc 15,1).
e [ farisei e gli scribi mormorano per 1’accoglienza che Gesu riserva loro (Lc 15,2).

Parabola della pecora smarrita e poi ritrovata (Lc 15,3-7):
e Introduzione narrativa (Lc 15,3).
e Parabola (Lc 15,4-6).
e Applicazione (Lc 15,7).

228 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 600.

- 110 -



Parabola della moneta perduta e poi ritrovata (Lc 15,8-10):
e Parabola (Lc 15,8-9).
e Applicazione (Lc 15,10).

Parabola del Padre misericordioso (Lc¢ 15,11-32):
e Partenza del figlio minore, che, dissipati i suoi beni, torna dal Padre (Lc 15,1-20a).
e Accoglienza festosa del figlio minore da parte del Padre (Lc 15,20b-24).
e Reazione?® del figlio maggiore € suo dialogo con il Padre (Lc¢ 15,25-32).

2.15.5 La forma letteraria

Ci troviamo dinanzi al genere letterario parabola.
2.15.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

L’introduzione narrativa, in cui si parla dei pubblicani e dei peccatori che si avvicinano a
Gesu e dei farisei che mormorano, dovrebbe essere opera redazionale lucana (Lc 15,1-2). La
parabola tradizionale dei due fratelli, ’'uno perduto e ritrovato e 1’altro alterato per la miseri-
cordia del padre, avrebbe suggerito a Luca un’introduzione in cui mettere in campo due cate-
gorie di persone: da un lato pubblicani e peccatori, dall’altro farisei e scribi che criticano Gesu
per la sua benevolenza. Nel realizzare tale incipit, Luca potrebbe aver avuto una buona fonte
di ispirazione in Marco, nel cui vangelo Gesu ¢ criticato da scribi e farisei perché mangia con
pubblicani e peccatori (Mc 2,16).

Potrebbe essere opera dell’Evangelista anche la parabola della moneta perduta (Lc 15,8-10).

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Luca dovrebbe aver ereditato la parabola della pecora perduta (Lc 15,3-7) dalla fonte Q. Ne
¢ prova il fatto che essa si trova anche in Matteo.

Non ¢ chiara invece la provenienza della parabola avente per oggetto la moneta perduta (Lc
15,8-10). Qualora provenisse dalla fonte Q, dobbiamo supporre che Matteo, nel quale tale pa-
rabola ¢ assente, abbia avuto a disposizione un esemplare di Q nel quale essa mancava e dunque
diverso da quello utilizzato da Luca. Si potrebbe anche ipotizzare che questa parabola abbia
fatto parte del materiale proprio a cui Luca ha attinto. Terza ipotesi, gia considerata, la parabola
della dracma perduta ¢ redazionale.

Da ultimo, la parabola del padre misericordioso (Lc 15,11-32) proviene certamente dalla
fonte propria di Luca.

¢) Paternita gesuana delle parabole

Non sembra vi siano motivi cogenti per non attribuire tali parabole a Gesu stesso. Come
testimoniato piu volte dai Vangeli, egli ¢ stato benevolo con quanti venivano definiti peccatori
ed ha certamente condiviso il pasto con loro. In tal modo, ha mostrato il volto misericordioso
del Padre ed ha ridonato speranza a quanti si erano allontanati dall’ Amore vero e dalle sue vie.
Il comportamento di Gesu, avra sicuramene suscitato le critiche di quanti si ritenevano giusti,

229 Da notare come la reazione alterata del figlio maggiore (Lc 15,28-30) forma una sorta di inclusione con la
mormorazione di scribi e farisei (Lc 15,2).

- 111 -



i quali non erano necessariamente o esclusivamente farisei. Di fronte alla reazione dei benpen-
santi, Gesu ha ritenuto opportuno rispondere loro con delle parabole, esortandoli, in tal modo,
a far proprio I’atteggiamento del Padre di cui lui & stato manifestazione°.

2.15.7 Spiegazione del brano

a) Gesu accoglie i peccatori, suscitando avversione (Lc 15,1-2)

Il nostro brano inizia segnalando che tutti i pubblicani e i peccatori si avvicinano a Gesu per
ascoltarlo.

Gesu ha sempre avuto un atteggiamento di particolare benevolenza nei confronti di queste
persone: Tra i suoi discepoli troviamo un pubblicano, Levi (Lc 5,27s); Gesu non disdegna di
mangiare con 1 pubblicani ed 1 peccatori sin dalle prime battute del suo ministero pubblico (Lc
5,29ss); la peccatrice che piange ai suoi piedi ottiene dal Signore — tra lo stupore generale — il
perdono dei propri peccati (Lc 7,47ss); tra le persone che lo seguono troviamo delle donne che
sono state guarite da spiriti cattivi (Lc 8,2); persone segnate da poverta e malattia hanno accesso
al regno di Dio (Lc 14,21ss). Questo atteggiamento di Gesu attira tutti 1 pubblicani e 1 peccatori.
E interessante soffermarsi prima sul verbo «avvicinarsi» (eggizé) e poi sull’aggettivo «tutti»
(pantes).

I1 testo non dice semplicemente che essi vanno presso di lui, ma che si avvicinano. Si ha
quasi la sensazione che tutti gli emarginati vogliano accostarsi a lui, attratti dalla sua benevo-
lenza. Gesu ha scalfito 1 loro cuori. Altrimenti queste persone — che in un certo senso non
avevano motivi per cambiare condotta di vita — non si sarebbero mai accostate a lui. Il verbo
eggizo, tra 1’altro, lo si ritrova anche in Lc 10,9.11, nel quadro della missione dei settantadue
discepoli. In quel contesto, il verbo indica I’avvicinarsi del regno di Dio alla civilta degli uo-
mini, segnata da malattia e peccato. Dio, in Gesu, si rende prossimo all’'uomo sofferente e
I’uomo a sua volta risponde avvicinandosi a Gesu. L’interesse che 1 pubblicani e 1 peccatori
hanno per Gesu non ¢ spuntato dal nulla. Esso ha le sue radici nell’amore e nella cura che il
Signore ha nei confronti di quanti sono lontani da Dio. In altre parole: I peccatori si sono sentiti
amati da Gesu e non possono far altro che avvicinarsi a lui.

I pubblicani ed i peccatori si accostano a Gesu in modo costante: «si avvicinavano»®!. Il
testo lascia intendere che ad un certo punto si era creato un cammino alla cui testa vi era Gesu.

Particolarmente significativo & anche ’aggettivo pdntes**. Si ha quasi la sensazione di una
universalizzazione della salvezza portata da Gesu.

I pubblicani e peccatori si avvicinano a Gesu per ascoltarlo. Vogliono ascoltare lui. Siccome
si sentono amati ed accolti, sono certi che egli comunichera loro parole di vita.

I farisei e gli scribi osservano come Gesu accoglie e condivide il pasto con queste persone.
L’atteggiamento del Signore non puo che provocare la loro reazione sprezzante?.

Il verbo greco prosdéchomai che noi traduciamo con «accogliere», ricorre 14 volte nel NT.
In ben nove occasioni (Mc 15,43; Lc 2,25.38; 12,36; 23,51; At 23,21, 24,15; Tt 2,13; Gd 21)

230 Cf. G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 607-608. E. SCHWEIZER, Il vangelo secondo Luca, Paideia, Brescia
2000, 232.

231 In greco abbiamo la coniugazione perifrastica ésan ...eggizontes, che equivale all’imperfetto.

232 Secondo G. NOLLI, Luca, 686, indicherebbe «molti» e non «tutti».

233 Essa puo essere ravvisata dall’uso del pronome hotitos, che in questo contesto possiamo tradurre con «co-
stuiy.

- 112 -



certamente significa «aspettare». In tre ricorrenze (Lc 15,2; Rm 16,2; Fil 2,29) puo essere tra-
dotto con «accogliere». Nel nostro brano, la traduzione piu adeguata ¢ certamente «accoglierey.
Tuttavia, alla luce anche della parabola del Padre misericordioso, non credo si possa escludere
del tutto I’immagine di un Gesu che, ancor prima di accoglierli, attende I’avvicinarsi di pubbli-
cani e peccatori.

Dopo aver accolto 1 peccatori, Gesu condivide il pasto con loro. Mangiare insieme era segno
di profonda comunione. L’atteggiamento di Gesu, dunque, non poteva che suscitare scandalo.
Tra I’altro, per 1 farisei, esso costituiva anche una violazione della legge. Nel libro del Levitico,
ad esempio, il Signore esorta il popolo a distinguere cio che ¢ santo da cio che ¢ profano, cio
che ¢ impuro da cio che ¢ puro (Lv 10,10).

b) La parabola della pecora smarrita e poi ritrovata (Lc 15,3-7)

La critica dei farisei e degli scribi trova risposta per mezzo di un discorso parabolico (v. 3).

Gesu si appella all’esperienza dei pastori che, smarrita una pecora, non ci pensano due volte
a mettersi alla sua ricerca (v. 4). Merita qualche considerazione il verbo usato da Luca per
indicare lo smarrirsi della pecora: apdllymi. Questo verbo ha come significato principale: «ro-
vinare» (0 «rovinarsi»), «distruggere» (o «perire»). Secondariamente puo significare anche
«perdere» (o «essere perso»). E interessante notare che Matteo, nella parabola parallela a que-
sta, non usa apollymi, bensi planao («svioy, «fo deviare», «mi smarrisco», «ingannoy, «mi
lascio ingannare»). Il verbo apollymi lo usera per dire, uscito dalla parabola, che il Padre celeste
non vuole la perdizione eterna di nessuno dei piccoli. Questo significa che Luca lascia gia
intravedere, nella pecora che si perde, la persona umana che va verso la propria rovina. Questo
aiuta a comprendere maggiormente il particolare zelo del pastore che si mette sulle sue tracce.

Una volta che il pastore ha trovato la pecora, se la pone sulle spalle (v. 5). Non puo essere
diversamente: 1’animale, stremato, ha bisogno di essere trasportato dal pastore. Tuttavia, in
Luca, questo gesto manifesta anche I’amore del pastore per la pecora.

Giunto a casa, il pastore chiama gli amici ed 1 vicini per invitarli a condividere la gioia per
il ritrovamento della pecora (v. 6). L’immagine sembra eccessiva. S’intravede sin da ora la
gioia del cielo per la salvezza di una sola persona.

L’applicazione della parabola mette in rilievo come la gioia di Dio per un solo peccatore che
si converte ¢ talmente grande da superare quella che sperimenta nei confronti dei giusti (v. 7).
Da notare 1’uso del verbo metanoéo. Si tratta di un verbo composto dalla preposizione metd
(che in parole composte puod implicare 1’idea di mutazione) + il verbo noéo («riflettoy,
«pensoy). La vera conversione, che rallegra Dio, ¢ quella che porta ad un cambio di mentalita
e, conseguentemente, di vita.

Nel passo parallelo di Matteo, il punto su cui converge la parabola (/a pointe) non ¢ la gioia
del pastore per il ritrovamento della pecora perduta, bensi la preoccupazione del pastore per la
ricerca della smarrita.

¢) La parabola della moneta smarrita e poi ritrovata (Lc 15,8-10)

Una donna possiede dieci dracme e ne perde una. La dracma equivaleva ad un denaro, la
paga giornaliera che riceveva un lavoratore. A questo punto accende luce, spazza la casa atten-
tamente finché non la trova (v. 8).

-113 -



Trovatala, chiama anch’essa le amiche per gioire insieme del ritrovamento della moneta
(v.9).

Segue anche in questo caso I’applicazione sulla gioia di Dio e dei suoi angeli per la conver-
sione di un peccatore (v. 10).

Questa parabola si differenzia dall’altra per un particolare degno di nota: la pecora smarrita
se ne va lontano dalle altre novantanove. In altre parole, si perde andando fuori. La moneta si
perde dentro casa. L’insegnamento € abbastanza chiaro: ci si puo perdere anche stando dentro
la casa di Dio, come sta accadendo ai farisei e agli scribi che sono lontani dai sentimenti di
Cristo.

d) La parabola del Padre misericordioso (Lc 15,11-32)

La parabola inizia con la presentazione dei protagonisti: un padre e i suoi due figli (Lc
15,11).

La richiesta del figlio piu giovane, che domanda di ricevere la parte di proprieta che gli
spetta, benché il genitore sia ancora vivo (Lc 15,12), rientra tra i diritti di cui egli godeva. Resta
tuttavia il fatto che, anche se motivata dal desiderio di farsi una vita all’estero®*, la sua richiesta
¢ piuttosto irrispettosa nei confronti del padre. Se anche I’altro figlio avesse avanzato una ri-
chiesta simile, il genitore sarebbe rimasto senza proprieta e, fattosi vecchio, sarebbe stato co-
stretto a mendicare presso i propri figli. Come regola generale di comportamento, era preferi-
bile lasciare che il genitore restasse in possesso dei propri beni per tutta la durata della sua vita.
Ad ogni modo, alla richiesta del figlio, che domanda di avere la parte di patrimonio che gli
spetta (ousia), il padre acconsente, dandogli la sua eredita (bios), in virtu della quale potra
vivere serenamente. La parte di patrimonio spettante a questo giovane quasi certamente com-
prendeva anche appezzamenti di terreno e case.

Radunate le sue cose e, probabilmente, convertiti 1 beni immobili in denaro liquido, il figlio
piu giovane parte per un paese lontano e la sperpera tutti i suoi beni vivendo «dissolutamente»
(asotos) (Le 15,13). E da notare che I’avverbio asatds, che solitamente si traduce «in modo
dissolutoy, alla lettera significa: «senza speranza di salvezzay. Si tratta infatti di un termine
composto dall’alfa privativa e dal verbo s0/i/zo («salvare»). Il lettore accorto non pud non
notare la sfumatura etica suggerita dall’avverbio asotos.

A questo punto, in quella regione arriva la carestia e il giovane inizia ad essere nel bisogno,
ossia viene a trovarsi in una situazione di grave indigenza (Lc 15,14).

In un estremo tentativo di sopravvivere, si mette a servizio di un abitante di quella regione.
Quest’ultimo lo manda a pascolare la sua mandria di porci (Lc 15,15). Anche se il testo non lo
dice esplicitamente, il giovane, a contatto con questi animali, diventa ritualmente impuro, ta-
gliato fuori da ogni forma di vita cultuale. La sua relazione con Dio ne ¢ fortemente condizio-
nata. Preso dalla fame, brama di essere saziato con le carrube di cui si nutrono i porci, ma non
gli viene concesso neanche questo misero cibo (Lc 15,16)%%.

A questo punto, il giovane rientra in sé e pensa alla casa di suo padre, dove persino gli operai
abbondano di pani, contrariamente alla situazione di miseria in cui si trova lui (Lc 15,17).

234 G. ROSSE, 11 Vangelo di Luca, 608-609: «(Quello di cercare fortuna all’estero era un) uso del tutto corrente
nella Palestina dell’epoca, che non era in grado di nutrire 1’intero popolo. Mentre la popolazione giudaica della
Palestina non superava il mezzo milione, ben quattro milioni di Giudei vivevano nella diasporay.

235 Con il termine kerdtion («carruba») si intende una grossa fava, ammaccata e scura, dal sapore agrodolce.
All’epoca, i porci erano nutriti anche con un composto formato da avanzi di olive, uva schiacciata, erba.

-114-



L’espressione «rientrare in sé», nel mondo dell’epoca, aveva spesso una connotazione reli-
giosa; significava riprendere la via del ritorno a Dio.

Il figlio decide di tornare dal Padre e prepara il discorso da fargli: «Padre, ho peccato contro
il cielo e contro di te» (Lc 15,18). Il termine «cielo» viene impiegato per evitare di nominare
Dio direttamente. L’incipit della confessione del figlio ¢ particolarmente interessante perché
lascia intendere che peccare contro 1’'uomo implica mancare anche contro Dio. Proseguendo
nel suo monologo interiore, il giovane figlio mostra di esser cosciente non solo di aver perso
ogni diritto sulle proprieta del padre, ma anche di aver perso I’onore ¢ la sua identita filiale (Lc
15,19). «Essere chiamatoy, al passivo, significa, infatti, essere.

Alzatosi, il giovane figlio s’incammina verso suo padre (Lc 15,20a).

Mentre il giovane figlio ¢ ancora lontano, il padre lo vede, segno che stava aspettando amo-
rosamente il suo ritorno, e si commuove (Lc 15,20). Il verbo greco che abbiamo tradotto con
commuoversi € splagchnizomai. Rimanda al sostantivo spldgchnon, indicante le parti interne
del corpo, in modo particolare le viscere. Il padre, alla vista del giovane figlio, freme di com-
passione, ¢ profondamente toccato dal suo arrivo. Non va passato sotto il silenzio il fatto che
splagchnon, per estensione assume il significato di «ventre», «grembo materno». Menzionando
le viscere, il testo potrebbe rimandare all’amore di Dio che, oltre ad assumere I’aspetto paterno,
possiede anche quello materno. In questo stato d’animo, il padre si mette a correre, modo di
fare che, pur non essendo consono alla sua autorita ed alla sua eta, dice lo slancio con cui va
verso 1l figlio. Giunto presso suo figlio, gli si getta al collo, impedendogli, in tal modo, di
umiliarsi prostrandosi a terra. Da ultimo, lo bacia in segno di perdono e di comunione. Il padre,
la cui autorita ¢ fuori discussione, mostra un amore cosi grande nei confronti del figlio, da
andare oltre ogni regola.

A questo punto, il figlio inizia a pronunciare la confessione che si era preparato prima di
intraprendere il viaggio di ritorno verso il padre (cf. Lc 15,18s). Non fa in tempo a recitarne
I’ultima parte, nella quale avrebbe voluto chiedere di essere trattato come uno dei suoi servi
(Lc 15,20). Il comportamento del padre lascia intendere che tale petizione ¢ del tutto inoppor-
tuna.

Alle parole del figlio, il padre risponde comandando ai servi di consegnargli degli oggetti
che dicono la sua piena reintegrazione nello status precedente (Lc 15,22). Innanzitutto, intima
di rivestire il giovane della «prima veste» (stolén téen proten). Qual ¢ il significato di questa
«prima veste»? Tutto dipende da come intendiamo 1’aggettivo protos («primoy), che nel nostro
testo ricorre all’accusativo femminile (protén). «Prima» pud avere un senso qualitativo, ciog:
«la piu bellay. In questo caso si sta facendo riferimento alla veste che veniva consegnata ad un
ospite per onorarlo. L aggettivo di cui ci stiamo occupando puo essere inteso anche temporal-
mente. In altri termini, si sta facendo riferimento alla veste che il figlio indossava (cf. Gn 37,3)
prima di andarsene da casa e che il padre, lungi dal consegnarla ad altri, ha conservato gelosa-
mente. In questo caso — che ¢ quello da noi preferito — chiederebbe ai servi di «tirarla fuori»
(ekphéro)**¢ dall’armadio o dal baule e di farla «indossare» (endyo) al figlio®’.

L’anello al dito, probabilmente era il sigillo, mediante il quale al figlio veniva nuovamente
data autorita. I sandali erano il segno dell’uomo libero, dunque del figlio. Gli schiavi, infatti,
andavano scalzi.

2611 verbo ekphéro ¢ composto dalla preposizione ek («da») + il verbo phéro («portare»). Significa dunque
«portare day.
237 Cf. F. BOVON, Luca, 11, 626.

-115-



Dopo aver riconsegnato al giovane la dignita figlio, il padre da il via ad un banchetto festoso
(Lc 15,23). Il motivo della gioia ¢ dato dal passaggio realizzatosi, per la misericordia del padre,
nella vita del figlio: dalla morte alla vita, dallo smarrimento al ritrovamento (Lc 15,24).

Termina qui la scena incentrata sulla festa motivata dal ritorno del figlio piu giovane. Luca
ricorda al lettore che per il peccatore ¢ aperta la via della salvezza, purché riconosca i1 propri
peccati e si orienti verso Dio. La redenzione perd non viene dall’uomo, per quanto possa essere
pentito, ma dal Signore. Essa resta pur sempre un dono a cui I’'uomo non puod giungere con le
sole sue forze.

Nel frattempo, il figlio maggiore si trovava nei campi. Tornando verso casa, sente della
«musica» (symphonia) e dei «cori» (choroi)**® (Lc¢ 15,25). Dopo aver chiesto ad uno dei servi
che cosa fosse tutto cio (Lc 15,26), viene a sapere che il figlio minore ¢ tornato ed il padre ¢ in
festa perché lo ha «riavuto» (apolamband) «sano» (hygiaind) (Lc 15,27). Qui occorre notare
che, alla fine del I sec., il verbo hygiaino («essere sano», «avere buona salute», «guarirey)
poteva anche indicare una salute interiore. Similmente apolambdné in alcuni casi aveva un
tono spirituale. Nulla vieta di intendere 1’espressione «riavere sano» in un doppio registro®*°.

Saputo questo, il figlio maggiore si adira e non vuol saperne di entrare. Il suo atteggiamento
ricorda quello del profeta Giona quando vide la benevolenza di Dio nei confronti degli abitanti
di Ninive (Gio 4,1.4.9), oppure quello dei giusti di fronte all’apparente successo degli empi
(cf. Pr 3,31-32; Sal 37,1.7). Questo tipo di reazioni, suscitate dalla misericordia o tolleranza
divina, sono sempre state criticate nell’ Antico Testamento. Lo sono anche in Luca. Infatti, alla
reazione del fratello maggiore, viene accostata quella che del padre che, uscito supplica il figlio
ripetutamente (Lc 15,28). Da notare ’uso del verbo parakaléo all’imperfetto, tempo che, in
greco, indica azione ripetuta o continuata nel passato.

I1 figlio, senza troppi riguardi (manca 1’appellativo «padre») enumera al suo genitore i propri
meriti: I’averlo servito come uno schiavo (douleuo) per tanti anni e il non aver mai trasgredito
un suo comando (15,29). In preda alla rabbia, il figlio maggiore mostra quanto inautentico fosse
il suo rapporto con il padre, visto piu che altro come un padrone (Lc 15,29). I figlio maggiore,
continuando a rivolgersi al padre, prende distanza da suo fratello. Non lo chiama infatti: «mio
fratello», ma: «questo tuo figlio» (Lc 15,30). Il figlio maggiore non riesce a comprendere I’at-
teggiamento del padre: il figlio minore non merita alcun festeggiamento e questo ¢ vero. Il
padre pero non guarda al merito, perché il suo amore ¢ gratuito. Egli ama a prescindere...

I1 padre si rivolge al figlio maggiore con particolare affetto, evitando in tal modo di accre-
scere la sua rabbia (Lc 15,31). Allo stesso tempo, cerca di riportare il figlio maggiore verso suo
fratello: «questo tuo fratello» (Lc 15,32). La parabola termina con il padre che esorta il figlio
maggiore a condividere a gioia per il fratello ritrovato. La parabola termina cosi, senza che si
sappia se il fratello maggiore abbia accolto o meno I’esortazione del padre. Ci troviamo dinanzi
ad una parabola con la finale “aperta”. In tal modo, I’invito del Padre esce dal racconto e diventa
appello al lettore, in modo particolare ai giusti, perché condividano la gioia di Dio per ogni
peccatore che si converte.

238 Chorés pud significare: «danza», «danza corale», «coro». La Vulgata cosi traduce ékousen symphéonias
kai choron («udi musica e cori»): «audivit symphoniam et chorum.
239 Cf. F. BOVON, Luca, 11, 627.

-116 -



2.16 Luca 24,13-35
2.16.1 Traduzione del testo (CEI 2008)

BEd ecco, in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio di nome
Emmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, '“e conversavano tra loro di tutto
quello che era accaduto. *Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesu in persona si av-
vicind e camminava con loro. '®Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo. '"Ed egli disse
loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si ferma-
rono, col volto triste; *uno di loro, di nome Cléopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a Geru-
salemme! Non sai ci0 che vi & accaduto in questi giorni?». "Domando loro: «Che cosa?». Gli
risposero: «Cio che riguarda Gesu, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole,
davanti a Dio e a tutto il popolo; *°come i capi dei sacerdoti e le nostre autorita lo hanno con-
segnato per farlo condannare a morte € lo hanno crocifisso. 2'Noi speravamo che egli fosse
colui che avrebbe liberato Israele; con tutto cid, sono passati tre giorni da quando queste cose
sono accadute. ?Ma alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino
alla tomba **e, non avendo trovato il suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una
visione di angeli, i quali affermano che egli & vivo. **Alcuni dei nostri sono andati alla tomba
e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui non 1’hanno visto».

»Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto cid che hanno detto i profeti! *Non
bisognava che il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». *’E, comin-
ciando da Mos¢ e da tutti 1 profeti, spiego loro in tutte le Scritture cio che si riferiva a lui.
28Quando furono vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare pit
lontano. *Ma essi insistettero: «Resta con noi, perché si fa sera e il giorno € ormai al tramonto».
Egli entrod per rimanere con loro. *°Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recitod la benedi-
zione, lo spezzo e lo diede loro. 3'Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma egli
spari dalla loro vista. ¥Ed essi dissero 1’un I’altro: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore
mentre egli conversava con noi lungo la via, quando ci spiegava le Scritture?». **Partirono
senza indugio e fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che
erano con loro, **i quali dicevano: «Davvero il Signore & risorto ed ¢ apparso a Simone!». **Ed
essi narravano ci0 che era accaduto lungo la via e come I’avevano riconosciuto nello spezzare
il pane.

2.16.2 Passi paralleli

L’unico passo parallelo si trova nel vangelo secondo Marco: «Dopo questo, apparve sotto
altro aspetto a due di loro, mentre erano in cammino verso la campagna. Anch’essi ritornarono
ad annunciarlo agli altri; ma non credettero neppure a loro» (Mc 16,12-13).

Il brano dell’evangelista Marco, oltre ad essere decisamente piu breve rispetto al parallelo
lucano, mette in particolare rilievo 1’incredulita degli Undici, 1 quali non danno credito a quanti
hanno visto il Risorto. Il tema dei discepoli di Gesu caratterizzati dalla poca fede ¢ tipico del
vangelo secondo Marco (cf. Mc 4,40; 9,19).

2.16.3 Delimitazione del brano

Il brano che stiamo studiando si differenzia dal precedente (Lc 24,1-12) per una cesura ri-
guardante il zempo: la tomba vuota viene scoperta di buon mattino (Lc 24,1), mentre il dialogo
tra Gesu e i discepoli di Emmaus avviene di pomeriggio (Lc 24,29). Altra distinzione va fatta
riguardo al luogo: quanto narrato in Lc 24,1-12 avviene presso la tomba. Solo in Lc 24,9-11 ci
st colloca in un posto distinto. Il dialogo tra Gesu e 1 due discepolo nel pomeriggio del primo

-117 -



giorno dopo il sabato avviene invece lungo la strada che conduce ad Emmaus. Un’ulteriore
differenza ¢ data dai personaggi: in Lc 24,13-35 compaiono i due discepoli di Emmaus ed il
Risorto, assenti in Lc 24,1-12. Scompaiono invece i due uomini che annunciano la vittoria di
Gesu sulla morte (ricevono una semplice menzione in Lc 24,23), le donne (anch’esse sempli-
cemente menzionate in Lc 24,22-24) e Pietro (Lc 24,12). Un’ultima differenza riguarda il tema:
in Lc 24,1-12 ¢ la scoperta della tomba vuota, mentre il Lc 24,13-35 ¢ il dialogo del Risorto
con 1 due discepoli di Emmaus.

Il brano di cui ci accingiamo a fare 1’esegesi si differenzia dal successivo (Lc 24,36-49) a
motivo dei seguenti elementi: /uogo: quanto narrato in Lc 24,13-35 si colloca (tranne Lc 24,33-
35) lungo la via che conduce a Emmaus, mentre quanto raccontato in Lc 24,36-49 avviene in
Gerusalemme. Altra differenza riguarda i personaggi: in Lc 24,13-35 (tranne Lc 24,33-35) ab-
biamo solo il Risorto con i due di Emmaus. In Lc 24,36-49, il Risorto ¢ con tutto il gruppo dei
discepoli. Un’ultima differenza riguarda il fema: in Lc 24,13-35 ¢ la conversazione tra il Risorto
e 1 due di Emmaus, in Lc 24,36-49 la comparsa di Gesu in mezzo ai discepoli, I’insegnamento
che rivolge loro, I’invio in missione dei discepoli da parte del Risorto.

2.16.4 Struttura del brano
L’episodio del Risorto con i discepoli di Emmaus puo essere diviso in tre parti:

— La tristezza per una speranza disattesa (Lc 24,13-24).

— Gesu nelle Scritture e nel Pane (Lc 24,25-31).

— Gesu nella testimonianza dei suoi discepoli (Lc 24,32-35).
2.16.5 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

I1 testo presenta molti tratti tipicamente lucani, sia riguardo al lessico che alla teologia. Per
quanto concerne il lessico, ascrivibili a Luca sono il verbo poreriomai («camminare, «andarey,
Lc 24,13.28); I’espressione kai egéneto («e avvenney, Lc 24,15.30) e la costruzione perifrastica
esan poreuomai («erano camminanti», Lc 24,13). Per quel che riguarda il pensiero teologico,
tipici del Terzo Evangelista sono il concetto del progetto/disegno di Dio («non era forse neces-
sario?», Lc 24,26) ed il rappresentare Gesu come colui che da compimento alle antiche profezie
(Lc 24,25.27). Possiamo concludere dicendo che il racconto certamente porta 1’impronta
dell’Evangelista, anche se non ¢ chiaro quale ne sia ’ampiezza.

b) Lo sviluppo della tradizione anteriore al testo pervenuto a noi

Il testo, quasi sicuramente, non ¢ una creazione dell’Evangelista. Egli lo ha ricevuto dalla
tradizione propria, probabilmente gia in forma scritta. Anche in questo caso ci vengono in aiuto
la terminologia e alcuni tratti stilistici. Per quanto riguarda la terminologia, possiamo affermare
che il testo presenta molte parole che non sono attribuibili a Luca: homiléo («conversarey, Lc
24,14); symbaino («accaderew, Lc 24,14); prospoiotimai («fare come se», Lc 24,28); cosi come
anche I’espressione: «“o stolti e lenti di cuore”» (Lc 24,25). Per quanto concerne lo stile, tipico
del materiale proprio ereditato da Luca ¢ quello di evidenziare il nome dei protagonisti di una
vicenda, in questo caso quello di Cléopa. Luca, dunque, riceve dalla tradizione propria un rac-
conto messo per iscritto da un autore anteriore a lui e di altissimo spessore letterario.

-118 -



Prima di essere messo su carta dall’autore anteriore a Luca, 1’episodio certamente ¢ stato
narrato in forma orale. Lo studioso F. Bovon individua quelle caratteristiche tipiche della nar-
razione orale, rintracciabili anche in Lc 24,13-35: «la storia narrata basta a se stessa; di dimen-
sioni limitate, fa intervenire pochi personaggi; svolge una funzione che va oltre 1’episodico;
una volta raccontata infine nutre la fede delle prime comunita»?*. Risulta alquanto difficoltoso
risalire al racconto orale nella sua fase primitiva. Qualora Mc 16,12-13 (che racconta 1’appari-
zione del Risorto a due discepoli che si stavano recando in campagna) sia dipeso da una fase
originaria del racconto poi accresciutosi fino ad assumere la forma attuale, possiamo pensare
che il nucleo della narrazione abbia avuto per oggetto I’apparizione del Risorto a due discepoli
in cammino verso la campagna. Al loro ritorno, costoro hanno raccontato 1’episodio ai loro
compagni, senza essere creduti.

2.16.6 Spiegazione del brano

a) La tristezza per una speranza disattesa (Lc 24,13-24)

Il racconto dell’apparizione del Risorto ai due discepoli in cammino verso Emmaus inizia
con un’indicazione di ordine temporale: «in quello stesso giorno». Per la precisione si tratta del
primo giorno della settimana, la domenica, lo stesso in cui € risorto Gesu (cf. Lc 24,1). Questo
aspetto non va trascurato, perché nasconde il senso profondo di tutto il racconto. Alla fine del
primo secolo, I’evangelista Luca riporta in forma scritta questo episodio per dire ai suoi lettori
(tra 1 quali ci siamo anche noi) che il Risorto lo si incontra in un modo del tutto particolare nel
giorno della domenica. E in esso che I’assemblea cristiana si riunisce per ascoltare le Scritture
e spezzare il pane eucaristico. Questi due elementi li ritroveremo nella seconda parte del rac-
conto e fondano quest’interpretazione dell’episodio ormai accolta da tutti gli studiosi.

I due discepoli sono in cammino verso Emmaus, un villaggio non ancora identificato con
chiarezza e distante circa sessanta stadi (11 km) da Gerusalemme. Probabilmente delusi per
come ¢ finita la vicenda del loro Maestro, si allontanano da Gerusalemme. Mentre discutono
di tutto quello che ¢ accaduto, cio¢ degli eventi drammatici legati alla parabola terrena del
Cristo, nonché della scoperta della tomba vuota (Lc 24,14), Gesu stesso, avvicinatosi, si mette
a «camminare con loro» (syneporeueto autois) (Lc 24,15). Con quest’indicazione, I’Evangeli-
sta vuol ricordare ai lettori che nel loro pellegrinaggio terreno, lungi dall’essere soli, godono
della costante presenza del Risorto. Tuttavia essa non sempre viene riconosciuta, proprio come
accaduto ai due in cammino verso Emmaus (Lc 24,16).

A questo punto il Divino Viandante chiede ai due discepoli di cosa stiano parlando (Lc
24.17). Essi si fermano con il volto triste (Lc 24,17) e uno di loro, chiamato Cléopa®*!, mani-
festa tutta la sua sorpresa per il fatto che Egli non sappia cosa sia successo a Gerusalemme nei
giorni precedenti (Lc 24,18). L’afflizione che li pervade ¢ il segno che essi non avevano real-
mente accolto la parola che Gesu durante il suo ministero terreno aveva loro consegnato, se-
condo la quale il Figlio dell’'uomo, dopo aver subito la morte, I’avrebbe sconfitta con la risur-
rezione (cf. Lc 9,22; 18,33). La mestizia ¢ il sentimento tipico di chi scopre nella parola del
Signore una nuova modalita di vita, ma, non aderendovi con fede, non la fa calare nella propria

240 F. BOVON, Luca, 11, 554.

241 Nome greco, abbreviazione di Cleopatro. Secondo un’antica tradizione, sarebbe zio di Gesu. Leggiamo
infatti in EUSEBIO DI CESAREA, Storia ecclesiastica, 3,11: «Tutti, con unanime consenso, stimarono Simeone,
figlio di quel Cléopa, ricordato anche nel testo evangelico, meritevole di sedere sul trono episcopale di quella
diocesi (Gerusalemme), per il fatto di essere, come si diceva, cugino del Salvatore (Egesippo dice infatti che
Cleopa era fratello di Giuseppe)».

- 119 -



storia. Un esempio caratteristico lo troviamo nell’episodio dell’uomo ricco che non ha il co-
raggio di mettere in pratica I’esortazione di Gesu a dare i suoi beni ai poveri e a seguirlo. Per
questo motivo la tristezza entra nel suo cuore (Lc 18,23). Cosi ¢ anche per i discepoli di Em-
maus. Non avendo creduto fino in fondo alle predizioni di Gesu sulla sua risurrezione, sono
vinti dall’amarezza e si stanno allontanando dalla comunita dei discepoli.

Il Divino Viandante vuol saperne di piu e chiede di essere informato circa le cose di cui
stanno discutendo (Lc 24,19). I due discepoli gli parlano di Gesu di Nazaret, da loro definito
come un profeta (cio¢ uno che parla a nome di Dio) potente in opere e in parole, «davanti»
(enantion) a Dio e a tutto il popolo?*? (Lc 24,19). I sommi sacerdoti ¢ i capi del popolo non lo
hanno accolto e, quel che ¢ peggio, lo hanno consegnato al supplizio della croce (Lc 24,20).
Essi speravano che Gesu avrebbe liberato Israele dall’invasore straniero e dall’oppressione da
lui esercitata sul popolo dell’alleanza. La tragica morte del Messia sul Calvario ha posto la
parola fine sulle aspettative che 1 suoi seguaci riponevano in lui. A questo si aggiunga che, al
termine del ferzo giorno, a dispetto delle predizioni fatte da Gesu circa la sua risurrezione nel
terzo giorno (Lc 9,22; 18,33), Dio non sembra essere intervenuto per riabilitare il Figlio suo:
«ma in aggiunta a tutte queste cose, sta passando questo terzo giorno, da quanto queste cose
sono accadute» (Lc 24,21). Tuttavia la testimonianza di alcune donne, le quali affermano di
aver trovato la tomba vuota e aver visto degli angeli proclamare che Gesu ¢ vivo (cf. Lc 24,3-
7), 1i ha sconvolti (Lc 24,22s).

b) Gesu nelle Scritture e nel Pane (Lc 24,25-31)

Appena Cléopa — uno dei viandanti di Emmaus — termina di parlare, Gesu prende la parola
per rimproverare i due discepoli di «stoltezza» (andétoi**’) e «lentezza» di cuore nel credere
alle parole dei profeti. Essi avevano gia annunciato, anche se velatamente, che il Cristo sarebbe
morto e risorto (cf. Lc 18,31; 22,37). I discepoli avrebbero dovuto approfondire il messaggio
profetico a livello intellettuale per poi aderirvi con il cuore. Essi invece sono stati incapaci di
comprendere adeguatamente questa Parola e di aderirvi, per il semplice fatto che essa era scon-
certante. Dopo aver lasciato intendere che le sue sofferenze sono secondo le Scritture, Gesu,
andando avanti nell’esposizione, invita i discepoli a leggere la sua Passione da un punto di vista
totalmente nuovo: Essa ¢ stata la via che gli ha permesso di accedere alla sua gloria, quella
della risurrezione (Lc 24,26). Un passo del Nuovo Testamento che puo aiutarci a capire meglio
questo brano ¢ la lettera di S. Paolo Apostolo ai Filippesi, quando afferma: «(Cristo Gesu), pur
essendo nella condizione di Dio, [...] umilio se stesso facendosi obbediente fino alla morte ¢ a
una morte di croce. Per questo Dio lo esalto e gli dono il nome che ¢ al di sopra di ogni nome»
(Fil 2,6.8-9). E interessante notare come Gesu, per aiutare i due discepoli a credere che egli ¢
si 1l Cristo, ma crocifisso e risorto, torni alle Scritture (Lc 24,27). La fede nasce sempre dalla
proclamazione evangelica.

Giunti nei pressi del villaggio, Gesu si accinge a lasciare 1 due viandanti. Essi pero lo esor-
tano a restare con loro, dato che ormai ¢ giunta la sera. Mentre si trova a tavola con 1 due
discepoli, Gesu prende il pane, recita la benedizione, lo spezza ¢ lo da ai suoi commensali.
L’espressione spezzare il pane rimanda alla celebrazione eucaristica. E questo infatti il modo
in cui essa viene indicata negli Atti degli Apostoli (At 2,42.46; 20,7). A questo punto gli occhi
dei discepoli vengono aperti (da Dio) e riconoscono Gest, ma egli diventa per loro «invisibile»

242 Ossia un profeta che si pone sotto lo sguardo di Dio e si presenta al popolo. Cf. F. BOVON, Luca, 111, 561.

243 L aggettivo andetos € composto dall’alfa privativa + notis («mente»). Puo essere tradotto con «privo di
sennoy, «privo del pensiero», «non intelligentey.

- 120 -



(aphantos). 11 Risorto non scompare; semplicemente d’ora in poi si manifestera in modo unico
nel pane di vita eterna. Ne faranno esperienza coloro che crederanno alla sua presenza nell’Eu-
caristia.

c) Gesu nella testimonianza dei suoi discepoli (Lc 24,32-35)

I discepoli — dopo che il “Divino viandante” si ¢ sottratto alla loro percezione sensibile —
tornano con la mente al momento in cui Gesu ha camminato con loro e si rendono conto di
come la sua interpretazione della Scrittura abbia avuto la forza di accendere 1 loro cuori. Detto
in altri termini, la spiegazione di Gesu, oltre ad aver gettato una nuova luce sulle antiche Scrit-
ture, ¢ stata una parola che ha riacceso la fiamma della speranza nell’anima dei discepoli. A
questo punto essi, alzatisi, tornano a Gerusalemme. L’aver riconosciuto Gesu nella Scrittura e
nella frazione del pane, fa si che i due di Emmaus si riapproprino della loro identita di discepoli
e siricongiungano al resto del gruppo. Gli Undici e quelli che sono con loro stanno gia parlando
della risurrezione del Signore e della sua apparizione a Simone (Pietro). E lui, dunque, il primo
ad aver visto il Risorto. E sulla sua testimonianza che il gruppo dei discepoli riprende vita. In
questo contesto, i due di Emmaus narrano la loro esperienza.

2.16.7 Il messaggio del brano nel contesto

Il testo che stiamo meditando ¢ preceduto dal racconto incentrato sulla scoperta della tomba
vuota da parte delle donne e sull’annuncio della risurrezione del Signore recato da due angeli
(Lc 24,1-12). 1l sepolcro privo del corpo di Gesu costituisce, grazie anche al messaggio ange-
lico, gia un segno della sua vittoria sulla morte. Il brano che narra di Gesu e dei discepoli di
Emmaus conferma il dato precedente: il Signore ha realmente vinto la morte e questo € signi-
ficato in maniera eminente dalla sua apparizione a due dei suoi seguaci. 11 brano successivo
(Lc 24,36-49) allarga ulteriormente la prospettiva, in quanto presenta 1’apparizione di Gesu a
tutti i discepoli ed il mandato che essi ricevono di annunciare la conversione ed il perdono dei
peccati a tutti i popoli.

- 121 -



217 Atti 2,1-13

2.17.1 Traduzione del testo

"Mentre stava compiendosi il giorno della Pentecoste, erano tutti insieme nello stesso luogo.
2Venne improvvisamente dal cielo un fragore, come di un vento che si abbatte impetuoso e
riempi tutta la casa dove erano seduti *e apparvero loro, dividendosi, lingue come di fuoco e se
ne poso una su ciascuno di loro, *e tutti furono riempiti di Spirito Santo ed iniziarono a parlare
in altre lingue, come lo Spirito Santo dava a loro di esprimersi.

A Gerusalemme soggiornavano dei Giudei, uomini pii, da ogni nazione di quelle sotto il
cielo. SAvvenuta quella voce, la moltitudine si raduno e fu confusa, perché ciascuno li udiva
parlare nella propria lingua. ’Erano fuori di sé e si meravigliavano dicendo: «Ecco, non sono,
tutti questi che parlano, Galilei? ®E come mai noi (li) udiamo ciascuno nella propria lingua,
(quella) in cui siamo stati generati? °Parti, Medi, Elamiti, abitanti la Mesopotamia, Giudea,
Cappadocia, Ponto e I’Asia, '°Frigia, Panfilia, Egitto ¢ le parti della Libia presso Cirene, ¢ i
residenti romani, !'Giudei e proseliti, Cretesi e Arabi, li sentiamo parlare nelle nostre lingue le
meraviglie di Dio». ?Erano tutti fuori di sé e perplessi, dicendo I’uno all’altro: «Che cosa vuol
essere questo?». *Ma altri, deridendoli, dicevano: «sono pieni di mosto».

2.17.2 Delimitazione del testo

Il brano che stiamo studiando (At 2,1-13) si distingue dal precedente (At 1,15-26) in primo
luogo per via di una cesura temporale: in At 2,1 si parla infatti del giorno di Pentecoste che
stava per compiersi. Altra differenza ¢ data dal fema: in At 1,15-26 esso ¢ dato dalla sostitu-
zione di Giuda, al posto del quale viene eletto Mattia, mentre in At 2,1-13 ¢ costituito dalla
discesa dello Spirito Santo.

I1 testo di cui ci stiamo occupando (At 2,1-13) si distingue dal successivo (At 2,14-36) in
ordine al tema: in At 2,1-13 ¢ la Pentecoste, mentre in At 2,14-36 abbiamo la spiegazione di
questo evento, primo kérygma della Chiesa: la discesa dello Spirito Santo, compimento delle
antiche profezie, ¢ un segno della realizzazione dei tempi messianici***; Gesu di Nazaret, cro-
cifisso e ucciso dai Giudei per mezzo dei pagani, ¢ stato risuscitato da Dio, siede alla destra del

Padre, ha effuso lo Spirito Santo, ¢ Signore e Cristo.

2.17.3 Suddivisione del testo

Il brano che stiamo studiando puo essere suddiviso in due parti:
e La discesa dello Spirito Santo ed il parlare in lingue (At 2,1-4).
e Reazione della moltitudine presente all’evento (At 2,5-13).

2.17.4 La forma letteraria

La forma letteraria ¢ quella della teofania, 1 cui elementi caratteristici sono: il cielo, il fra-
gore, il fuoco, la voce (cf. Es 19,16-19; 20,18). Il testo presenta comunque anche elementi tipici

244 C. GHIDELLI, Atti degli Apostoli, in La Sacra Bibbia. Testo greco e versione italiana con commento, ap-
parato critico e passi paralleli, Marietti, 1978, 41: «Il dono dello Spirito infatti secondo le profezie (Nm 11,24-
30; Is 44,2ss; 61,1ss; Ez 36; 39,29; Zc 12,10; Gl 3,1-5) caratterizza a tal punto la fine dei tempi da diventare un
segno della loro prossimita e della loro presenza. Con lo Spirito suo infatti Jahve comunica il dono della profezia
(cf. Is 55,11; Zc 1,6; Sal 147,15), conforta i suoi fedeli (cf. Nm 11,17.25; Gdc 6,34; 15,14; 1Sam 10,6s; 11,6),
mette a disposizione di tutti la salvezza (cf. Is 1,16-20; Ger 4,14; Ez 47,3) e raduna una comunita (Is 44,3s; 54,13;
Ger 31,32ss). E in questo contesto generale che la profezia di Gioele si rivela quanto mai atta ad interpretare il
carattere messianico-escatologico del dono dello Spirito e ad annunciare percio la presenza dei tempi messianici».

- 122 -



dell’apocalittica, della quale sono un segnale la congiunzione «come» (hdsper) e 1’avverbio
«improvvisamente» (dphno). L apocalittica infatti ama evidenziare I’inafferrabilita del divino
ed il suo irrompere improvviso con espressioni simili a questa che troviamo nel libro dell’ Apo-
calisse: «Fui preso dallo Spirito nel giorno del Signore e udii dietro di me una voce potente,
come di tromba, che diceva» (Ap 1,10). In questo versetto, la voce del Figlio dell’'uomo, non
essendo riducibile alle nostre categorie, viene descritta semplicemente con una realta che gli
somiglia: «come di trombay. Al contempo, I’irrompere improvviso e sorprendente del divino ¢
suggerito dalla voce che sorprende alle spalle 1’autore del libro.

2.17.5 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La redazione del testo

La collocazione del dono dello Spirito Santo nel contesto della festa di Pentecoste ¢, proba-
bilmente, lucana. A questo proposito, afferma G. Rossé: «Non esiste alcun altro testo del
Nuovo Testamento, all’infuori di Atti 2,1, che nomini la Pentecoste come giorno del dono dello
Spirito»*®.

I vv. 5-8.11b-13 dovrebbero essere opera dell’Evangelista. Le domande che la moltitudine
si pone riguardo al parlare in lingue da parte dei discepoli sembrano essere state redatte al fine
di preparare il successivo discorso di Pietro (At 2,14-36)%*¢. A questo potremmo aggiungere
anche considerazioni di ordine lessicale e stilistico. Per quanto riguarda il lessico, il verbo
existemi («essere fuori di sé»), presente in At 2,7.12, ¢ tipico di Luca. Ricorre infatti 17 volte
nel NT, di cui 11 in Lc-At (Lc 2,47; 8,56; 24,22; At 2,7.12; 8,9.11.13; 9,21; 10,45; 12,16).
Stessa cosa dicasi per il verbo thaumdzo («stupirsi», «meravigliarsi»), presente in At 2,7: lo
troviamo 43 volte nel NT, di cui 18 in Lc-At (Lc 1,21.63; 2,18.33; 4,22; 7,9; 8,25; 9,43;
11,14.38; 20,26; 24,12.41; At 2,7; 3,12; 4,13; 7,31; 13,41). Per quanto concerne lo stile, pos-
siamo osservare che sovente, in Luca, 1 verbi thaumdzo e existémi introducono domande (Lc
4,22; 8,25; At2,7.12;9,21).

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo

Sono da attribuirsi alla tradizione i vv. 2-4 € 9-11a**". Riguardo ai vv. 9-11a, si pensa che

essi siano anteriori a Luca per il fatto che menzionano diversi popoli 1 quali, nel prosieguo del
libro, non avranno alcun ruolo, mentre non si citano la Macedonia ¢ 1’ Acaia, che avranno una
funzione importante nelle vicende narrate degli Atti>*®. Questa lista dei popoli, enumerando
regioni della diaspora giudaica, prima di essere inserita da Luca nel libro degli Atti, potrebbe
aver svolto la funzione di elenco dei luoghi da cui provenivano 1 pellegrini che si recavano a
Gerusalemme?®®. Luca avrebbe poi inserito questa lista dei popoli per rivelare la portata uni-
versale dell’evento pentecostale.

245 G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 127.

246 Cf. G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, Paideia, Brescia 1985, 340.

247 G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 340: «secondo I’opinione prevalente dei piu recenti studiosi, biso-
gna ritenere che due siano i complessi che entrano in questione come basi tradizionali: un racconto sull’inizio del
parlare in lingue nella comunita delle origini e 1’elenco dei popoli». E comunque doveroso segnalare che il vo-
cabolario di At 2,4 ¢ tipicamente lucano: «riempire» (pimplémi), che nel NT ricorre 24 volte, di cui 22 in Lc-At;
«Spirito Santo» (pnetima hagion); «esprimersi» (apophthéggomai), che nel NT ricorre soltanto in At 2,4.14;
26,25. Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 132, n. 44.

248 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 125.

249 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 137.

-123 -



c) Storicita dell’evento

Alla base della tradizione di cui stiamo trattando abbiamo certamente un fenomeno straor-
dinario avvenuto nella comunita di Gerusalemme e attribuito allo Spirito Santo (cf. 1Cor
12,4.8.11.28; 14,1; 1Ts 1,5; 5,19)*%.

2.17.6 Spiegazione del brano

a) La discesa dello Spirito Santo ed il parlare in lingue (At 2,1-4)

Il racconto inizia parlando del giorno della Pentecoste che sta per «compiersi» (sympléroo).
E da escludere interpretazione secondo la quale questo giorno stia terminando. Nel successivo
discorso di Pietro verremo infatti a sapere che sono le nove del mattino (At 2,15). Al massimo
il testo potrebbe suggerire che stia per concludersi il periodo che porta alla Pentecoste. Tuttavia,
per una piu profonda interpretazione del verbo sympleroo, € opportuno uno sguardo alle sue
ricorrenze all’interno della Scrittura, che sono solo tre, tutte in Luca (Lc 8,23;9,51; At 2,1). Da
tale carrellata si evince che il verbo significa «riempire», come si intuisce molto bene da Lc
8,23: «Ora, mentre essi navigavano, si addormento. E scese una tempesta di vento sul lago e si
riempivano (syneplérounto) ed erano in pericolo». L’uso di questo verbo quasi sicuramente
costituisce un rimando alle precedenti parole di Gesu, con le quali ha preannunciato ai discepoli
il dono dello Spirito Santo (At 1,5.8), promessa che ora sta per compiersi. L’impiego di sym-
pleroo, in riferimento alla Pentecoste, sembra inoltre suggerire che, con la discesa dello Spirito
Santo, questa stessa festa giunge ad una sua pienezza.

La festa di Pentecoste in epoca arcaica era chiamata festa delle settimane (Es 34,22; Nm
28,26; Dt 16,10.16; ecc.), delle primizie (Es 23,16; 34,22; Nm 28,26), o della mietitura (Es
23,16). Festa delle settimane stava ad indicare che tale solennita ricorreva sette settimane, piu
un giorno, dopo la Pasqua. Festa delle primizie afferiva invece all’offerta delle primizie del
frumento sotto forma di pane, che dava inizio al computo che avrebbe portato alla solennita del
cinquantesimo giorno, come si legge nel libro del Deuteronomio: «Conterai sette settimane.
Quando si mettera la falce nella messe, comincerai a contare sette settimane e celebrerai la festa
delle Settimane per il Signore, tuo Dio, offrendo secondo la tua generosita e nella misura in cui
il Signore, tuo Dio, ti avra benedetto» (Dt 16,9s). Festa della mietitura aveva come punto di
riferimento la conclusione della mietitura del grano. Come forse avremo gia intuito dalle righe
precedenti, una questione piuttosto dibattuta riguardava il giorno in cui bisognava iniziare il
computo delle sette settimane. Questo perché 1’indicazione del Levitico non era molto chiara:
«Dal giorno dopo il sabato, cio¢ dal giorno in cui avrete portato il covone per il rito di eleva-
zione, conterete sette settimane complete» (Lv 23,15). Di fronte a questa indicazione piuttosto
generica, vi furono scelte diversificate, riscontrabili ancora nel I sec.: 1 Sadducei contavano i
cinquanta giorni a partire dalla Pasqua; 1 Farisei dal sabato successivo alla Pasqua e gli Esseni
dal sabato successivo all’ottava di Pasqua. Il calcolo di questi ultimi aveva il pregio di far
coincidere la Pentecoste con gli eventi del Sinai, come leggiamo nel libro dell’Esodo: «Al terzo
mese dall’uscita degli Israeliti dalla terra d’Egitto, nello stesso giorno, essi arrivarono al deserto
del Sinai» (Es 19,1).

In epoca neotestamentaria la festa di Pentecoste commemorava il dono della Torah sul Sinai
e la conclusione dell’ Alleanza tra Dio e il suo popolo.

250 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 127.

124 -



Il testo prosegue affermando che «tutti» (pdntes) erano insieme nello stesso luogo. Chi sono
questi «tutti»? Con ogni probabilita si fa riferimento ai centoventi fratelli menzionati preceden-
temente (At 1,15). In tal modo, soprattutto con 1’uso dell’aggettivo «tutti», si suggerisce la
dimensione ecclesiale della venuta dello Spirito Santo®!.

Costoro si trovano «insieme» (homoti), «nello stesso luogo» (epi to auto). Quanti stanno per
ricevere il dono dello Spirito Santo si trovano in una casa (At 2,2), nella «camera alta» di cui
si ¢ parlato precedentemente (At 1,13). La sottolineatura posta sullo stare insieme nello stesso
luogo rimanda all’unanimita, come suggerito anche da At 1,12-14. E sulla comunita unita, pro-
babilmente nella preghiera, che scende lo Spirito Santo, come gia era sceso su Gesu mentre
stava in orazione®>,

La comparsa di un fragore dal cielo — ossia da Dio — ¢ improvvisa (At 2,2). Questo fatto
rimanda all’imprevedibilita del Signore, al suo agire in una modalita che I’'uomo non puo im-
maginare né calcolare. Il termine greco che abbiamo tradotto con «fragore» ¢ échos. All’interno
della Bibbia, echos india il frastuono delle onde del mare (Lc 21,25); il rumore del tuono (Sir
46,17); il suono squillante di una tromba (Sal 150,3; Eb 12,19). Nel testo che stiamo analiz-
zando, Luca assimila il fragore al vento che si abbatte impetuoso. In tal modo I’Evangelista fa
intendere al lettore che lo Spirito Santo & potenza divina che irrompe nella storia®>.

I1 fragore riempie la casa: tipico del divino ¢ colmare la totalita (cf. Es 19,18; Is 6,3). Coloro
sui quali irrompe il vento impetuoso sono seduti, probabilmente, come suggerito da At 1,14, in

atteggiamento di ascolto o di preghiera (cf. Lc 10,39)%*,

Al fragore fa seguito ’apparizione di lingue infiammate che si stanno dividendo (At 2,3). 11
dettaglio delle lingue che si separano va tenuto in seria considerazione, perché contribuisce ad
interpretare la Pentecoste cristiana sullo sfondo del dono della Legge avvenuto sul Sinai. Ri-
portiamo, a questo proposito, un interessante passaggio di J. Dupont:

Questo verbo («dividersi») consente un nuovo accostamento con le tradizioni rabbiniche relative
agli eventi del Sinai; sulla santa montagna la voce di Dio si sarebbe «divisa» in sette voci e poi in
settanta voci o lingue, quanti sono i popoli. Riportiamo, come esempio, una sentenza attribuita a
R. Johanan (del III sec. d. C.): «La voce (divina) usci e si divise in settanta voci, cosi che tutti i
popoli in settanta lingue la comprendano; e ogni popolo intese la voce nella sua lingua propriay.
Non ¢ provato che tradizioni di questo genere esistessero fin dal primo secolo; tuttavia non si po-
trebbero trascurare questi paralleli, i quali mostrano, se non altro, che I’idea di una «divisione» della
voce o parola di Dio, nel momento in cui si comunica agli uomini, ¢ sicuramente nella linea di una

lettura giudaica del racconto biblico della promulgazione della Legge®*”.

Il fuoco, elemento teofanico (cf. Es 3,2s; 19,18; 24,17; Dt 4,11s; Eb 12,18), esprime ’inaf-
ferrabilita e la dinamicita di Dio, la Sua forza purificatrice, nonché il calore che promana da
Lui. Ora, tutte queste prerogative divine stanno per essere attribuite allo Spirito Santo. Le lin-
gue di fuoco preludono al dono del parlare in lingue, narrato nel versetto successivo. Ciascuna
di esse «si posa» (kathizo) su uno dei presenti ¢ da compimento alla precedente profezia del

21 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 129; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 343. J. DUPONT, Studi sugli
Atti degli Apostoli, Paoline; Roma 1973, 827-828, pensa piuttosto agli apostoli ed alle persone aggregate a loro
(Maria, madre di Gesu, alcune donne e i fratelli di lui), di cui si fa menzione in At 1,14.

252 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 129.

233 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 130.

234 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 130.

255 J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 834.

- 125 -



Battista: «“Egli vi battezzera in Spirito Santo e fuoco”™» (Lc 3,16)*°. 1l verbo kathizo («se-
dersi», «posarsi») indica lo stabilirsi, il dimorare, in altre parole: il prendere possesso®’. Lo
Spirito Santo dunque scende su ciascuno dei presenti per prenderne dimora e orientarne la vita.

I presenti sono riempiti di Spirito Santo (At 2,4). Si compie la precedente promessa di Gesu
(Lc 24,49; At 1,5.8). Si tratta di un evento che, pur essendo unico, come significato dall’aoristo
indicativo «furono riempiti» (eplésthésan), perdura, come lascia intendere ’espressione: «dava
(imperfetto indicativo di didomi) loro di esprimersi». Osserva, a questo proposito, G. Rossé:
«Lo Spirito comunicato sara da questo momento continuamente operante nella chiesa, per gui-
darne la missione, per rendere capaci gli apostoli al loro compito di testimonianza»>3. In virta
della Potenza ricevuta, i discepoli iniziano a parlare in altre lingue. Il fenomeno narrato non ¢
quello della glossolalia (parlare estatico e inintelligibile), ma della xenolalia (parlare in lingue
straniere), come si evince da At 2,6.8.11. Il senso dell’evento ¢ chiaro: il vangelo, espresso in
varie lingue, deve raggiungere tutte le nazioni>>, anche se in At 2,1-13 i destinatari sono Giudei

e proseliti.

b) La reazione della moltitudine presente all 'evento (At 2,5-13)

Il racconto ora focalizza la propria attenzione sui Giudei, uomini pii, abitanti in Gerusa-
lemme, provenienti da ogni nazione di quelle che sono sotto il cielo (At 2,5). Secondo alcuni
studiosi, dovremmo essere di fronte a Giudei della diaspora, trasferitisi a Gerusalemme per
abitarvi stabilmente?®’. 11 motivo di tale scelta dovrebbe essere stato quello religioso, come
suggerito dal sintagma «uomini pii». In effetti, dalle varie nazioni della terra, diversi Giudei —
come anche alcuni proseliti (cf. At 2,11) — sovente decidevano di andare a vivere in Gerusa-
lemme per osservare con maggior fedelta la Legge, per dare compimento al ritorno dalla di-
spersione preannunciato dai profeti, per attendere con maggior fervore il Messia (cf. Zc 14,4,
Mi 3,1), o per morire nella terra dei padri*®!. Tuttavia, sembra preferibile pensare a Giudei della
diaspora, come suggerito dalle tante lingue parlate dai discepoli in tale frangente, convenuti a
Gerusalemme come pellegrini appositamente per la festa’®?. Nella lista dei popoli infatti (At
2,9-11a) si parla di «abitanti» (katoikotintes) la Mesopotamia, il Ponto, 1’Asia, la Frigia, ecc. e
poi di «residenti» (epidemotintes) Romani. Ad ogni modo, quello che conta maggiormente ¢
che, nella strategia narrativa del racconto, «questi Giudei della diaspora vanno considerati in
un certo senso come rappresentanti dei popoli del mondo, i quali sono presenti in essi, almeno

parzialmente»?63.

236 Cf. C.K. BARRETT, Atti, I, Paideia, Brescia 2003, 145; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 346.

257 Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 835.

258 G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 132. Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 837. Diversa ¢ I’opinione
di C.K. BARRETT, Atti, 1, 146, per il quale «il suo (dello Spirito Santo) intervento ¢ provocato da circostanze
eccezionali come il giorno di pentecoste o la comparizione di un apostolo dinanzi a una corte giudaica. E percid
inevitabile che 1’aiuto manifesto dello Spirito sia pensato, o quantomeno descritto, come occasionale piuttosto
che costantey.

259 Cf. ROSSE, Atti degli Apostoli, 132-133; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 347.

260 Tn effetti, il verbo katoikéo, che abbiamo tradotto con «soggiornarex» o «abitarex, significa appunto «vivere
in una localita per una certa durata di tempo» (BDAG). Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 853-854.

261 Cf. ROSSE, Atti degli Apostoli, 133-134; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 348.

262 Cf. C.K. BARRETT, Atti, 1, 149.

263 G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 348.

- 126 -



Avvenuta questa voce, la moltitudine si raduna e resta disorientata. Ognuno infatti sente i
discepoli parlare nella propria lingua (At 2,6). Non ¢ chiaro a cosa si riferisca il termine «voce»
(phoné): il fragore? 1l parlare in lingue? Probabilmente Luca dovrebbe riferirsi al fragore?**,
Ad ogni modo, I’Evangelista non sembra essere troppo interessato a questi dettagli, quanto
invece al messaggio globale insito nell’evento della Pentecoste.

La moltitudine convenuta «¢ fuori di sé» (existémi) e «si meravigliay (thaumdzo) per il fatto
che dei Galilei siano in grado di esprimersi in una molteplicita di lingue (At 2,7). Lo stupore
potrebbe essere dato dalla constatazione che proprio dei Galilei — non reputati persone di grande
cultura — siano in grado di parlare in lingue straniere’®®. La meraviglia rimanda quindi alla
straordinarieta dell’evento e prepara I’adesione di fede che la moltitudine dara dopo aver udito
la spiegazione di Pietro (At 2,41).

La seconda domanda che la moltitudine si pone (At 2,8) conferma che ci troviamo dinanzi
ad un fenomeno di xenolalia. I diversi gruppi linguistici odono 1 discepoli ciascuno nella pro-
pria lingua. Da notare ’avverbio pas («come mai») che indica un certo stupore®%¢.

A questo punto viene introdotta la lista dei popoli presenti all’evento (At 2,9-11a). Essi sono
enucleati partendo dagli abitanti che si trovano a nord-est del Tigri (Parti, Medi, Elamiti), ci si
sposta poi a sud-ovest menzionando la Mesopotamia. A questo punto ci si dirige, dopo aver
menzionato stranamente la Giudea, in Asia Minore (Cappadocia, Ponto, Asia, Frigia, Panfilia).
Si passa poi ad elencare alcune regioni dell’ Africa nord-orientale (Egitto, Libia, Cirene). Si
menzionano poi i Romani. Di nuovo si nominano i Giudei, con i proseliti*®’, per poi concludere
con i Cretesi e gli Arabi.

Tutti costoro odono, nella loro lingua, i discepoli mentre raccontano «le meraviglie di Dio»
(ta megaleia tou theoir) (At 2,11b). L’espressione rimanda certamente agli interventi di Dio
nella storia della salvezza, da Abramo fino a Gesu. Osserva, a questo proposito, C. Ghidelli:
«Il contesto pentecostale nel quale Luca ha calato questa espressione le dona un senso piu fre-
sco, in riferimento ad una storia piu recente, quella di Gesu di Nazareth. Sembra di poter dire
che in questa espressione ¢ contenuto in sintesi tutto il discorso di Pietro (2,14ss) in quanto essa
sta a indicare non solo il dono dello Spirito a Pentecoste, ma anche ci0 che questa effusione
presuppone (cio¢ la vita, morte, risurrezione e ascensione di Gesu)»2%%,

Si segnala ancora una volta che 1 presenti sono fuori di sé e perplessi. Si domandano infatti
cosa voglia essere tutto questo (At 2,12). La domanda prepara la risposta di Pietro (At 2,14ss).

Il brano termina segnalando, a sorpresa, delle voci negative. Alcuni infatti pensano che 1
discepoli siano ubriachi di mosto (At 2,13).

2.17.7 1l messaggio del brano

Dopo aver analizzato nel dettaglio il testo e 1 suoi singoli elementi, cerchiamo di enucleare,
benché essenzialmente, il messaggio trasmessoci dal brano preso in esame:

264 Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 850-851.

265 Cf. C.K. BARRETT, Atti, 1, 151.

266 Cf. G. ROSSE, Atti degli Apostoli, 135, n. 62.

267 Secondo J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 856, I’espressione «Giudei e Proseliti» qualifica tutta
la serie delle nazioni elencate precedentemente, come anche le due seguenti (Cretesi e Arabi).

268 C. GHIDELLI, Atti degli Apostoli, 39.

- 127 -



La chiesa, in virtu dello Spirito Santo ¢ inviata a tutte le genti affinché esse possano essere
mietute, ossia radunate attorno al Cristo (cf. Gv 4,35-38).

La discesa dello Spirito Santo sui discepoli da compimento alla Pentecoste, nel senso che
iscrive la Torah nel cuore dei credenti, nell’ambito della nuova Alleanza sancita dal Cristo
(cf. Ger 31,31-34; Ez 36,25-27; Eb 8,7-13).

Rivestiti di Potenza dall’alto (Lc 24,49; At 1,8), i discepoli possono finalmente annunciare
al mondo che quel Gesu, di cui la casa d’Israele ha decretato la crocifissione (At 2,36), ¢ risorto
(At 2,32), siede alla destra del Padre (At 2,33) ed ¢ stato costituito, da Dio, Signore e Cristo
(At 2,36).

La comunita dei discepoli si da a conoscere come il nuovo Sinai, il luogo della manifesta-
zione di Dio e dell’incontro con Lui (cf. Eb 12,18-24).

Perché lo Spirito Santo possa rendersi presente in maniera efficace nella compagine eccle-
siale, ¢ necessario che essa viva costantemente in una dimensione di unita («erano tutti insieme
nello stesso luogo»), ascolto e preghiera («erano seduti»).

La Chiesa ¢ chiamata ad annunciare le meraviglie di Dio, a cominciare dalla vita, morte e
risurrezione del Figlio Suo.

Tra 1 credenti non vi sono piu barriere legate alla lingua, cultura, etnia, estrazione sociale.
Tutti sono uno in Cristo Gesu (cf. Rm 10,12; 1Cor 12,13; Gal 3,28; Col 3,11).

- 128 -



2.18 Atti 2,42-47
2.18.1 Traduzione del testo (CEI 2008)

#Erano perseveranti nell’insegnamento degli apostoli ¢ nella comunione, nello spezzare il
pane e nelle preghiere. “*Un senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano per opera
degli apostoli. *Tutti i credenti stavano insieme e avevano ogni cosa in comune; “*vendevano
le loro proprieta e sostanze e le dividevano con tutti, secondo il bisogno di ciascuno. **Ogni
giorno erano perseveranti insieme nel tempio e, spezzando il pane nelle case, prendevano cibo
con letizia e semplicita di cuore, *’lodando Dio e godendo il favore di tutto il popolo. Intanto il
Signore ogni giorno aggiungeva alla comunita quelli che erano salvati.

2.18.2 11 contesto in cui si colloca il brano

Il passo evangelico che stiamo meditando ¢ preceduto dal discorso di Pietro tenuto a Pente-
coste (At 2,14-41). Le sue parole — che vedono nel dono dello Spirito Santo il compimento
delle profezie veterotestamentarie (Gl 3,1-5) e proclamano che Gesu risorto dai morti ¢ Signore
e Cristo — si concludono con un’esortazione rivolta agli uomini di Giudea perché si pentano e
si facciano battezzare, al fine di ricevere la remissione dei peccati ed il dono dello Spirito Santo
(At 2,38). Al termine del discorso, ben tremila persone ricevono il battesimo (At 2,41) e si
uniscono al gruppo dei fratelli gia esistente (cf. At 1,15).

In questo contesto, il brano che stiamo meditando (At 2,42-47) mostra concretamente co-
me vive la comunita dei salvati. In questo testo si parla anche di prodigi e segni che avvengono
ad opera degli apostoli (At 2,43).

Il brano che segue (At 3,1-10) parla della guarigione di un ammalato nel tempio. Quest’epi-
sodio s’intreccia con quello precedente e mostra che i prodigi compiuti dagli apostoli non sono
fatti a titolo proprio, ma nel nome di Gesu (At 3,6). Essi inoltre sono segni realizzati per la
salvezza integrale di ogni persona. Infatti, sia il guarito che il popolo iniziano a lodare Dio (At
3,8s), mentre Pietro esorta tutti alla fede in Gesu (At 3,16) ed alla conversione (At 3,19).

2.18.3 Suddivisione del brano

Il testo che stiamo considerando si divide in tre parti:
e [aprima presenta aspetti salienti della comunita dei battezzati (At 2,42).
e La seconda parte delinea I’effetto che 1 prodigi compiuti dagli apostoli hanno su ogni
persona (At 2,43).
e La terza parte descrive la comunione che regna tra i credenti, la loro vita di preghiera,
le loro relazioni con il mondo circostante e la loro crescita numerica (At 2,44-47).

2.18.4 Spiegazione del brano

a) I sommari sulla vita della comunita di Gerusalemme

Il passo biblico su ci stiamo soffermando ¢ il primo dei tre sommari che troviamo negli Atti
degli Apostoli (At 2,42-47; 4,32-35; 5,12-16). La funzione di questi brani ¢ quella di presentare
la vita della primitiva comunita cristiana nei suoi tratti fondamentali. In tal modo, 1’autore sacro
vuol mostrare ai suoi lettori un modello al quale far riferimento nel cammino di fraternita a cui
sono chiamati con il battesimo. Questo non esclude che anche la giovane chiesa di Gerusa-
lemme fosse ferita dal peccato dell’'uomo, come dimostra il racconto di Anania e Saffira (At
5,1-11).

- 129 -



I tre sommari — pur avendo diversi punti di convergenza — hanno ciascuno una fisionomia
propria.

Il primo (At 2,42-47) focalizza 1’attenzione sulla relazione con Dio e sulla condivisione fra-
terna che contraddistinguono i credenti. Su questo vissuto si fonda la stima che tutto il popolo
nutre nei confronti dei battezzati ed il crescente numero di adesioni alla comunita.

Il secondo (At 4,32-35) descrive in primo luogo la comunione degli animi come caratteristi-
ca tipica dei cristiani di Gerusalemme. E su questa base che nasce ’esigenza di mettere in
comune anche le proprie risorse. Fondamentale ¢ il ruolo degli apostoli, testimoni della ri-
surrezione del Signore Gesu e garanti di un’equa distribuzione dei beni materiali tra i biso-
gnosi.

Il terzo (At 5,12-16) mette fortemente in rilievo I’attivita degli apostoli a favore del popolo.
I prodigi da loro compiuti, insieme alla stima di cui gode la comunita presso la popolazione,
fanno si che aumenti costantemente il numero dei credenti nel Signore.

b) La vita dei battezzati (At 2,42)

Questo versetto iniziale intende mostrare 1 tratti peculiari di quanti hanno da poco ricevuto
il battesimo (At 2,41), a seguito della predicazione di Pietro (At 2,14-41).

La prima caratteristica di quanti compongono la giovane comunita di Gerusalemme ¢ la
fedelta agli impegni di cui si sono fatti carico quando hanno ricevuto il lavacro della rigenera-
zione. Il verbo greco proskarteréo («persevero») indica appunto 1’assiduita, la costanza nel
portare avanti una determinata cosa.

L’insegnamento (didaché) degli apostoli & la prima realta alla quale aderisce la comunita.
Non ¢ facilmente individuabile in cosa esso consista. Il termine didaché ricorre altre tre volte
nel libro degli Atti (At 5,28; 13,12; 17,19). Essenzialmente, indica sempre la proclamazione
pubblica della Buona Novella di Gesut morto e risorto. La comunita degli inizi viene dunque
guidata dagli apostoli ad una conoscenza sempre piu intima del mistero pasquale come fonte
della propria salvezza (cf. At4,11s; 5,30s). Allo stesso tempo, possiamo ragionevolmente sup-
porre che, con il termine didacheé, Luca abbia voluto far riferimento anche a catechesi supple-
mentari volte ad ampliare I’annuncio kerygmatico di base. Esse sono necessarie perché la fede
possa svilupparsi sempre piu nella vita del battezzato (cf. Rm 10,14).

I1 secondo aspetto che contraddistingue in maniera stabile la primitiva comunita cristiana ¢
la «comunione» (koinonia). 1l termine koinonia — che ricorre solo qui in Luca-Atti — indica
I’unione tra 1 destinatari dell’annuncio cristiano e gli evangelizzatori (1Gv 1,3); la comunione
spirituale tra i fedeli (Gal 2,9; Fil 2,1); la condivisione dei beni con i poveri (Rm 15,26; 2Cor
9,13). Alla luce di questo breve excursus neotestamentario e del contesto in cui il termine
koinonia si trova inserito, possiamo affermare che Luca, con il sostantivo «comunioney, abbia
voluto mettere in rilievo I’adesione di fede prestata dalla comunita all’insegnamento apostolico,
I’intima unione vigente tra i fedeli (cf. At 4,32) e la concreta condivisione dei beni materiali
(cf. At 4,34s).

Un terzo punto caratterizzante la fraternita cristiana ¢ la frazione del pane. Il termine kldsis
(«frazione») nel NT lo incontriamo solo in un’altra occasione, precisamente quando i due di-
scepoli di Emmaus raccontano agli Undici e agli altri di aver riconosciuto Gesu nello spezzare
(klasis) il pane (Lc 24,35). Il verbo kldo («spezzarey), invece, ha un uso piu esteso e sempre in
riferimento all’Eucaristia (cf., ad es., Lc 22,19; 24,30; At 2,46; 20,7.11; 1Cor 10,16; 11,24).
Dunque, la celebrazione eucaristica viene presentata da Luca come una terza costante che segna
la vita della comunita degli inizi.

- 130 -



L’ultimo aspetto della vita ecclesiale messo in rilievo da questo versetto ¢ quello delle pre-
ghiere. 1 fatto che si usi il plurale fa pensare ad una varieta di orazioni. Con ogni probabilita si
fa riferimento ai momenti di culto vissuti nel tempio (cf. At 3,1) e alle preghiere proprie dei
fedeli elevate a Dio insieme agli apostoli (cf. At 4,23-30).

c¢) 1l senso di timore suscitato dai segni compiuti dagli apostoli (At 2,43)

Il testo che stiamo considerando prosegue con la menzione di un timore che pervade ogni
persona. Esso ¢ causato dai prodigi e segni che avvengono attraverso gli apostoli.

Il timore di cui si parla va identificato con quel senso di riverenza che viene suscitato
nell’'uomo quando si trova a stretto contatto con Dio e la sua potenza salvifica (cf. Lc
1,12.30.65; 5,26; 7,16; At 5,5.11). In questo caso, i «prodigi» (térata) compiuti dagli apostoli
sono interpretati come «segni» (sémeia) di una particolare presenza di Dio. Il discorso di Pietro,
avvenuto dopo la guarigione dello storpio presso la porta del tempio detta Bella (At 3,1-10), ci
aiuta a comprendere meglio quanto stiamo dicendo: «Uomini d’Israele, perché vi meravigliate
di questo e perché continuate a fissarci come se per nostro potere o per la nostra religiosita
avessimo fatto camminare quest’uomo? [...]. E per la fede riposta in lui, il nome di Gesu ha
dato vigore a quest’uomo che voi vedete e conoscete; la fede che viene da lui ha dato a
quest’uomo la perfetta guarigione alla presenza di tutti voi» (At 3,12.16).

Questo timore coinvolge tutti: sia la comunita dei battezzati, sia gli altri. Questo ¢ quanto
vuol esprimere il termine «tutti» (pdse[i] psyché[i]), a differenza dell’espressione «i credenti»
(hoi pisteuontes) del versetto successivo.

L’operato degli apostoli, dunque, ha il grande pregio di rimandare al Signore, di accendere
nel cuore di tutte le persone il senso del divino. In altre parole, essi sono capaci di introdurre i
loro interlocutori in un’autentica esperienza di Dio.

d) La condivisione tra i credenti e la loro espansione (At 2,44-47)

La terza unita del nostro brano inizia segnalando che i credenti stavano insieme (At 2,44a).

In primo luogo va messo in rilievo che la comunita cristiana ¢ definita come la famiglia dei
credenti. Questo termine ricorre anche in altri passi di Atti per definire la comunita di Gerusa-
lemme (At 4,32; 5,14). Ne possiamo dedurre che per Luca la fede € un aspetto molto importante
della vita di ogni battezzato. Ma cosa significa credere? Osservando con attenzione le ricor-
renze del verbo «credere» (pisteuod) in Atti, si notano alcuni particolari degni di nota. La fede
non ha come riferimento un qualcosa di astratto, bensi Dio, il Signore Gesu Cristo. La fede
coinvolge tutta la persona che, mediante questa virtu, si orienta «verso» (eis) il Signore Gesu
(At 10,43); si volge a Dio (At 16,34; 27,25)*%; fa del Signore il «fondamento» (epi) della pro-
pria vita (At 9,42; 11,17; 16,31, 22,19). I battezzati costituiscono dunque la comunita di quanti
si volgono al Signore, vivono una profonda relazione con lui, facendone la pietra angolare della
propria esistenza.

Dopo aver visto piu da vicino il significato del termine credere, gettando lo sguardo su tutto
il libro degli Atti, torniamo al nostro testo. Dei fedeli si dice che stavano insieme. Con tale
espressione si vuol certamente sottolineare che i primi cristiani si riuniscono in uno stesso

269 Da notare, in questi passi, 1’uso del verbo pistetio + il caso dativo, che in greco esprime il complemento di
termine e risponde alla domanda: «A chi? A che cosa?».

- 131 -



luogo®”° per intrecciare relazioni fraterne sempre piu intense € — di conseguenza — per crescere
nell’unita.

Dunque, la relazione con Dio e con i propri fratelli viene presentata come un elemento co-
stitutivo della comunita di Gerusalemme.

La relazione tra i cristiani ¢ caratterizzata dall’avere tutte le cose in comune (At 10,44b).
Molto probabilmente il testo vuol sottolineare che nella primitiva comunita di Gerusalemme vi
¢ la consuetudine di condividere i propri beni con gli altri o, come vedremo nel versetto suc-
cessivo, di rinunciare alle proprieta a vantaggio della comunita (cf. At 4,32-35). Il tutto viene
fatto nella piu ampia liberta (cf. At 5,4) e come attuazione della parola di Gesu che durante il
suo ministero terreno ha esortato, in vari modi, alla condivisione delle ricchezze (Lc 6,35;
12,15.33-34; 14,33; 16,13; 18,25). Questo modo di vivere dei primi cristiani presenta diverse
affinita con quello praticato dalla comunita essena di Qumran®’!, come descritta da Flavio Giu-
seppe: «Non curano la ricchezza ed ¢ mirabile il modo come attuano la comunita dei beni,
giacché € impossibile trovare presso di loro uno che possegga piu degli altri; la regola ¢ che chi
entra metta il suo patrimonio a disposizione della comunita, si che in mezzo a loro non si vede
né lo squallore della miseria, né il fasto della ricchezza, ed essendo gli averi di ciascuno uniti

insieme, tutti hanno un unico patrimonio come tanti fratelli»*’2.

Il testo prosegue sulla linea di quanto appena accennato: Quanti possiedono proprieta e so-
stanze le vendono e ne fanno parte a tutti, secondo il bisogno di ciascuno (At 2,45). Ora I’at-
tenzione si focalizza sulle persone facoltose. Il termine «proprieta» (ktéma) rimanda solita-
mente a terreni (At 5,1; cf. At 5,3.8). Il sostantivo «sostanzay (hyparxis) allude invece ai beni
in generale (cf. Eb 10,34). Dalle lettere di S. Paolo apostolo sappiamo che la chiesa di Gerusa-
lemme annovera tra i suoi membri molte persone povere (2Cor 8,4; 9,1; Gal 2,10). E in questo
contesto che quanti hanno beni di valore avvertono spontaneamente la necessita di concretiz-
zare in questo modo la comunione spirituale con i propri fratelli.

I1 brano ora passa a considerare altri aspetti riguardanti la vita della prima comunita cristiana,
gia accennati in At 2,42. In primo luogo si afferma che ogni giorno i battezzati sono all’unani-
mita perseveranti nel frequentare il tempio (At 2,46a). La comunita di Gerusalemme ¢ ancora
legata a questo luogo santo, sia per quanto riguarda la vita di preghiera (At 3,1; Lc 24,53), sia
per ricevere 1’insegnamento degli apostoli, che spesso viene impartito proprio nel tempio (At
4,2; 5,12.21.42). I primi cristiani si ritrovano nel portico di Salomone (At 3,11; 5,12), che si
trova sul lato orientale del cortile aperto alle genti.

Oltre a frequentare il tempio, 1 cristiani spezzano il pane nelle loro abitazioni. In altre parole,
celebrano I’Eucaristia di casa in casa. La frazione del pane si attua condividendo anche il cibo
insieme. I pasti in comune sono presi con gioia e semplicita di cuore. Il termine «gioia»
(agalliasis) lo troviamo — oltre che nel nostro passo — due volte nel vangelo di Luca. Nella
prima ricorrenza indica la gioia per la nascita di Giovanni il Battista (Lc 1,14), colui che pre-
parera la via del Signore (cf. Lc 1,17). Successivamente, il termine gioia viene impiegato per
esprimere il sentimento sperimentato da Giovanni — ancora nel grembo di Elisabetta — quando
sente il saluto di Maria (Lc 1,44), la madre del Signore (Lc 1,43). Il verbo «gioire» (agalliao)

2701’ espressione epi to auté (che la CEI traduce con «insieme») in Le-At piu volte indica il ritrovarsi in uno
stesso luogo (Lc 17,15; At 1,15; 2,1)

271 Questo ovviamente non implica alcuna dipendenza. Per esempio, a Qumran era obbligatorio cedere i propri
beni a favore della comunita. Per i cristiani ¢ una scelta da attuarsi in piena liberta.

272 FLAVIO GIUSEPPE, Guerra Giudaica, 2,122.

-132-



in Lc-At si colloca fondamentalmente sulla stessa linea del sostantivo gioia. Indica infatti la
felicita che deriva dalla fede in Dio (At 16,34) e dall’aver trovato in lui la salvezza (Lc 1,47).
Possiamo concludere dicendo che per i primi cristiani I’Eucaristia ¢ un momento di gioia, di
esultanza. Questo perché in questa celebrazione incontrano il loro Signore e sperimentano la
sua salvezza.

Alla gioia sperimentata durante la frazione del pane ed il pasto in comune si affianca la
semplicita di cuore. Con questa espressione, Luca vuol dire che i cristiani spezzano il pane e
prendono cibo nella piu assoluta purezza, senza che in essi si mescoli qualcosa di negativo.

Il testo prosegue facendo notare che 1 cristiani vivono lodando Dio e godendo il favore di
tutto il popolo (At 2,47a). Il verbo «lodare» (ainéo) in Luca-Atti viene sempre impiegato per
indicare I’atteggiamento delle creature dinanzi a Dio salvatore (Lc 2,13.20; 19,37; At 3,8s). La
prima comunita cristiana, dunque, loda Dio perché nella vita di preghiera e nella comunione
fraterna ha sperimentato la sua salvezza.

Il modo in cui 1 cristiani vivono suscita il favore di tutto il popolo Giudaico. Dunque, la
prima testimonianza evangelica resa dalla comunita di Gerusalemme ¢ quella della vita.

Il testo termina menzionando 1’azione del Signore, il quale ogni giorno aggrega insieme 1
salvati (At 2,47b). Da notare ancora una volta il termine insieme. In tal modo, Luca focalizza
ancora una volta I’attenzione sull’unita dei credenti.

-133 -



2.19 Atti 9,1-19a
2.19.1 Traduzione del brano

'0Ora Saulo, spirando ancona minaccia e strage contro i discepoli del Signore, recatosi dal
sommo sacerdote, chiese da lui lettere per Damasco, per le sinagoghe, cosicché, qualora avesse
trovato alcuni appartenenti alla Via, uomini e donne, (potesse) condurli incatenati a Gerusa-
lemme. *Ora, mentre camminava, avvenne che, quando stava per avvicinarsi a Damasco, im-
provvisamente lo avvolse una luce dal cielo “e, caduto a terra, udi una voce che gli diceva:
«Saul, Saul, perché mi perseguiti?». *Rispose: «Chi sei, Signore?». Ed egli: «Io sono Gesu, che
tu perseguiti. ®Ma, alzati ed entra nella citta e ti verra detto cid che devi fare». ’Ora, gli uomini
che lo accompagnavano stavano fermi, sbalorditi, udendo la voce ma non vedendo nessuno.
8Saulo si alzo dalla terra, quando i suoi occhi furono aperti, non vedeva nulla; allora, guidan-
dolo per mano, lo condussero a Damasco. ’Ed era non vedente per tre giorni, € non mangio né
bevve.

9Ora, vi era un discepolo in Damasco, di nome Anania, e disse a lui, in visione, il Signore:
«Anania!». Ed egli: «Eccomi, Signore!». 'E il Signore a lui: «Alzati, va’ sulla strada chiamata
“Diritta” e cerca, nella casa di Giuda, (un tale) di nome Saulo, di Tarso. Ecco, sta pregando '%e
ha visto in visione un uomo, di nome Anania, entrare ¢ imporgli le mani affinché riacquisti la
vista». ’Ma Anania rispose: «Signore, ho udito da molti, riguardo a quest’uomo, quante cose
cattive ha fatto ai tuoi santi in Gerusalemme; *e qui ha autorita dai sommi sacerdoti di mettere
in catene tutti coloro che invocano il tuo nome». °Disse a lui il Signore: «Va’, poiché costui &
per me uno strumento di elezione per portare il mio nome davanti alle genti, ai re e ai figli
d’Israele; %o infatti gli mostrerd quante cose dovra soffrire per il mio nome».

7Ora, Anania ando, entrd nella casa e, poste su di lui le mani, disse: «Saul, fratello, mi ha
mandato il Signore, Gesu, che ti ¢ apparso nella via per la quale venivi, affinché recuperi la
vista e sia colmato di Spirito Santo». '®E subito caddero dai suoi occhi come delle squame,
recuper0 la vista e, alzatosi, fu battezzato. '°E preso cibo, recupero le forze.

2.19.2 Passi paralleli

La conversione-vocazione?” di Saulo, in virta dell’importanza attribuitagli da Luca, € nar-
rata, oltre che nel testo di cui ci stiamo occupando, in altre due occasioni: la prima quando
I’Apostolo, che sta per essere linciato dai Giudei nel tempio di Gerusalemme, si rivolge loro
con I’intento di difendersi (At 22,6-16); la seconda quando Paolo, in cattivita a Cesarea, si trova
davanti al re Agrippa Il e al governatore Festo per discolparsi, ancora una volta, dalle accuse
rivoltegli dai Giudei (26,12-18).

Tra At 9,1-19a e 22,6-16 vi sono differenze minimali: In At 9,7 si afferma che gli accompa-
gnatori di Saulo sentono la voce che parla a Saulo, ma non vedono nessuno. In At 22,9 si dice
invece che essi hanno visto la luce che ha brillato intorno a Saulo, ma non odono alcuna voce.
Altra differenza riguarda Anania, di cui nel secondo racconto della vocazione di Paolo non si
riporta il dialogo con il Signore, narrato invece in At 9,10-16. Da ultimo, in At 9,17 Anania

273 Alla domanda se At 9,1-19a descriva la conversione o la vocazione di Saulo, C.K. BARRETT, Atti, 1, Pai-
deia, Brescia 2003, 482, risponde: «I’una e 1’altra cosa: una conversione in senso cristiano ¢ sempre al tempo
stesso una chiamatay; sulla stessa linea, R. FABRIS, Atti degli Apostoli, Borla, Roma 1977, 297: «La sua (di Saulo)
conversione coincide con la sua vocazione o investitura ad apostolo, inviato in missione»; G. ROSSE, Atti degli
Apostoli, Citta Nuova, Roma 1998, 367, ritiene invece si tratti di un racconto di conversione e non di vocazione.
Secondo questo autore, infatti, tutta la narrazione converge verso il battesimo di Saulo (At 9,18).

134 -



impone le mani su Saulo, perché riacquisti la vista, mentre in At 22,13 la cosa avviene con un
semplice comando: «torna a vedere!».

Tra At 9,1-19a e 26,12-18 vi sono delle differenze maggiori: In At 22,13 si narra che la luce
proveniente dal cielo avvolge tutti coloro che sono in viaggio, e non il solo Saulo, come narrato
in At 9,3. Similmente, in questa versione della vocazione dell’ Apostolo, tutti cadono a terra
(At 22,14) e non il solo protagonista, come narrato in At 9,4. Nel terzo racconto della chiamata
di Saulo, non viene segnalato il fatto che egli perde la vista, cosa che invece avviene in 9,8ss.
Da ultimo, nella sua difesa di fronte ad Agrippa, Paolo non fa alcuna menzione di Anania.

Altri passi paralleli possono essere rinvenuti in 1Cor 9,1; 15,8; Gal 1,15s; Fil 3,12. Per I’ An-
tico Testamento si puo pensare a Is 6,1-13; Ger 1,4-10.

2.19.3 Delimitazione del testo

Il nostro brano si distingue dal precedente (At 8,26-40) innanzitutto a motivo dei perso-
naggi: in Atti 8,26-40 troviamo il diacono Filippo e I’eunuco della regina d’Etiopia, assenti in
At 9,1-19a, dove compaiono invece Saulo e Anania. Altra distinzione possiamo farla sulla base
del /uogo: Filippo incontra I’eunuco sulla strada che discende da Gerusalemme a Gaza, per poi
ritrovarsi ad Azoto e a Cesarea. La vocazione di Saulo si colloca invece a Damasco e nella via
che conduce a questa citta. Un’ultima distinzione riguarda il tema: 1’evangelizzazione ed il
battesimo dell’eunuco etiope in At 8,26-40 e la vocazione di Saulo in At 9,1-19a.

Il nostro brano si distingue dal successivo (At 9,19b-25) in primo luogo per i personaggi:
scompare Anania, presente in At 9,1-19a ed entrano in scena 1 Giudei, ostili a Saulo fino al
punto da volerlo sopprimere. In At 9,19b abbiamo un inciso di ordine temporale: «Rimase poi
con 1 discepoli che erano a Damasco alcuni giorni». Da ultimo, cambia anche il tema: dalla
vocazione di Paolo si passa alla sua prima attivita missionaria.

2.19.4 Struttura del brano

I1 brano puo essere suddiviso in tre parti:
e Saulo fa esperienza di Gesu e viene condotto, cieco, a Damasco (At 9,1-9).
e [l Signore comanda ad Anania di recarsi da Saulo (At 9,10-16).
e Anania si reca da Saulo perché riacquisti la vista e sia battezzato (At 9,17-19a).

2.19.5 1l genere letterario

Non ¢ facile definire il genere letterario di questo brano. Possiamo dire comunque che in
esso confluiscono elementi caratteristici dei racconti feofanici: luce (Es 24,17; Sal 29,7), voce
(Ez 1,28; Sal 29,7), caduta (Ez 1,28; 43,3); vocazionali (Is 6); di guarigione miracolosa (Tb
11,12-13).

2.19.6 Alcuni elementi di indagine diacronica

a) La tradizione anteriore al testo

Alcuni elementi di questo racconto, quali la luce, la caduta, la cecita, il ruolo svolto dai
compagni di Paolo e da Anania, appartengono alla tradizione. Non ¢ possibile pero stabilire a
quale stadio della stessa siano stati inseriti nella narrazione.

b) Storicita dell ’evento

Il passato di Paolo come persecutore (1Cor 15,9; Gal 1,13s; Fil 3,6), I’apparizione del Ri-
sorto (1Cor 9,1; 15,8; Gal 1,15s) nelle vicinanze di Damasco (Gal 1,17), ed il conferimento di

-135-



una missione evangelizzatrice rivolta ai pagani (Rm 1,5; Gal 2,7ss) costituiscono un insieme
di elementi che risale senza dubbio all’ Apostolo stesso, come si puo evincere dalle sue stesse
lettere.

2.19.7 Spiegazione del brano

a) Saulo fa esperienza di Gesu e viene condotto, cieco, a Damasco (At 9,1-9)

La narrazione inizia menzionando il furore di Saulo contro i discepoli del Signore (At 9,1a).
In tal modo, dopo la parentesi data dalla predicazione di Filippo (At 8,4-40), il testo si riallaccia
alla lapidazione di Stefano, approvata da Saulo (At 8,1a), e all’attivita devastatrice dello stesso,
caratterizzata da incarcerazioni forzate (At 8,3).

L’attivita persecutoria di Saulo ora va oltre i confini della Giudea. Si reca infatti dal sommo
sacerdote (At 9,1b), per avere ’autorizzazione a mettere piede nelle sinagoghe di Damasco?’*
— dove vi era una numerosa comunita giudaica con sinagoghe proprie —, al fine di incatenare e
condurre a Gerusalemme coloro che appartengono alla Via (At 9,2). 1l testo da per scontato che
il sinedrio di Gerusalemme avesse giurisdizione anche sulle sinagoghe che si trovavano al di
fuori della Giudea?”. Rivolgendosi ad Agrippa II, Paolo stesso cosi descrive la sua attivita
persecutoria:

anche io ritenni mio dovere compiere molte cose ostili contro il nome di Gesu il Nazareno. Cosi
ho fatto a Gerusalemme: molti dei fedeli li rinchiusi in prigione con il potere avuto dai capi dei
sacerdoti e, quando venivano messi a morte, anche 10 ho dato il mio voto. In tutte le sinagoghe
cercavo spesso di costringerli con le torture a bestemmiare e, nel colmo del mio furore contro di
loro, davo loro la caccia perfino nelle citta straniere (At 26,9-11).

E interessante notare come il cristianesimo primitivo venga definito la Via (hé hodés), sin-
tagma che ritroviamo ancora in At 19,9.23; 24,14.22. Tale modo di esprimere il movimento
sorto intorno al Risorto evoca certamente I’idea del cammino, caratterizzato dalla presenza del
Signore (cf. Lc 24,15), il quale dischiude il senso recondito delle Scritture (cf. Lc 24,32), fa-
cendole diventare Parola (cf. At 19,10) che, se creduta (cf. At 24,14), costituisce il modo mi-
gliore di adorare il Dio dei padri (At 24,14).

Mentre Saulo cammina (en de t6[i] poreuesthai), per la precisione, quando sta per avvici-
narsi a Damasco, «improvvisamente» (exaiphnés) lo «avvolge» (auton periéstrapsen) una luce
proveniente dal cielo (At 9,3). L’uso dell’avverbio «improvvisamente» rimanda all’iniziativa
del Signore che trascende ogni calcolo o previsione umana®’®. Saulo, infatti, tutto si sarebbe
aspettato tranne quello che di li a poco gli sarebbe accaduto. Merita di essere messo in rilievo

274 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 370: «La citta, che era stata conquistata dai romani nel 64 a.C., apparteneva
alla Decapoli, sotto giurisdizione della provincia romana della Siria».

275 Cf. G. SCHNEIDER, Atti degli Apostoli, 11, Paideia, Brescia 1986, 30-31. C.K. BARRETT, Atfi, 1, 486, nutre
qualche dubbio al riguardo: «L’emissione di lettere siffatte presupponeva 1’autorita da parte del sommo sacerdote
di esigere, o quantomeno sollecitare, iniziative dalle comunita giudaiche locali in territori al di fuori della Pale-
stina e che si trovavano sotto un’amministrazione civile differente. Non ¢ dato stabilire con certezza se vi fosse
tale autorita e, in caso positivo, come essa fosse esercitata»; G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 370-371, invece, non
condivide affatto ’opinione di Schneider: «I’autorita religiosa di Gerusalemme aveva giurisdizione sulle sinago-
ghe della diaspora? Possedeva il diritto di estradizione? Dal punto di vista giuridico la risposta ¢ probabilmente
negativa; tutt’al piu si pud pensare a un’autorita moraley.

276 C.K. BARRETT, Atti, I, 489: «La subitaneita dell’accaduto ne sottolinea il carattere soprannaturale»;
G. ROSSE, I/ Vangelo di Luca, 372: «“All’improvviso”: un fenomeno celeste ¢ sempre inatteso, non ¢ frutto di
uno sforzo umanoy.

- 136 -



anche 1’uso del pronome personale auton («lui») prima del verbo «avvolgere» (periastrapto).
In tal modo viene posto in posizione enfatica: proprio su quel Saulo che sta marciando furente
verso Damasco scende dal cielo una luce avvolgente. Il verbo periastrapto («avvolgerey) ri-
corre anche in At 22,6, laddove ¢ Paolo stesso a raccontare 1’evento di Damasco. Particolar-
mente interessante ¢ 1’impiego del verbo semplice astrdapto («brillare», «scintillarey, «splen-
dere»), che ricorre, in tutta la Bibbia, tre volte: Sal 143,6 (LXX); Lc 17,24; 24,4. Alle donne
perplesse che, entrate nel sepolcro, non trovano il Signore Gesu, appaiono due uomini in vesti
«splendenti» (astraptouse/i]) (Lc 24,4), che annunciano la risurrezione (Lc 24,5). Il salmista
invoca I’intervento del Signore contro i suoi nemici con queste parole: «Fa’ guizzare il lampo e
disperdili» (dstrapson astrapén kai skorpieis autotis) (Sal 143,6 LXX). Dopo questa sintetica
carrellata, possiamo supporre che, mediante 1’uso del verbo «avvolgere di luce» (periastrapto),
I’autore voglia indicare al lettore che il Risorto sta per intervenire nel gruppo costituito da Saulo
e compagni al fine di dissipare il loro intento persecutorio.

Saulo cade a terra (At 9,4), reazione tipica di fronte ad una teofania (cf. Dn 8,17; 10,9; Mt
17,6; Ap 1,17). 1l persecutore, raggiunto dal divino, ¢ abbagliato da esso, fino al punto da per-
dere la vista (At 9,8s). Il cadere a terra potrebbe anche evocare 1’interruzione di quel cammino
che lo stava conducendo a Damasco, una sorta di pausa, per dare modo alla voce celeste di
indirizzare Saulo in un nuovo percorso. La voce si rivolge al futuro apostolo delle genti chia-
mandolo due volte per nome: «*“Saulo, Saulo™». Il doppio appellativo ricorre, a volte, nei rac-
conti di chiamata (cf. Es 3,4; 1Sam 3,10). L’interrogativa: «*“perché mi perseguiti”» identifica
Gesu con 1 suoi discepoli. Tale identificazione non ¢ nuova nel terzo vangelo: «“Chi ascolta
voi ascolta me, chi disprezza voi disprezza me”» (Lc¢ 10,16a)*"".

Paolo si rivolge a colui che gli ha appena parlato chiedendo qual ¢ la sua identita, percepita
certamente come soprannaturale: «“Chi sei, Signore?”» (At 9,5a)*’%. Nella strategia del rac-
conto, la domanda di Saulo prepara la seguente risposta: «“lo sono Gesu che tu perseguiti”»
(At 9,5b)?”. Essa ¢ particolarmente significativa perché fa comprendere che, di fatto, I’avver-
sione alla Chiesa in realta esprime ostilita nei confronti dello stesso Gesu, il cui nome i disce-
poli proclamano incessantemente (cf., ad es., At 2,21.38; 3,6; 4,10.12.18; 5,41) come unico
salvatore del mondo (At 4,12; 5,31; 13,23).

Gesu, dopo aver svelato la propria identita, intima a Saulo di alzarsi e recarsi in citta. La gli
verra detto cio che dovra fare (At 9,6). La vita di questo fariseo sta per entrare in una nuova
prospettiva, animata dall’ascolto, non di se stesso, ma del Signore. E interessante notare che
Gesu potrebbe comunicare a Saulo gia in questo frangente cio che, di li a poco, dovra mettere
in atto. Perché comandargli di entrare in citta al fine di ricevere indicazioni su come impostare
il prossimo futuro? Il testo probabilmente vuol suggerire che il nuovo percorso che I’ Apostolo

277 G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 373: «Gesu ¢ vivo e si identifica con i suoi seguaci, in particolare nel mo-
mento della persecuzione.

278 C.K. BARRETT, Atti, I, 490: «Saulo si rende conto di trovarsi di fronte a un essere sovrumano; il contesto
(la Iuce dal cielo, la caduta a terra, la domanda misteriosa) mostra che, sebbene Saulo non abbia ancora identifi-
cato il suo interlocutore, kyrie non ¢ un mero allocutivo urbano col quale ci si rivolge a un altro uomo (come
potrebbe essere in molti contesti)».

279 C.K. BARRETT, Atti, I, 490: «La domanda conduce all’identificazione: I’estraneo di natura sovrumana &
Gesu, il che implica la proposizione inversa: Gesu, prima morto, ora ¢ vivo ed ¢ piu che un uomoy.

- 137 -



sta per intraprendere si realizza in comunione con gli altri discepoli del Signore (cf. At
9,19b)*°, per mezzo dei quali si viene a conosce la sua volonta (cf. At 9,17-19a)?%!.

Gli uomini che stanno viaggiando con Saulo sono «sbalorditi», «senza parole» (eneor),
udendo la voce, ma non vedendo nessuno (At 9,7). La loro reazione — tipica delle teofanie
(cf. Dn 10,7; 2Mac 3,24) — segna una pausa nel susseguirsi delle domande, risposte e indica-
zioni, contribuendo a sottolineare la gravita del momento. Il monito rivolto a Saulo: «*“perché
mi perseguiti”», ed il dialogo che ne segue sono partecipati anche a quanti lo stanno accompa-
gnando. Benché indirettamente, possiamo supporre che I’invito a cambiare atteggiamento sia

rivolto anche a loro?®2.

Saulo si alza e, aperti gli occhi, si rende conto di aver perso la vista (At 9,8a). La luce che
improvvisamente ha brillato intorno a lui lo ha reso cieco (cf. At 22,11). Non potendosi piu
muovere liberamente, viene condotto per mano fino a Damasco (At 9,8b), a segno dell’inizio
di un nuovo percorso nel quale sta per essere introdotto. Il buio nel quale Saulo ¢ confinato
potrebbe significare in qualche modo la morte dell’'uomo vecchio, nell’attesa del nuovo?®?. 1l
nostro protagonista infatti resta in questa situazione di cecita guarda caso per tre giorni (cf. Lc
9,22; 18,33), senza mangiare né bere (At 9,9). Il fatto che egli rinunci addirittura al necessario
per vivere potrebbe significare proprio questo (cf. Lc 22,16). A tale significato potrebbe intrec-
ciarsi quello che presenta il digiuno come 1’atteggiamento appropriato di chi fa esperienza del
divino e attende una sua rivelazione (Es 34,28; Dt 9,9; Dn 9,3; 10,2-3; 2Mac 3,29).

b) 1l Signore comanda ad Anania di recarsi da Saulo (At 9,10-16)

La seconda unita del nostro brano inizia con I’entrata in scena di un discepolo chiamato
Anania (At 9,10a). Il Signore, in visione, gli rivolge la parola, chiamandolo per nome (At
9,10b). Anania risponde manifestando la sua completa disponibilita: «“Eccomi, Signore”» (At
9,10c¢).

280 C K. BARRETT, Atti, I, 491: «A Luca preme invero mostrare Paolo integrato nella vita della chiesa nel suo
complesso (9,19, a Damasco; 9,27.28, a Gerusalemme), e in questo modo non rende piena giustizia alle tensioni
che le lettere paoline invece manifestano».

281X L. DUFOUR, Risurrezione di Gesu e massaggio pasquale, Paoline, Cinisello Balsamo (Milano) 1987,
110: «nei primi due racconti (della conversione di Paolo) ¢ solo attraverso I’intervento di Anania che Paolo
apprende cio che deve fare (At 9,6.17; 22,10.14-16); piu tardi ¢ Barnaba a presentare Paolo agli Apostoli (At
9,27), e Paolo va e viene con essi (At 9,28). In tale modo Luca vuole riallacciare alla Chiesa apostolica la missione
di Paolo allo scopo di conferirle legittimita»; G. ROSSE, Il Vangelo di Luca, 373: «Con ’avverbio “ma” (alla)
viene indicato che inizia per Saulo una nuova fase della sua esistenza: se finora era padrone delle sue mosse e
ostile ai cristiani, adesso Gesu prende in mano le redini dell’esistenza dell’ex persecutore e lo invia... alla chiesa:
¢ lei la portavoce del Risortoy.

282 C K. BARRETT, Atti, 1, 491, ¢ di un’altra opinione: «Non ¢’¢ motivo di ritenere che fossero collaboratori
di Paolo nell’attivita di persecuzione. Per motivi di sicurezza si viaggiava in gruppo anziché soli». Sulla stessa
linea, R. FABRIS, Atti degli Apostoli, 298 n. 11, per il quale gli accompagnatori di Saulo sono probabilmente:
«viaggiatori occasionali membri di una carovana alla quale Paolo si era associato. Meno probabile ¢ I’ipotesi che
si tratti di soldati facenti parte della scorta di polizia del tempio di Gerusalemmey.

283 R. FABRIS, Atti degli Apostoli, 298: «A Damasco Paolo rimane per tre giorni senza vedere, senza mangiare
e bere nulla. E una esperienza di morte, di rottura radicale con il passato. L esperienza cristiana per Paolo sara
come una rinascita, una vera risurrezione spirituale»; G. ROSSE, I/ Vangelo di Luca, 374: «Nonostante un certo
parallelismo con la cecita di Elimas (At 13,4-12), quella di Paolo non ¢ da intendere come punizione, ma come
stato di totale impotenza che puo avere valore di segno (come il mutismo di Zaccaria) e acquistare senso simbo-
lico: dalla cecita al riacquisto della vista emerge il cammino spirituale di Saulo dall’ostilita al vangelo alla con-
versioney.

- 138 -



Anania viene invitato ad alzarsi, a incamminarsi sulla via chiamata Diritta e a cercare, nella
casa di un certo Giuda, un uomo chiamato Saulo, di Tarso (At 9,11a). Egli sta pregando (At
9,11b). Questa indicazione ¢ particolarmente significativa e ci aiuta ad interpretare il suo atteg-
giamento di digiuno (At 9,9) anche in chiave penitenziale. Sullo sfondo di questa orazione,
Saulo ha visto, in visione, un uomo, chiamato Anania, venire a imporgli le mani affinché recu-
peri la vista (At 9,12). L imposizione delle mani spesso ¢ connessa con la guarigione (Lc 4,40;
13,13; At 28,8). Se la cecita simboleggiava la fine dell’attivita persecutoria di Saulo, il recupero
della vista significa I’inizio di un tempo nuovo nella sua vita.

Anania obietta al Signore di essere a conoscenza di quante cose cattive Saulo ha fatto ai suoi
santi in Gerusalemme (At 9,13). E interessante notare che i discepoli del Signore sono qui
definiti i suoi santi. Negli Atti, Gesu ¢ definito: i/ santo (At 3,14) e: il santo servo del Padre
(At 4,27.30). I discepoli di Gesu sono chiamati a imitarlo nella sua totale dedizione alle cose
del Padre (cf. Lc 2,49). A questo si aggiunga che Saulo ¢ giunto a Damasco con ’autorita,
datagli dai sommi sacerdoti, di incatenare tutti coloro che invocano il nome del Signore (At
9,14). Abbiamo qui una nuova designazione dei cristiani, che esprime la loro consapevolezza
di aver trovato nel Signore la salvezza (At 2,21) ed il perdono dei peccati (At 22,16).

Il Signore risponde ad Anania esortandolo ad andare, perché Saulo ¢ uno «strumento»
(sketios) eletto®® per portare, ossia confessare, testimoniare®®, il suo nome davanti alle nazioni,
ai re e ad Israele (At 9,15). Il termine sketios potrebbe essere tradotto anche con «vaso». In
questo caso, Saulo sarebbe destinato ad essere una persona abitata da Cristo (cf. 2Cor 4,7) e,
conseguentemente, sua trasparenza. E pit opportuno perd tradurre sketios con «strumentoy,
evidenziando in tal modo che I’ Apostolo sara totalmente a servizio del Risorto?*®. La succes-
sione: nazioni, re, Israele, anticipa, almeno a grandi linee, il percorso che Paolo fara negli Atti.
Egli infatti portera il vangelo prima ai pagani, poi testimoniera Cristo presso governatori e re,
da ultimo fara questo al cospetto dei Giudei.

I1 Risorto mostrera poi a Saulo quanto dovra soffrire per il suo nome (At 9,16). E interessante
notare alcune affinita che si trovano tra i vv. 13-14, da un lato, ed il v. 16 dall’altro: nei vv. 13-
14, Anania dice al Signore di conoscere, oltre a «quante cose» (hosa) cattive Saulo ha fatto ai
santi, la sua intenzione di incatenare quanti invocano il «nome» (énoma) del Signore. Al v. 16
il Risorto confida ad Anania che mostrera a Saulo «quante cose» (hdsa) egli dovra soffrire per
il suo «nome» (onoma). Si nota una corrispondenza tra le cose cattive fatte da Saulo a quanti
invocano il nome del Signore e le cose che egli dovra sopportare per lo stesso nome. La voca-
zione di Saulo all’apostolato poggia su un temperamento zelante per le cose di Dio, impetuoso,
che, dopo essere stato volto al male, presto sara a servizio della testimonianza evangelica.

284 In greco abbiamo «strumento di elezione» (skeiios eklogés). Si tratta di una forma grammaticale definita
genitivo ebraico. In altre parole, il genitivo viene impiegato al posto dell’aggettivo. Si pud dunque tradurre tran-
quillamente «strumento eletto», «strumento sceltoy». Cf. M. ZERWICK — M. GROSVENOR, Greek New Testament,
379.

285 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 377, n. 72: «In Luca, la prep. endpion (“davanti”) indica il luogo e non la
direzione (quindi meglio testimoniare dinanzi a.. ., che annunciare alle nazioni...); il significato inoltre si accorda
meglio con I’affermazione del v. 16 (cf. Lc 21,12ss), dove il gar ha valore causativo. In altre parole, Luca utilizza
una terminologia che appartiene al genere “martirio” piuttosto che a quello “missionario”». C.K. BARRETT, At#,
I, 496.

286 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 377, n. 71.

- 139 -



c) Anania si reca da Saulo perché riacquisti la vista e sia battezzato (At 9,17-19a)

Anania esegue 1’ordine ricevuto dal Signore e, recatosi nella casa dove alloggia Saulo, im-
pone le mani su di lui. Il gesto sembra evocare diversi significati: rimanda alla guarigione
(cf. Lc 4,40; 13,13; At 28,8) di Saulo che sta per avvenire (cf. At 9,12); alla ricezione dello
Spirito Santo (cf. At 8,17; 19,6) da parte sua®®’; alla missione (At 6,6; 13,3) che di li a poco
egli intraprendera.

Il futuro Apostolo delle genti viene definito da Anania «fratello» (adelphé). 1l termine, oltre
a denotare benevolenza da parte sua, sta anche ad indicare la provenienza di entrambi dal giu-
daismo?®8, come pure I’incipiente ingresso di Saulo nella comunita cristiana®®. Il termine adel-
phos («fratelloy), infatti, viene spesso impiegato per designare sia la comune fedelta all’al-
leanza sinaitica, a prescindere dalla fede in Cristo (cf. At 2,37; 3,17; 7,2; 13,15), sia I’essere
annoverato tra quanti hanno ricevuto il battesimo (cf. At 1,15s; 2,29; 6,3; 9,30; 10,23;
11,1.12.29; 12,17).

Solo ora il lettore, grazie alle parole di Anania: «“il Signore mi ha mandato, Gesu, che ti ¢
apparso nella via per la quale venivi”», prende coscienza che, nella precedente esperienza di
luce e nella voce udita da Saulo, ¢ il Signore stesso che gli si € reso presente (cf. 1Cor 15,8).
Su questo bisogna pero osservare che, nella prospettiva teologica di Luca, ’apparizione di cui
¢ stato spettatore Saulo ¢ qualitativamente diversa da quelle avute dagli Apostoli. Osserva, in
proposito, X.L. Dufour:

Il Risorto non viene a conversare familiarmente con 1 suoi discepoli per farsi riconoscere da loro
come Gesu di Nazaret in persona, vivo dopo la morte; al suo posto c’¢ la gloria risplendente che ad
un tempo accieca e illumina®®’.

Questo perché

Luca porta a compimento la tendenza della Chiesa primitiva di concentrare sui Dodici il fonda-
mento della rivelazione cristiana. Egli esprime cosi una verita antica e tradizionale, vale a dire che
la generazione apostolica dei testimoni fu 1’unica destinataria delle apparizioni propriamente dette

del Risorto, ossia di quelle che hanno fondato la Chiesa®'.

Riprendendo il filo della narrazione, leggiamo che Anania ¢ stato inviato perché Paolo possa
riacquistare la vista ed essere colmato di Spirito Santo per mezzo del battesimo (At 9,18;
cf. 2,38). La menzione dello Spirito ricevuto in pienezza costituisce anche un annuncio della
straordinaria futura missione dell’ Apostolo, come confermato da tutti quei passi dai quali si
evince il ruolo fondamentale dello Spirito in ordine alla missione e testimonianza evangelica
(At 1,8;2,4.17.18.33; 4,8.31; 5,32; 13,2.4).

All’imposizione delle mani e alle parole di Anania, segue I’immediato recupero della vista
da parte di Saulo (At 9,18a), il quale, «alzatosi» (anastds)**?, riceve il battesimo (At 9,18b).

287 Cf. G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 379.

288 In At 22,12 Anania viene definito un devoto osservante della Legge, in buona reputazione presso tutti i
Giudei residenti a Damasco.

289 G. SCHNEIDER, Atti degli Apostoli, 11, 37: «Si presuppone che Anania parli in “ebraico” e che gia veda in
Saulo il “fratello” cristiano».

2% X L. DUFOUR, Risurrezione di Gesi. e massaggio pasquale, 112.

21X L. DUFOUR, Risurrezione di Gesii e massaggio pasquale, 115.

292 G. ROSSE, 1l Vangelo di Luca, 379, n. 82: «Il ptc. anastas (“alzatosi”) davanti a “fu battezzato™ ¢ forse piu
di un semplice “ptc. grafico™: segno concreto del ricupero delle forze, discreta allusione alla vita di risurrezione
data dal battesimo (?), e constatazione che il sacramento non fu amministrato in casay.

- 140 -



Dopo aver preso cibo, Saulo riprende le forze (At 9,19a). L’atto del mangiare, potrebbe
costituire una rinascita a vita nuova da parte di Saulo. Nei Vangeli, spesso il mangiare ¢ segno
di essere una persona viva (cf. Mc 5,43; Lc 8,55; 24,41s)*-.

293 G. ROSSE, 1 Vangelo di Luca, 379: «il nutrirsi e il recuperare le forze indicano una guarigione totale (Mc
5,43). La cecita e il digiuno (v. 9), segno di crisi, si trasformano in guarigione e in assunzione di cibo (allusione
anche all’eucaristia?), segno di rinascita a vita nuovay.

- 141 -



