
Istituto Superiore di Scienze Religiose 

“Redemptoris Mater” 

 

Istituto Teologico Marchigiano 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esegesi Nuovo Testamento II 
 

Sinottici 

Atti degli Apostoli 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Roberto CECCONI 

 

Anno Accademico 2025-2026 



- 2 - 

 

1. Introduzione all’esegesi neotestamentaria 

 Iniziamo questo corso dicendo due parole sull’esegesi: essa punta a cogliere il messaggio 

scritto dall’autore. La parola esegesi viene dal greco exēgēsis che significa esposizione, spie-

gazione, interpretazione. Fare esegesi significa cogliere il significato di un passo biblico facen-

done emerge il significato. È utile al proposito considerare il verbo greco exēgéomai composto 

da ek + ēgéomai. Il verbo assume il significato di condurre da. 

1.1 Indagini preliminari 

 Prima di inoltrarsi nello studio vero e proprio di un passo biblico, è necessario compiere 

alcuni passaggi previ, quali la delimitazione del brano, la critica testuale, la strutturazione della 

pericope, il paragone sinottico (nel caso in cui si prenda in considerazione uno dei primi tre 

Vangeli presenti nel canone neotestamentario), e la traduzione1 del brano. 

1.1.1 Delimitazione del testo 

 La delimitazione del testo, almeno in ambito narrativo, si fa in base a quattro criteri: 

a) tempo, b) luogo, c) personaggi, d) tema. Ne consegue che, quando troviamo indicazioni cro-

nologiche, cambi di ambientazione, di attori o tema, siamo in presenza di una nuova pericope. 

Facciamo un paio di esempi: 
 

Mc 1,14-15 Mc 1,16-20 

Dopo che Giovanni fu arrestato, Gesù andò 

nella Galilea, proclamando il vangelo di Dio, e 

diceva: «Il tempo è compiuto e il regno di Dio è 

vicino; convertitevi e credete nel Vangelo». 

Passando lungo il mare di Galilea, vide Simone e 

Andrea, fratello di Simone, mentre gettavano le 

reti in mare; erano infatti pescatori. Gesù disse 

loro: «Venite dietro a me, vi farò diventare pe-

scatori di uomini». E subito lasciarono le reti e lo 

seguirono. Andando un poco oltre, vide Gia-

como, figlio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello, 

mentre anch’essi nella barca riparavano le reti. E 

subito li chiamò. Ed essi lasciarono il loro padre 

Zebedeo nella barca con i garzoni e andarono die-

tro a lui. 
 

 Possiamo notare che in Mc 1,16-20 Gesù non si trova semplicemente in Galilea, come pre-

cisato in Mc 1,14-15, ma in un luogo determinato; il mare di Galilea. Allo stesso tempo entrano 

in campo nuovi personaggi rispetto alla pericope precedente: Simone e Andrea, Giacomo e 

Giovanni. Anche il tema cambia: in Mc 1,14-15 era la predicazione del regno, ora è la chiamata 

dei primi quattro discepoli. 

 

Mc 8,34-9,1 Mc 9,2-8 

Convocata la folla insieme ai suoi discepoli, 

disse loro: «Se qualcuno vuol venire dietro a me, 

rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua. 

Perché chi vuole salvare la propria vita, la per-

derà; ma chi perderà la propria vita per causa mia 

e del Vangelo, la salverà. Infatti quale vantaggio 

c’è che un uomo guadagni il mondo intero e 

perda la propria vita? Che cosa potrebbe dare un 

Sei giorni dopo, Gesù prese con sé Pietro, Gia-

como e Giovanni e li condusse su un alto monte, 

in disparte, loro soli. Fu trasfigurato davanti a 

loro e le sue vesti divennero splendenti, bianchis-

sime: nessun lavandaio sulla terra potrebbe ren-

derle così bianche. E apparve loro Elia con Mosè 

e conversavano con Gesù. Prendendo la parola, 

Pietro disse a Gesù: «Rabbì, è bello per noi essere 

 
1 La traduzione, appena abbozzata all’inizio, va poi rivisitata e perfezionata al termine del lavoro esegetico. 



- 3 - 

 

uomo in cambio della propria vita? Chi si vergo-

gnerà di me e delle mie parole davanti a questa 

generazione adultera e peccatrice, anche il Figlio 

dell’uomo si vergognerà di lui, quando verrà 

nella gloria del Padre suo con gli angeli santi». 

Diceva loro: «In verità io vi dico: vi sono alcuni, 

qui presenti, che non morranno prima di aver vi-

sto giungere il regno di Dio nella sua potenza». 

qui; facciamo tre capanne, una per te, una per 

Mosè e una per Elia». Non sapeva infatti che cosa 

dire, perché erano spaventati. Venne una nube 

che li coprì con la sua ombra e dalla nube uscì 

una voce: «Questi è il Figlio mio, l’amato: ascol-

tatelo!». E improvvisamente, guardandosi at-

torno, non videro più nessuno, se non Gesù solo, 

con loro. 

 

 Nel passaggio da Mc 8,34-9,1 a Mc 9,2-8, si notano dei cambiamenti di ordine temporale: 

«sei giorni dopo» (Mc 9,2); attanziale: «Pietro, Giacomo e Giovanni» (Mc 9,2); spaziale: «alto 

monte» (Mc 9,2); tematico: «fu trasfigurato» (Mc 9,2). Sulla base di questi elementi, possiamo 

affermare che in Mc 9,2 inizia una nuova pericope, distinta da quella costituita da Mc 8,34-9,1. 

1.1.2 Critica testuale 

 Per critica testuale intendiamo quel lavoro mediante il quale si cerca di ricostruire, a partire 

dai manoscritti disponibili, il testo originale su cui ci si intende soffermare. 

 Dobbiamo tener presente che i testi a nostra disposizione non sono gli originali. Noi siamo 

in possesso di centinaia di copie manoscritte del Nuovo Testamento (chiamate Codici2) nessuna 

delle quali è esattamente uguale all’altra. Questo significa che lo studioso si trova dinanzi ad 

una grande difficoltà (di cui noi ovviamente non ci rendiamo conto): come risalire al testo che 

è uscito dalla mano dell’Evangelista? Per raggiungere questo risultato, che resta sempre ipote-

tico, vi sono fondamentalmente due criteri: la critica esterna e la critica interna. 

 La critica esterna fa riferimento all’importanza dei singoli codici. Non tutti i manoscritti 

infatti sono dello stesso livello. I codici scritti in maiuscolo, in virtù della loro antichità (III-V 

sec.) hanno un peso maggiore rispetto ai codici minuscoli (XI-XII sec.). A questo si aggiunga 

che, tra i codici maiuscoli, alcuni sono ritenuti di grande rilievo, ad esempio i papiri, il mano-

scritto Sinaitico3 (sigla  א) ed il Vaticano4 (sigla B). Dunque, in caso di differenze tra i codici, è 

da preferirsi la lezione (ossia il testo) supportata dai manoscritti più importanti. 

 La critica interna cerca di comprendere, a prescindere dall’importanza dei singoli mano-

scritti, quale, tra le varianti a nostra disposizione, possa essere ritenuta più vicina a quanto 

uscito dalla penna dell’Evangelista. Per attuare al meglio questa metodologia, bisogna conosce 

molto bene il pensiero e la teologia dell’agiografo sul quale ci si sta soffermando. A questo si 

aggiungano altri criteri: a) un’espressione grammaticalmente “zoppicante” va preferita ad una 

più lineare: si suppone infatti che gli scribi, nel corso del tempo, si siano impegnati a migliorare 

il testo piuttosto che a peggiorarlo; b) lo scritto più breve solitamente (dunque non sempre) è il 

più vicino all’originale. Nel mondo antico, infatti, c’era la tendenza ad operare delle aggiunte 

su un testo precedente, non delle sottrazioni, perché il detto testo era considerato (quale in 

effetti era) parola di Dio. 

 Vediamo alcuni esempi di critica testuale, iniziando dall’incipit del vangelo secondo Marco: 
 

 
2 Il codice è un manoscritto a forma di libro, differente dunque dal rotolo usato, ad esempio, in sinagoga. Gli 

autori neotestamentari utilizzarono sin dall’inizio il codice per distinguersi dal mondo giudaico e per motivi di 

praticità. Il codice infatti è più pratico del rotolo e meno dispendioso, visto che può essere scritto, a differenza 

del rotolo, da ambo i lati. 
3 Così chiamato perché ritrovato nella penisola del Sinai. 
4 Denominato in tal modo perché custodito nella biblioteca vaticana. 



- 4 - 

 

 Inizio del vangelo di Gesù, Cristo, [Figlio di Dio] (Mc 1,1). 
 

 L’espressione «Figlio di Dio», che si trova tra parentesi quadre, manca in alcuni manoscritti 

di grande importanza, tra cui il Codice Sinaitico (א), mentre è presente in manoscritti di uguale 

rilievo, come il Codice Vaticano (B). La situazione che si presenta è dunque la seguente: 
 

Mc 1,1 secondo il Codice Sinaitico Mc 1,1 secondo il Codice Vaticano 

Inizio del vangelo di Gesù Cristo5 Inizio del vangelo di Gesù Cristo Figlio di Dio 
 

 Quale scelta operare in un caso come questo? Ci troviamo dinanzi a due manoscritti diver-

genti, entrambi di uguale importanza. 

 Per cercare di comprendere quale dei due codici rifletta al meglio lo scritto originario, è 

necessario conoscere la teologia di Marco. Ebbene, per questo evangelista, la tematica di Gesù, 

Figlio di Dio è di primaria importanza (cf. Mc 1,11; 3,11; 5,7; 9,7; 14,36; 14,62; 15,39). Ne 

possiamo dedurre che Marco abbia accennato alla figliolanza divina di Gesù sin dal primo 

versetto del suo scritto, quasi ad indicare verso quale meta voleva condurre il lettore: ricono-

scere, insieme al Centurione ai piedi della croce (Mc 15,39), l’identità di colui che aveva dato 

la vita per la moltitudine. 
 

 Prendiamo un altro esempio, tratto dal vangelo secondo Luca: 
 

 Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’altro 

a sinistra. [[Gesù diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno».]] Poi dividendo 

le sue vesti, le tirarono a sorte (Lc 23,33-34). 
 

 La richiesta di perdono, fatta da Gesù al Padre, è riportata in doppia parentesi quadra. Questo 

significa che è stata inserita nel testo con una grandissima percentuale di dubbio. La perplessità 

è dovuta al fatto che alcuni manoscritti di primaria importanza, come il Papiro 75 (III sec.) ed 

il Codice Vaticano (B) non riportano queste parole, presenti invece nel Codice Sinaitico (א). 

Mettiamo in sinossi le due lezioni varianti: 
 

Lc 23,33-34 secondo P75 e Codice B Lc 23,33-34 secondo il Codice Sinaitico 

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi 

crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’al-

tro a sinistra. Poi dividendo le sue vesti, le tira-

rono a sorte. 

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi 

crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’al-

tro a sinistra. Gesù diceva: «Padre, perdona loro 

perché non sanno quello che fanno». Poi divi-

dendo le sue vesti, le tirarono a sorte. 
 

 Anche in questo caso il problema si risolve ricorrendo alla teologia dell’Evangelista. Per 

Luca il tema di Gesù misericordioso è di fondamentale importanza (cf. Lc 7,36-50; 15,1-32; 

19,1-10; 22,51; 23,39-43). È probabile dunque che sia stato proprio il Terzo Evangelista a tra-

smetterci queste parole del Signore, e non uno scriba di epoca successiva. 

1.1.3 Strutturazione del testo 

 Una volta che ho stabilito, mediante la delimitazione e la critica testo, qual è il brano su cui 

voglio lavorare, passo alla sua strutturazione. La suddivisione di una pericope si fa seguendo 

gli stessi criteri impiegati per la sua delimitazione: tempo, luogo, personaggi, tema. Quando 

cambia uno o qualcuno di questi elementi, ci troviamo dinanzi ad un indizio di segmentazione 

 
5 Ho eliminato le virgole, perché nei manoscritti antichi, per risparmiare su papiro e pergamena, punteggiatura 

e spazi non sono presenti. 



- 5 - 

 

del testo. Ad esempio, la chiamata dei primi quattro discepoli in Marco, può essere suddivisa 

in due parti, sulla base di alcuni indizi che ora andiamo a scoprire: 
 

Mc 1,16-18 Mc 1,19-20 

Passando lungo il mare di Galilea, vide Simone 

e Andrea, fratello di Simone, mentre gettavano 

le reti in mare; erano infatti pescatori. Gesù disse 

loro: «Venite dietro a me, vi farò diventare pe-

scatori di uomini». E subito lasciarono le reti e lo 

seguirono. 

Andando un poco oltre, vide Giacomo, figlio di 

Zebedeo, e Giovanni suo fratello, mentre 

anch’essi nella barca riparavano le reti. E subito 

li chiamò. Ed essi lasciarono il loro padre Zebe-

deo nella barca con i garzoni e andarono dietro a 

lui. 
 

 Passando da Mc 1,18 a Mc 1,19 si nota un cambio di ordine spaziale: «andando un poco 

oltre», e l’entrata in scena di due nuovi personaggi: Giacomo e Giovanni. Per questi motivi, 

possiamo suddividere il brano di Mc 1,16-20 in due parti: a) Mc 1,16-18: chiamata di Simone 

a Andrea alla sequela Christi; b) Mc 1,19-20: chiamata di Giacomo e Giovanni al discepolato. 

1.1.4 Traduzione 

 La traduzione di un testo biblico è tutt’altro che facile. Bisogna conoscere molto bene la 

lingua d’origine (in questo caso il greco) mediante la quale è stato steso un brano, nonché la 

cultura in cui ha agito l’autore sacro. Al tempo stesso, colui che cerca di rendere un testo antico 

in una lingua moderna, pur dovendo restare fedele al senso espresso dal testo originale, deve 

guardarsi bene dal fare una traduzione letterale6, che risulterebbe poco scorrevole al lettore 

contemporaneo. 

 A questo punto, diamo una presentazione, seppur sommaria, delle principali Bibbie in lingua 

italiana disponibili oggi sul mercato: 

 – Bibbia TOB (Traduction oecuménique de la Bible): Si tratta di una versione della Bibbia 

particolarmente interessante per l’elevato livello delle introduzioni e note che accompagnano 

la lettura dei singoli libri biblici. Bisogna tuttavia tener presente che, nella TOB in lingua ita-

liana, il testo sacro è quello della CEI 2008. La Bibbia TOB è arricchita anche dalle seguenti 

tavole: cronologica, pesi e misure, note principali. A questo si aggiungano alcune carte geogra-

fiche. 

 – Bibbia di Gerusalemme: Frutto del lavoro compiuto dall’École biblique di Gerusalemme, 

presenta molti tratti affini alla TOB, tra i quali quello di avere il testo biblico nella versione 

della CEI 2008. In appendice alla Bibbia di Gerusalemme si trovano: a) Tavola cronologica; 

b) dinastie asmonea ed erodiana; c) calendario; d) tavola delle misure e delle monete; e) indice 

alfabetico delle note più importanti; f) indice dei temi biblici d’interesse pastorale; g) carte 

geografiche. 

 – Bibbia Via, Verità e Vita: Il testo biblico è, ancora una volta, quello della CEI 2008. I 

commenti ai libri sacri sono strutturati su tre livelli: teologico-pastorale (via); esegetico (ve-

rità); liturgico (vita). È interessante la disposizione delle note, collocate intorno al testo, a ri-

chiamare le edizioni glossate della Bibbia in uso dal medioevo fino al XVII secolo. La Bibbia 

Via, Verità e Vita, come le precedenti, è arricchita dal materiale seguente: a) Indice dei soggetti 

biblici, dove il lettore trova i riferimenti che permettono di approfondire la conoscenza di temi 

 
6 Non bisogna però dimenticare che una traduzione parola per parola (detta anche formale perché intende 

ricalcare nella lingua di destinazione la forma ed il contenuto del testo in lingua originale) risulta essere molto 

utile in ambito accademico, specie per chi non conosce le lingue antiche. 



- 6 - 

 

e realtà della Bibbia; b) tavola cronologica comparata della Bibbia e delle civiltà antiche; c) ca-

lendario e feste ebraiche; d) misure, pesi e monete; e) canone biblico secondo le principali tra-

dizioni; f) carte geografiche. 

 – Traduzione interconfessionale della Bibbia in lingua corrente (TILC): Il testo sacro, a 

differenza delle Bibbie precedenti, non è quello della CEI 2008. La traduzione – approvata 

dalla Conferenza Episcopale Italiana – è stata realizzata da un gruppo di studiosi cattolici e 

protestanti che hanno lavorato insieme per parecchi anni, seguiti dai responsabili delle rispet-

tive chiese. Il testo biblico che ne risulta presenta una certa distanza formale dai brani originali. 

Il senso delle varie pericopi resta lo stesso, tuttavia esse sono rese in modo da essere immedia-

tamente comprensibili al lettore contemporaneo. Le note a piè di pagina non sono particolar-

mente significative, mentre l’edizione del 2000 contiene una presentazione dei passi paralleli 

chiara ed esaustiva, purtroppo ridotta ai minimi termini nell’edizione più recente. La Bibbia 

TILC è resa preziosa anche dalla presenza di un piccolo dizionario biblico, da una tavola cro-

nologica e da alcune carte geografiche (identiche a quelle che si trovano nella TOB). 

 – Bibbia Scrutate le Scritture: Il testo sacro è quello della CEI 2008. Quest’opera è caratte-

rizzata da esaustività e precisione nella presentazione dei passi paralleli. È impreziosita anche 

da una gran quantità di note tematiche, che sviluppano temi di particolare rilievo (Creazione, 

maschile e femminile, anima, lavoro, volontà di Dio, servizio, ecc.). Alcune note puntuali sono 

riprese dalla Bibbia Via, Verità e Vita. In quest’opera si trovano anche: a) tavola cronologica 

comparata della Bibbia e delle civiltà antiche; b) Mappe geografiche; c) indice delle note per 

la scrutatio. 

 – Nuovo Testamento. Traduzione Letteraria Ecumenica: Si tratta di una versione del Nuovo 

Testamento sostenuta insieme da Cattolici, Ortodossi ed Evangelici. È la prima traduzione ita-

liana ecumenica condotta con criteri letterari di aderenza al testo originale, frutto di un lavoro 

che ha coinvolto insieme traduttori e revisori di diverse chiese. In appendice vengono indicate 

alcune misure menzionate nel Nuovo Testamento. Da segnalare anche la presenza di alcune 

carte geografiche. 

1.2 Esegesi del testo 

1.2.1 Analisi sintattica 

 Per analisi sintattica7 di un testo s’intende lo studio dei vari elementi linguistici in esso 

presenti e delle connessioni che si stabiliscono tra loro. Facciamo un esempio, senza la pretesa 

di trovare delle risposte, ma solo con l’intento di mostrare quanto sia importante fare un’ade-

guata analisi sintattica in sede esegetica: 

 Il prologo del vangelo secondo Giovanni inizia affermando: «In principio era il Verbo, e il 

Verbo era presso (prós) Dio (tòn theón) e il Verbo era Dio» (Gv 1,1). La CEI 2008, con la 

preposizione italiana «presso», traduce quella greca prós, che tuttavia – specie se seguita 

dall’accusativo, come nel nostro caso – potrebbe anche significare «verso». Dunque… come 

dobbiamo tradurre l’incipit del prologo giovanneo: «il Verbo era presso Dio», o, in maniera 

suggestiva, «il Verbo era rivolto verso Dio»8? In altre parole, la disposizione delle parole prós 

 
7 Dal greco sýntaxis, composto dalla preposizione sýn («con», «insieme») e dal sostantivo táxis («disposi-

zione», «ordine», «sistemazione»). 
8 Così traducono la Bibbia TOB: «Au commencement était le Verbe, et le Verbe était tourné vers Dieu, et le 

Verbe était Dieu» (Gv 1,1), e G. NOLLI, Evangelo secondo Giovanni, LEV, Città del Vaticano, 1986, 1: «In 

principio era il Verbo e il Verbo era in relazione con Dio e il Verbo era Dio». 



- 7 - 

 

tòn theòn, volendo tratteggiare il rapporto tra il Verbo e Dio, che tipo di relazione vuol deli-

neare: statica («presso»), o dinamica («verso»)? Non è facile prendere una decisione, anche 

perché nel greco ellenistico – usato dagli Evangelisti – prós + accusativo (moto a luogo) spesso 

viene impiegato al posto di pará («presso») + dativo (stato in luogo). Potremmo uscire dalla 

situazione di stallo andando a leggere la conclusione del prologo: «Dio, nessuno lo ha mai 

visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato» (Gv 1,18). 

Il testo originale greco suona in modo un po’ diverso da come riportato dalla Bibbia CEI 2008: 

«Dio, nessuno l’ha mai visto; l’Unigenito Dio, che è (rivolto) verso (eis) il seno del Padre, lui 

lo raccontò». La preposizione greca eis, in questa seconda traduzione resa con «verso», viene 

impiegata per indicare moto a luogo. Alla luce di Gv 1,18, potremmo dunque tradurre il primo 

versetto del vangelo secondo Giovanni in questo modo: «In principio era il Verbo e il Verbo 

era verso Dio e il Verbo era Dio». Nonostante ciò, la prudenza è d’obbligo. Nel greco elleni-

stico, infatti, la preposizione eis («verso»), indicante moto a luogo, spesso viene usata al posto 

della preposizione en («in»), impiegata per lo stato in luogo. 

1.2.2 Analisi semantica 

 Terminata l’analisi sintattica, si passa a quella semantica, ossia allo studio del significato 

che determinate parole assumono all’interno di un testo. Anche in questo caso, ci serviamo di 

un esempio: 

 Nel vangelo secondo Giovanni, quando Gesù compare per la prima volta sulla scena, risuona 

questa testimonianza del Battista: «“Ecco l’agnello di Dio, colui che toglie (ho aírōn) il peccato 

del mondo!”» (Gv 1,29). Il verbo greco che la Bibbia CEI 2008 traduce con «togliere» è aírō. 

Per comprendere al meglio che cosa esso significa, bisogna farne uno studio semantico. In altre 

parole, è necessario andare a vedere che significato il verbo aírō assume ogniqualvolta viene 

impiegato nel vangelo secondo Giovanni. Nell’episodio in cui Gesù caccia i venditori dal tem-

pio, aírō veicola il concetto di «portare via», «togliere»: «“Portate via (árate9) di qui queste 

cose e non fate della casa del Padre mio un mercato!”» (Gv 2,16). Nella scena in cui il Signore 

guarisce un paralitico, aírō indica l’azione di «prendere su», «caricarsi di»: «Gesù gli disse: 

“Àlzati, prendi (âron10) la tua barella e cammina”. E all’istante quell’uomo guarì: prese (ēren11) 

la sua barella e cominciò a camminare» (Gv 5,8s). Il verbo aírō, dunque, in Giovanni ha un 

duplice significato: «prendere su», e «portare via». Alla luce di queste considerazioni, po-

tremmo tradurre Gv 1,29 in tal modo: «“Ecco l’agnello di Dio che toglie il peccato del mondo, 

prendendolo su di sé”». L’Evangelista comunica al lettore sia il motivo per cui Gesù ha piantato 

la tenda in mezzo a noi: togliere il peccato del mondo, sia il modo in cui ha compiuto tale 

azione: prendendolo su di sé e annientandolo col fuoco del suo amore. 

1.2.3 Analisi pragmatica 

 L’analisi pragmatica cerca di individuare quei segnali linguistici mediante i quali l’autore 

interpella in un modo del tutto particolare il lettore. Non bisogna mai perdere di vista il fatto 

che l’agiografo si rivolge sempre al proprio interlocutore con l’intento di lasciare un segno 

nella sua vita. Tuttavia, vi sono dei passaggi in cui il destinatario dello scritto viene interpellato 

in un modo del tutto speciale. Vediamo alcuni esempi in proposito: 

 
9 Imperativo aoristo plurale di aírō. 
10 Imperativo aoristo singolare di aírō. 
11 Indicativo aoristo singolare di aírō. 



- 8 - 

 

 Nel vangelo secondo Marco, in tre occasioni si segnala esplicitamente che Gesù rivolge la 

propria parola a dei destinatari: a) «diceva a loro la parola» (Mc 2,2); b) «diceva a loro la 

parola» (Mc 4,33); c) «la parola diceva» (Mc 8,32). Come si può notare, nella terza ricorrenza 

il sostantivo parola precede il verbo diceva, a differenza della prime due occasioni in cui lo 

segue. Perché questa differenza? Il motivo sembra sia da attribuirsi al fatto che in Mc 8,32 la 

parola che Gesù comunica ai suoi discepoli è quella della croce (Mc 8,31). Si tratta di un mes-

saggio particolarmente importante, unico, ben più significativo di quanto il Maestro ha detto 

fino ad ora. Il lettore viene dunque invitato a prenderlo particolarmente in considerazione. 
 

 Giunto a metà della sua opera letteraria, l’evangelista Marco segnala che Gesù sta cammi-

nando con i suoi discepoli verso i villaggi di Cesarea di Filippo (Mc 8,27). Dal quadro generale 

della narrazione, si evince chiaramente che il Maestro è solo con i suoi seguaci. Non vi sono 

altre persone con loro. All’improvviso, dopo che Gesù ha rimproverato Pietro perché, rifiu-

tando la parola della croce (Mc 8,32b), si mostra incapace di pensare le cose di Dio (Mc 8,33), 

si dice che il Maestro chiama la folla con i suoi discepoli per comunicare loro qualcosa (8,34). 

Da dove esce fuori all’improvviso questa moltitudine di persone? Evidentemente, ci troviamo 

dinanzi ad una strategia narrativa dell’Evangelista. La folla rappresenta ciascuno di noi, desti-

natario privilegiato delle parole che Gesù sta per dire. Subito dopo, infatti, il Signore annuncia 

quali sono le dinamiche che deve mettere in atto chiunque − a qualsiasi epoca storica o cultura 

appartenga − voglia seguirlo: «“Se qualcuno vuole dietro di me venire…”» (eí tis thélei opísō 

mou akoloutheîn). Anche in questo caso, il sintagma «se qualcuno» (eí tis), mostra in maniera 

abbastanza evidente la destinazione universale di quanto Gesù sta affermando. Tutti, infatti, 

devono rinnegare se stessi e prendere la propria croce se vogliono mettersi al seguito del Cristo. 
 

 Un altro modo mediante il quale il narratore tenta di coinvolge il lettore è il cosiddetto pre-

sente storico. Di cosa si tratta? Solitamente, in una narrazione, incentrata su eventi trascorsi, si 

usano verbi al passato: aoristo indicativo («disse», «andò»), o imperfetto indicativo («diceva», 

«andava»). All’improvviso, il narratore usa un verbo al presente: «dice», laddove ci si sarebbe 

aspettato un verbo al passato: «disse». Perché questo passaggio repentino dal passato al pre-

sente? Fino ad alcuni anni fa si è pensato che questo fosse un modo mediante il quale il narra-

tore volesse dare vivacità al suo racconto. Questa spiegazione, almeno in parte, resta vera. Il 

fenomeno, tuttavia, può essere interpretato anche in un altro modo: l’evangelista, ancora una 

volta, si rivolge direttamente al lettore. Ponendo (specie quando si usano verbi quali «dire», 

«affermare») la coniugazione al presente, l’autore segnala al proprio interlocutore quanto 

quella parola che ora sta per essere detta conservi anche nell’oggi tutta la sua attualità. 

 A modo di esempio, possiamo osservare come le parole che Gesù intima a Pietro (il quale 

tentava di sbarrare il cammino del Maestro verso la croce), quando gli comanda di mettersi 

dietro di lui, siano introdotte dal verbo dire al presente: «dice» (légei) (Mc 8,33). In tal modo, 

Marco comunica al lettore che, anche oggi, ogni persona chiamata al discepolato è tenuta a 

seguire il Maestro, e a non sostituirsi a lui nello stabilire quale direzione deve prendere il cam-

mino della propria vita. 

 Qualcosa di simile avviene quando Gesù ricorda ai suoi seguaci che per entrare nel regno di 

Dio è necessario essere poveri (Mc 10,24). Siccome la sobrietà di vita è richiesta ad ogni Bat-

tezzato, le parole che Gesù pronuncia su questo tema sono introdotte da un verbo dicendi al 

presente: «I discepoli erano sconcertati dalle sue parole; ma Gesù riprese e dice (légei) loro: 

«Figli, quanto è difficile entrare nel regno di Dio! È più facile che un cammello passi per la 

cruna di un ago, che un ricco entri nel regno di Dio» (Mc 10,24s). 



- 9 - 

 

1.2.4 Analisi delle forme letterarie 

 Per comprendere adeguatamente il senso di un testo è importante individuarne la forma let-

teraria12. Si tratta, in altre parole, di scoprire su quale schema, più o meno precostituito, è stato 

stilato un brano. Esistono diverse forme letterarie: inno (Sal 8), lamentazione (Sal 42-43); an-

nuncio di nascita (Gn 16,7-14; Gdc 13,2-23; Lc 1,5-25; Lc 1,26-38), racconto di vocazione. I 

testi che appartengono ad una determinata forma letteraria hanno caratteristiche simili, anche 

se non sono mai perfettamente identici, in quanto l’agiografo, nello scrivere, conserva pur sem-

pre una certa libertà. 

 A modo di esempio, vediamo come il racconto della vocazione dei primi quattro discepoli 

di Gesù, così come ci è narrato dall’evangelista Marco, riprenda a grandi linee l’episodio nel 

quale si narra di Eliseo, chiamato a porsi al seguito di Elia: 
 

1Re 19,19-21 Mc 1,16-20 
19Partito di lì, Elia trovò (heurískei) Eli-

seo, figlio (huiòn) di Safàt. Costui arava con 

dodici paia di buoi davanti a sé, mentre egli 

stesso guidava il dodicesimo. Elia, passando-

gli vicino, gli gettò addosso il suo mantello. 
20Quello lasciò i buoi e corse dietro (opísō) a 

Elia, dicendogli: «Andrò a baciare mio padre 

e mia madre, poi ti seguirò (akolouthēsō 

opísō sou)». Elia disse: «Va’ e torna, perché 

sai che cosa ho fatto per te». 21Allontanatosi 

da lui, Eliseo prese un paio di buoi e li uccise; 

con la legna del giogo dei buoi fece cuocere 

la carne e la diede al popolo, perché la man-

giasse. Quindi si alzò (anéstē) e seguì (epo-

reúthē opísō) Elia, entrando al suo servizio. 

16Passando lungo il mare di Galilea, vide 

(eîden) Simone e Andrea, fratello di Simone, 

mentre gettavano le reti in mare; erano infatti 

pescatori. 17Gesù disse loro: «Venite dietro 

(opísō) a me, vi farò diventare pescatori di 

uomini». 18E subito lasciarono le reti e lo se-

guirono (ēkoloúthēsan autō[i]). 19Andando 

un poco oltre, vide (eîden) Giacomo, figlio di 

Zebedeo, e Giovanni suo fratello, mentre 

anch’essi nella barca riparavano le reti. 20E 

subito li chiamò. Ed essi lasciarono il loro pa-

dre Zebedeo nella barca con i garzoni e anda-

rono dietro a lui (apēlthon opísō autoû). 

 

 Tra i due brani sono evidenti i legami a livello linguistico, segnalati dal carattere in corsivo. 

Tenendo conto del fatto che la chiamata dei primi discepoli del Signore è riportata in modo 

diverso dal terzo e quarto evangelista (Lc 5,1-11; Gv 1,35-51), possiamo supporre che Marco 

non sia stato tanto interessato a presentare una cronaca dei fatti, quanto a mostrare quali siano 

le dinamiche costanti in base alle quali avviene una chiamata. Esse possono essere delineate 

nel modo seguente: a) la persona, mentre sta svolgendo la sua attività (1Re 19,19a; Mc 1,16.19), 

b) viene raggiunta da una parola di vocazione (1Re 19,19b; Mc 1,17.20a), c) alla quale è esor-

tata ad aderire prontamente (1Re 19,21b; Mc 1,18.20b). 

  

 
12 Altri autori usano l’espressione genere letterario. 



- 10 - 

 

2. Esegesi di passi scelti 

2.1 Matteo 1,18-25 

2.1.1 Traduzione del testo 

 18Ora, la genesi di Gesù Cristo era così: essendo promessa sposa, la madre di lui, Maria, a 

Giuseppe, prima che andassero a vivere insieme, fu trovata avente nel grembo13 da Spirito 

Santo. 19Giuseppe, il suo uomo, essendo giusto e non volendo esporla all’ignominia, decise di 

ripudiarla segretamente. 20Mentre stava pensando queste cose, ecco, un angelo del Signore gli 

apparve in sogno dicendo: «Giuseppe, figlio di David, non temere di prendere con te Maria, la 

tua donna; poiché ciò che è stato generato in lei è da Spirito Santo. 21Partorirà un figlio e chia-

merai il nome di lui Gesù, perché egli salverà il suo popolo dai propri peccati». 22Ora, tutto 

questo è avvenuto perché si compisse quanto detto dal Signore attraverso il profeta che dice:  
 23Ecco, la vergine nel ventre avrà e partorirà un figlio: 

 e chiameranno il nome di lui Emmanuel, 

che tradotto significa: con noi è Dio. 24Destatosi, Giuseppe, dal sonno, fece come gli aveva 

comandato l’angelo del Signore e prese con sé la sua donna, 25e non la conosceva finché non 

partorì un figlio14; e chiamò il nome di lui Gesù. 

2.1.2 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (Mt 1,18-25) si differenzia dal precedente (Mt 1,1-17) in primo 

luogo a motivo del tema: In Mt 1,1-17, infatti, abbiamo la genealogia di Gesù Cristo; in Mt 

1,18-25, invece, la narrazione dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe, avente per oggetto la di-

vina maternità di Maria. Cambiano anche i personaggi: scompaiono gli antenati di Giuseppe, 

presenti in Mt 1,1-17, mentre quest’ultimo, Maria e Gesù ricevono molta più attenzione (in Mt 

1,1-17 erano solo nominati). A questo si aggiunga la comparsa dell’angelo del Signore, assente 

in Mt 1,1-17. 
 

 Il brano che stiamo analizzando (Mt 1,18-25) si distingue anche dal successivo (Mt 2,1-12) 

in primo luogo a motivo del tema: non più l’annuncio dell’angelo, ma la visita dei Magi a Gesù, 

nato da pochissimo tempo. Altra differenza riguarda il luogo: L’annuncio dell’angelo a Giu-

seppe accade in un luogo indeterminato. La nascita di Gesù avviene a Betlemme. Un ultimo 

elemento che contribuisce a distinguere i due brani è dato dai personaggi. In Mt 2,1-12 non si 

trova più l’angelo del Signore, mentre compaiono personaggi del tutto assenti in Mt 1,18-25: i 

Magi, il re Erode, i cittadini di Gerusalemme (che si turbano con Erode per la nascita del re dei 

Giudei), i capi dei sacerdoti e gli scribi del popolo. 

2.1.3 Struttura del brano 

Il brano che ci accingiamo a meditare può essere diviso in tre parti: 
 

I primi due versetti (vv. 18-19) fungono da introduzione a tutto l’episodio: 

• Enunciazione del tema su cui è incentrata la pericope: La genesi di Gesù Cristo (v. 18a). 

 
13 L’espressione greca heuréthē en gastrì échousa («fu trovata nel ventre avente») viene così tradotta dalla 

Bibbia Nova Vulgata (1998), promulgata da S. Giovanni Paolo II: inventa est in utero habens («fu trovata nel 

ventre avente»). 
14 L’espressione greca kaì ouk egínōsken autḕn héōs hoû éteken huión («e non la conosceva finché non partorì 

un figlio») viene così resa dalla Bibbia Nova Vulgata: et non cognoscebat eam, donec peperit filium («e non 

conosceva ella, finché partorì un figlio»). 



- 11 - 

 

• Maria, promessa sposa di Giuseppe, prima di andare ad abitare con lui, si trova incinta 

da Spirito Santo (v. 18b). 

• Di fronte a questo evento, Giuseppe decide di ripudiarla segretamente (v. 19). 
 

La sezione successiva (vv. 20-23) focalizza la propria attenzione sul sogno di Giuseppe: 

• Introduzione narrativa: L’angelo del Signore appare a Giuseppe in sogno e gli parla 

(v. 20a). 

• Discorso diretto da parte dell’angelo (vv. 20b-23): 

➢ Il messo celeste esorta Giuseppe a prendere con sé Maria, dandone la motivazione 

(v. 20b). 

➢ L’angelo dà al suo interlocutore indicazioni su come chiamare il bambino. Il nome 

del nascituro lascia già trapelare la sua identità (v. 21). 

➢ Citazione di compimento: Il concepimento verginale di Maria e la nascita di Gesù 

danno compimento alla profezia di Is 7,14 (vv. 22-23). 
 

La terza parte del brano (vv. 24-25) riporta la messa in atto, da parte di Giuseppe, di quanto 

ordinato dall’angelo: 

• Giuseppe attua quanto gli è stato ordinato dall’angelo e prende con sé la sua sposa 

(v. 24). 

• Giuseppe non conosce Maria, finché ella non partorisce un figlio, che il suo sposo chia-

merà Gesù (v. 25). 

2.1.4 La forma letteraria 

 Il brano che stiamo studiando presenta delle affinità con due generi letterari, anche se non 

può essere totalmente incasellato in nessuno di essi. 

 La prima forma letteraria che viene in mente guardando al nostro testo è il midrash15. Con 

tale termine intendiamo una narrazione che si sviluppa a partire da un passo della Scrittura. Nel 

brano che stiamo considerando, il passo veterotestamentario di maggior rilievo è dato da Is 

7,14. Tuttavia, dobbiamo essere prudenti nell’identificare Mt 1,18-25 con il genere midrashico 

e questo per due motivi: a) Is 7,14 non è al centro della narrazione, come avviene invece nella 

forma letteraria che stiamo considerando; b) Is 7,14; 8,8.10 non sono i passi da spiegare-inter-

pretare, bensì due citazioni veterotestamentarie che spiegano il perché della concezione vergi-

nale di Maria16. 

 La seconda forma alla quale può essere avvicinato il nostro testo è l’annuncio di nascita, 

che troviamo, ad esempio, in Gn 16,7-12; 17,19; Gdc 13,3-5. Questo genere letterario possiede 

determinati elementi che ora evidenziamo in tabella, mostrando, al contempo, come in Mt 1,18-

25 siano presenti solo parzialmente: 
 

Elemento caratterizzante l’annuncio di nascita Presenza (o meno) in Mt 1,18-25 

Apparizione dell’angelo del Signore. Sì 

Reazione timorosa del destinatario. No 

Messaggio divino avente per oggetto il nome del 

nascituro e la sua missione. A questo si ag-

giunge l’invito a non temere. 

Sì 

Obiezione del destinatario No 

 
15 Il termine midrash devira dal verbo ebraico dāraš, che significa «cercare», «investigare», «informarsi». 
16 Sull’opportunità o meno di considerare Mt 1,18-25 un midrash, cf. U. Luz, Matteo, I, 162. 



- 12 - 

 

Segno di conferma No 
 

 L’evangelista Matteo, oltre ad omettere quanto segnalato in tabella, apporta delle novità 

rispetto a quelli che sono gli annunci di nascita. Esse sono: a) l’ordine dato a Giuseppe di pren-

dere con sé la sua sposa; b) la maternità di Maria ad opera dello Spirito Santo17. 

2.1.5 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Molti studiosi ritengono che l’intero brano sia da considerarsi opera, creazione di Matteo, 

dunque redazionale dalla prima all’ultima riga. Altri ritengono che l’Evangelista abbia eredi-

tato dalla tradizione una storia che lui poi avrebbe rielaborato in maniera più o meno incisiva. 

Benché non sia affatto facile prendere posizione, tentiamo di dire qualcosa al riguardo. Cer-

cheremo di comprendere, nella misura del possibile, ciò che Matteo ha ereditato dalla tradi-

zione e ciò che può essere attribuito al suo genio letterario. 

 La frase iniziale (Mt 1,18a), rimandando, per via dell’espressione «genesi di Gesù Cristo», 

a Mt 1,1 ed avendo affinità di contenuto con Mt 1,16, mostra di essere opera dell’Evangelista. 

 Anche la citazione di compimento rappresentata da Mt 1,22-23 sembra essere ad opera di 

Matteo e dunque redazionale. Lo dimostra il fatto che presenta molte affinità linguistiche e 

contenutistiche con gli altri episodi in cui Giuseppe riceve in sogno comunicazioni divine 

(cf. Mt 2,13-15.19-23). Similmente, estrapolando i vv. 22-23 (come anche il v. 18a) dall’intera 

pericope di Mt 1,18-25, possiamo notare che il testo scorre agevolmente: 
 

 [18a] essendo promessa sposa, la madre di lui, Maria, a Giuseppe, prima che andassero a vivere 

insieme, fu trovata avente nel grembo da Spirito Santo. 19Giuseppe, il suo uomo, essendo giusto e 

non volendo esporla all’ignominia, decise di ripudiarla segretamente. 20Mentre stava pensando 

queste cose, ecco, un angelo del Signore gli apparve in sogno dicendo: «Giuseppe, figlio di David, 

non temere di prendere con te Maria, la tua donna; poiché ciò che è stato generato in lei è da Spirito 

Santo. 21Partorirà un figlio e chiamerai il nome di lui Gesù, perché egli salverà il suo popolo dai 

propri peccati». [22-23] 

 24Destatosi, Giuseppe, dal sonno, fece come gli aveva comandato l’angelo del Signore e prese 

con sé la sua donna, 25e non la conosceva finché non partorì un figlio; e chiamò il nome di lui Gesù. 
 

 Un ulteriore elemento che inviata a considerare Mt 1,22-23 redazionale è costituito dalla 

formula di compimento: «Ora, tutto questo è avvenuto perché si compisse quanto detto dal 

Signore attraverso il profeta che dice» (Mt 1,22), caratteristica dell’evangelista Matteo, come 

si evince da Mt 21,4: «Ora, questo è avvenuto perché si compisse quanto detto dal Signore 

attraverso il profeta che dice» (cf. anche Mt 2,5.15.17.23). 

 A questo si potrebbe aggiungere che, sottraendo i vv. 22-23 dal contesto di Mt 1,18-25, al 

nascituro verrebbe attribuito un solo nome: «Gesù» (Mt 1,21), mentre la doppia attribuzione 

del nome: «Gesù» (Mt 1,21) ed «Emmanuel-Dio è con noi» (Mt 1,23) dà l’impressione di una 

giustapposizione, non perfettamente armonica, di unità letterarie. L’ipotesi che Mt 1,22-23 

debba essere considerato redazionale è confermata dal fatto che il tema di Dio che si rende 

presente a noi in Gesù è caro a Matteo (cf. Mt 28,20). 

 In conclusione, possiamo affermare che, nello stilare questo racconto, Matteo abbia avuto a 

disposizione una storia avente per oggetto l’attribuzione del nome da dare al bambino concepito 

 
17 Sulla parentela tra Mt 1,18-25 e gli annunci di nascita, cf. R. FABRIS, Matteo, ed. Borla, Roma 19962, 57-

58; ORTENSIO DA SPINETOLI, Matteo, ed. Cittadella, Assisi 1971, 35-36. 



- 13 - 

 

nel grembo di Maria ad opera dello Spirito Santo. In questa narrazione pervenuta all’Evange-

lista, un ruolo di primo piano era attribuito a Giuseppe18. 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Riguardo alla storia della tradizione orale giunta fino a Matteo non si può dire molto. L’unica 

cosa abbastanza certa è che il tema dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe, comprendente il 

nome da dare al nascituro, e quello della concezione verginale di Maria siano stati uniti sin 

dall’inizio: 
 

 L’evangelista ha in ogni caso tratto dalla tradizione orale l’idea della generazione di Gesù dallo 

Spirito e della nascita verginale. […]. La versione prematteana sottolineava che il generato dalla 

vergine era, tramite Giuseppe, incorporato nella stirpe di David19. 

c) Affinità con racconti simili dell’antichità 

 L’annuncio dell’angelo a Giuseppe presenta delle somiglianze con i racconti ellenistici ed 

egiziani, aventi per oggetto la generazione divina di re, eroi e filosofi. 

 In modo particolare, colpisce la vicinanza del nostro testo con il racconto del concepimento 

verginale di Melchìsedek, tramandoci nel Libro dei segreti di Enoc20, dove si narra di Sofonim, 

moglie di Nir, fratello di Noè, rimasta incinta senza concorso di uomo: 
 

 1Ecco, la moglie di Nir, Sofonim, essendo sterile non aveva generato figli a Nir. 2Sofonim era al 

tempo della vecchiaia e nel giorno della morte e concepì nel suo grembo e Nir il sacerdote non aveva 

dormito con lei dal giorno nel quale il Signore lo aveva posto di fronte al popolo. 3Sofonim ebbe 

vergona e si nascose tutti i giorni e nessuno del popolo lo venne a sapere. 

 4Era al giorno del parto e Nir si ricordò di sua moglie e la chiamò da lui nella (sua) casa per 

conversare con lei. 5Sofonim andò da suo marito ed ecco, era gravida al tempo del parto. 6Vedendola, 

Nir si vergognò grandemente di lei e le disse: «Perché hai fatto questo, o donna, e mi hai svergognato 

di fronte a tutto il popolo? Ora vattene da me, va dove hai concepito la vergogna del tuo ventre, 

perché io non insudici le mie mani su di te e pecchi (davanti) al volto del Signore». 7Sofonim rispose 

a suo marito, dicendo: «Ecco, o mio signore, il tempo della mia vecchiaia e non c’è stato in me 

l’ardore della giovinezza e non so come è stata concepita l’indecenza del mio grembo». 

 8Nir non la credette e Nir le disse una seconda volta: «Vattene da me, perché non ti colpisca e 

pecchi (davanti) al volto del Signore». 9Accadde che mentre Nir parlava a sua moglie, Sofonim 

cadde ai piedi di Nir e morì. 10Nir si afflisse grandemente e disse nel suo cuore: «Le è forse successo 

per la mia parola? 11E ora, misericordioso (è) il Signore in eterno, perché la mia mano non è stata su 

di lei». 

 12Nir si affrettò e chiuse la porta della sua casa e andò da suo fratello Noè e gli raccontò tutto ciò 

che era successo a sua moglie. 13Noè si affrettò verso la camera di suo fratello e l’aspetto della 

moglie di suo fratello (era) nella morte e il suo ventre (era) nel tempo del parto. 14Noè disse a Nir: 

«Non essere afflitto, Nir, fratello mio, perché il Signore oggi ha coperto la nostra vergogna, perché 

nessuno del popolo lo sa e 15ora affrettiamoci, seppelliamola e il Signore coprirà la nostra onta». 
16Posero Sofonim su un letto, la rivestirono di vesti nere, chiusero la porta e scavarono tombe in 

segreto. 

 17Quando furono usciti verso la sua tomba, il fanciullo uscì dal cadavere di Sofonim ed era seduto 

sul letto. Noè e Nir entrarono per seppellire Sofonim e videro il fanciullo seduto presso il cadavere, 

 
18 Per eventuali approfondimenti, cf. U. Luz, Matteo, I, 162-164. 
19 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, Paideia, Brescia 1990, 43; cf. U. Luz, Matteo, I, 164. 
20 Il Libro dei segreti di Enoc (o 2Enoc) è databile al I sec. d.C. Cf. P. SACCHI, Apocrifi dell’Antico Testa-

mento, 2, Utet, Torino 2006, 498. 



- 14 - 

 

che stava asciugando il suo vestito. 18Noè e Nir si spaventarono molto: il fanciullo era infatti com-

piuto nel corpo, parlava con la sua bocca e benediceva il Signore. 

 19Noè e Nir lo guardarono molto, dicendo: «Questo (viene) dal Signore, fratello mio». Ed ecco il 

sigillo del sacerdozio (era) sul suo petto ed (era) glorioso d’aspetto. 20Noè disse a Nir: «Fratello, 

ecco che il Signore rinnova la dimora della santificazione dopo di noi». 21Nir e Noè si affrettarono 

e lavarono il fanciullo e lo rivestirono delle vesti del sacerdozio. Nir gli diede i pani benedetti ed 

egli mangiò. E lo chiamarono col nome di Melchìsedek. 22Noè e Nir presero il corpo di Sofonim, la 

svestirono delle vesti nere, lavarono il suo corpo e la vestirono di vesti luminose e scelte e le co-

struirono un’altra tomba. 23Noè, Nir e Melchìsedek andarono e la seppellirono pubblicamente (e) 

onorevolmente. Noè disse a suo fratello: «Custodisci il fanciullo in segreto fino al tempo (favore-

vole), perché il popolo è diventato malvagio su tutta la terra e, vedendolo, in qualche modo lo fa-

ranno morire». Noè andò al suo luogo (Libro dei segreti di Enoc LXXI,1-23). 
 

 Il testo di Mt 1,18-25 presenta anche delle affinità con i racconti riguardanti la nascita di 

Mosè, che riportiamo sintetizzati da U. Luz: 
 

 L’intera pericope si apparenta materialmente soprattutto con le notizie sulla nascita di Mosè: 

Amram, il Giusto per eccellenza, viene informato ‒ così come Giuseppe ‒ da Dio in sogno del futuro 

di Mosè. Secondo un’altra tradizione egli ripudia sua moglie, ma viene poi indotto da un rimprovero 

di Miriam a prenderla di nuovo con sé; in questo contesto si dice di Mosè che salverà Israele21. 
 

d) Storicità di Mt 1,18-25 

 La presenza di molte antiche leggende aventi diverse somiglianze con l’annuncio dell’an-

gelo a Giuseppe conduce U. Luz ad affermare che «la questione della storicità (di Mt 1,18-25) 

è senza speranze»22. Secondo l’esegeta tedesco, la narrazione matteana avente per oggetto l’an-

nuncio dell’angelo a Giuseppe 
 

 fa parte del tentativo di comunità giudeocristiane di manifestare la fede in Gesù, costituito figlio 

secondo lo Spirito ad opera di Dio (Rm 1,4), sotto forma di una storia dell’infanzia, analogamente 

ad altre antiche narrazioni. La nascita verginale quindi va considerata uno strumento di testimo-

nianza della fede e non ha alcuno sfondo storico diretto23. 
 

 L’opinione di U. Luz, per quanto degna di considerazione, non può essere accettata. La di-

pendenza di Mt 1,18-25 dai racconti di nascita verginale ellenistici, egiziani e giudaici è indi-

mostrabile. In altre parole, il fatto che, nell’antichità, vi siano stati dei racconti simili a quello 

dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe non implica affatto la dipendenza del secondo dai primi24. 

Lo stesso U. Luz deve riconoscere che non è facile stabilire in che misura i racconti ellenistici 

ed egiziani aventi per oggetto la generazione divina di re, eroi e filosofi siano effettivamente 

penetrati nel giudaismo25. Sembra più ragionevole pensare che Dio, nella sua sapienza, ha fatto 

sì che il racconto di Mt 1,18-25 sorgesse in un contesto storico in cui, proprio per la presenza 

 
21 U. Luz, Matteo, I, 165. 
22 U. Luz, Matteo, I, 165. 
23 U. Luz, Matteo, I, 166. 
24 A modo di esempio, P. SACCHI, Apocrifi dell’Antico Testamento, 2, 588, n. 1, afferma: la storia di Sofonim 

ha ovvi punti di contatto con quella di Maria. Non sembra però che il racconto di 2Enoch dipenda da quello 

evangelico. […]. I racconti sono letterariamente indipendenti. Inoltre, mentre nel caso di Maria è fatto intervenire 

Dio, sia pure attraverso l’angelo (Lc 1,35: “Lo spirito santo scenderà su di te e su te stenderà la sua ombra la 

potenza dell’Altissimo”), nel caso di Sofonim l’intervento di Dio non è dichiarato esplicitamente. 
25 Cf. U. Luz, Matteo, I, 165. 



- 15 - 

 

di narrazioni affini, potesse essere accolto e compreso in tutta la sua portata teologica26, la quale 

resta la dimensione più importante di questo testo. 

2.1.6 Spiegazione del brano 

a) La maternità divina di Maria e la “giustizia” di Giuseppe (vv. 18-19) 

 Dopo aver enunciato il tema del brano – la modalità con cui è avvenuta la nascita di Gesù 

Cristo –, Matteo informa il lettore sul fatto che Maria si è trovata incinta per opera dello Spirito 

Santo quando era promessa sposa di Giuseppe, dunque prima che andassero a vivere insieme 

(v. 18). 

 In epoca neotestamentaria, il fidanzamento è un vincolo giuridico che costituisce il primo 

atto della celebrazione del matrimonio. Da questo momento, l’uomo e la donna sono già con-

siderati marito e moglie. La ragazza continua comunque ad abitare con i suoi genitori e sotto 

l’autorità paterna. I due fidanzati generalmente non hanno relazioni coniugali. Dopo un anno 

che i due giovani si sono impegnati reciprocamente, si celebra il matrimonio vero e proprio. 

Da quel momento i due possono vivere sotto lo stesso tetto, cioè nella casa dello sposo. 

 È in questo contesto che Maria concepisce da Spirito Santo. Questo significa che Gesù pro-

viene dall’Altissimo. In senso proprio, solo Dio è suo Padre. D’altro canto, la Vergine risplende 

come la «stella del mattino». Il bambino che porta in grembo, infatti, non provenendo da nessun 

uomo, è una nuova creazione. In lui, la persona umana inizia ad esistere in una modalità rinno-

vata. 

 L’evangelista Matteo mette ora in scena Giuseppe, lo sposo di Maria. Di lui viene subito 

affermato che è un uomo giusto (v. 19). Per comprendere al meglio il significato dell’espres-

sione bisogna andare al Salmo 1. In quel poema, che contrappone la via del saggio a quella 

degli empi, il giusto viene descritto in primo luogo come colui che non resta nella via dei 

peccatori (Sal 1,1b). In altre parole, il saggio non percorre la strada del vizio, si tiene distante 

dalla via della perdizione imboccata da molti. Successivamente il giusto è visto come colui che 

trova la sua gioia nella legge del Signore, la mormora giorno e notte (Sal 1,2). Da ultimo, il 

giusto viene descritto – mediante la metafora dell’albero dalle foglie che non appassiscono – 

come una persona stabile, che porta frutto a suo tempo, capace di trasmettere costantemente la 

vita, anche nelle situazioni di maggior desolazione (Sal 1,3). Ecco chi è Giuseppe secondo la 

descrizione che ci viene trasmessa dal Primo Evangelista. Si tratta di un uomo dalla personalità 

forte, capace di prendere distanza dalla via spaziosa che conduce alla perdizione, percorsa da 

molti (cf. Mt 7,13). Siamo davanti ad un giovane per il quale la meditazione della Tôrāh è 

relazione gioiosa con il Signore, è comunione vitale che dà stabilità e fecondità alla propria 

esistenza. 

 Giuseppe non sa che quanto accaduto in Maria è opera dello Spirito Santo. Egli può solo 

pensare che la sua sposa abbia infranto il vincolo che la legava a lui. Si trova improvvisamente 

precipitato in una situazione di grande dolore e disillusione. Tuttavia, avendo un’anima pro-

 
26 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 59, dopo aver paragonato Mt 1,18-25 con i racconti di nascite verginali 

egiziani, sostiene che non si può dimostrare la dipendenza del primo dai secondi. Detto questo, aggiunge: «Si 

potrà dire, tutt’al più, che la concezione egiziana ha contribuito a preparare la comprensione del modello di fede 

cristiano». 



- 16 - 

 

fondamente segnata dalla relazione con Dio che è amore, sta pensando di non coinvolgere Ma-

ria in un processo pubblico per adulterio (cf. Dt 22,23s), ma di ripudiarla segretamente27. Es-

sendo un uomo giusto, non può che applicare la Legge. Lo fa però nella carità. L’amore che 

nutre nei confronti di Maria non può che spingerlo verso questa direzione. 

b) Gesù, salvatore del suo popolo e Dio con noi (vv. 20-23) 

 Mentre Giuseppe sta riflettendo su queste cose, un angelo del Signore gli appare in sogno 

rivolgendogli la parola (v. 20a). Giuseppe non ha ancora preso una decisione definitiva ri-

guardo alla sua sposa. Egli non è reattivo, sa prendere distanza da se stesso per compiere la 

scelta migliore, anche in questa situazione così coinvolgente per lui. Essendo un uomo giusto, 

possiamo suppore che la sua riflessione sia aperta alla luce che viene dal Signore. È su questo 

sfondo, allora, che può innestarsi la parola di Dio, per dare un nuovo orientamento alla scelta 

che Giuseppe sta per fare. 

 L’angelo si rivolge allo sposo di Maria definendolo «figlio di Davide» (v. 20b). La discen-

denza davidica di Giuseppe emerge già nella genealogia (1,1-17). Egli, qualora dovesse accet-

tare di dare la paternità legale al figlio che sta per nascere, innesterebbe il bambino nella linea 

del re Davide. In tal modo, Gesù ricapitolerebbe in sé le attese messianiche del suo popolo. 

 L’adozione giuridica di Gesù come figlio da parte di Giuseppe si esprime con l’imposizione 

del nome. In esso è racchiusa l’identità del nascituro. Il nome Gesù (Yēšûa‘) significa YHWH 

è salvezza. Esso viene collegato con la missione di Gesù: «egli salverà il suo popolo dai suoi 

peccati». Quest’attività redentrice di Gesù inizia già durante il suo ministero terreno. Al para-

litico che alcuni portano davanti a lui, Gesù dice: «Coraggio, figlio, ti sono perdonati i tuoi 

peccati» (Mt 9,2). Ai farisei che lo criticano perché mangia con i pubblicani e i peccatori di-

chiara: «Io non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori» (Mt 9,13). Il riscatto dell’uomo 

dal peccato trova il suo culmine nella morte in croce del Figlio di Dio. Durante la Cena, infatti, 

Gesù, dopo aver dato il calice ai Dodici, afferma: «Bevetene tutti, perché questo è il mio sangue 

dell’alleanza, che è versato per molti per il perdono dei peccati» (Mt 26,27s). 

 A questo punto l’angelo annuncia a Giuseppe che tutto questo è avvenuto perché si compisse 

ciò che era stato detto per mezzo del profeta: Ecco, la vergine concepirà e darà alla luce un 

figlio e chiameranno il suo nome Emmanuele, che significa Dio con noi (v. 23). La citazione, 

nella prima parte, è presa dal testo greco (LXX) di Is 7,14: Ecco, la vergine concepirà e darà 

alla luce un figlio e chiamerai il suo nome Emmanuele. L’espressione Dio con noi deriva invece 

dal testo greco di Is 8,8.10. 

 Degni di nota sono alcuni aspetti riguardanti la profezia di Is 7,14. Essa avviene in un mo-

mento particolare della vita di Acaz, re di Giuda. Egli sta per essere attaccato da Israele e dalla 

Siria, che vogliono sottometterlo e costringerlo ad un’insurrezione contro l’Assiria, la quale sta 

dominando sul loro territorio. Acaz non ha alcuna intenzione di lasciarsi coinvolgere in una 

causa praticamente già persa e sta invece pensando di chiedere la protezione di questa grande 

potenza straniera, anche per difendersi dalle minacce della Siria e di Israele. È in questo con-

testo che Isaia propone ad Acaz di non mettersi sotto l’Assiria e di chiedere un segno che lo 

rassicuri sulla protezione che gli viene da Dio stesso (Is 7,11). Acaz non accetta il suggerimento 

(Is 7,12). A questo punto Isaia annuncia che il Signore stesso darà un segno: la vergine darà 

alla luce un figlio (Is 7,14) e prima che il bambino abbia imparato a distinguere il bene dal 

male, Siria e Israele saranno abbandonati (Is 7,16). È interessante notare che nessuno è riuscito 

 
27 In realtà, l’atto di ripudio non era segreto in senso assoluto. Esso andava steso alla presenza di due testimoni. 

Certamente non suscitava lo scalpore di un processo pubblico. 



- 17 - 

 

ancora ad individuare in modo chiaro chi sia questa vergine e quale sia l’identità del bambino 

annunciato da Isaia. Questa pagina viene decifrata in maniera chiara solo con l’avvento di Gesù 

Cristo. È lui il segno della protezione e della presenza di Dio in mezzo al suo popolo. 

 Particolarmente interessante è anche la differenza tra Is 7,14 (LXX) e Mt 1,23 sul soggetto 

che compie l’azione di chiamare il figlio della vergine Emmanuele. In Isaia si tratta del re Acaz: 

chiamerai (kaléseis) il suo nome Emmanuele. Invece in Matteo si allude, probabilmente, ai 

lettori: chiameranno (kalésousin) il suo nome Emmanuele. Questo significa che in Gesù, i fe-

deli di ogni tempo e luogo fanno l’esperienza della presenza di Dio in mezzo a loro. È nella 

relazione con il Risorto che la Chiesa, nello Spirito Santo, entra in intima comunione con il 

Padre. 

c) La “giustizia evangelica” di Giuseppe (vv. 24-25) 

 Il racconto termina menzionando l’obbedienza di Giuseppe al comando ricevuto da Dio per 

mezzo dell’angelo. Egli prende con sé Maria, sua sposa, la quale, senza che Giuseppe l’abbia 

conosciuta, dà alla luce un figlio. Si rimarca ancora una volta l’origine verginale di Gesù e, di 

conseguenza, la sua provenienza da Dio. A questo proposito, U. Luz osserva: «Per Matteo il 

motivo nella nascita verginale non è il contenuto centrale della sua fede, ma piuttosto una base 

concettuale per esprimere come Gesù sia l’Emmanuele. Questa base è però importante perché 

lo aiuta a pensare in modo molto concreto questo “Dio con noi”, cioè come reale azione di Dio 

in Gesù nella storia, e non semplicemente come una convinzione astratta. In questo senso la 

nascita verginale non è solo un’idea secondaria»28. 

 Si potrebbe restare perplessi di fronte a Mt 1,25a: «e non la conosceva finché non partorì un 

figlio». Il lettore potrebbe chiedersi se, dopo la nascita di Gesù, Giuseppe e Maria non abbiamo 

vissuto momenti di intimità coniugale. A questo proposito bisogna affermare chiaramente che 

l’interesse di Matteo è su Gesù. All’Evangelista interessa mostrare al lettore che Gesù è nato 

senza concorso umano, perché questo è un segno della sua figliolanza divina, del suo essere 

principio di una nuova umanità. Il testo però non esclude in alcun modo la verginità perpetua 

di Maria anche dopo la nascita di Gesù. Infatti la preposizione greca héōs («finché») «non 

implica necessariamente che qualcosa cambi dopo il momento indicato»29. 

 Giuseppe, dando al bambino il nome lo accoglie giuridicamente nella sua famiglia e, come 

già visto, lo inserisce nella linea davidica. 

 La giustizia di Giuseppe, illuminata dalla parola del Signore, supera quella legale (tipica di 

scribi e farisei) per diventare evangelica. In altre parole, la sua giustizia si allarga secondo la 

misura tipica dell’amore. 

2.1.7 Il messaggio del brano 

 Il brano presenta un messaggio articolato e ricco. In primo piano abbiamo la figura di Gesù. 

Egli, grazie a Giuseppe che lo accoglie come figlio e gli impone il nome, ci viene presentato 

come il Messia davidico atteso da secoli. Gesù è anche il Figlio di Dio, colui che, in senso 

proprio, ha solo Dio per Padre. Grazie all’inserzione della formula di compimento, tratta da Is 

7,14; 8,8.10, Gesù ci viene presentato come il Dio con noi, tema particolarmente caro a Matteo. 

 
28 U. Luz, Matteo, I, 178. 
29 U. Luz, Matteo, I, 175. Sulla stessa linea di Luz abbiamo M. ZERWICK – M. GROSVENOR, A Grammatical 

Analysis of the Greek New Testament, PIB, Roma 19965, 2, i quali, dopo aver tradotto il greco héos hoû con: 

«fino (al tempo in cui)», osservano: «but not excluding continuation of action beyond the time indicated». In altre 

parole, secondo i due autori il testo non esclude affatto che, dopo la nascita di Gesù, Giuseppe e Maria possano 

aver continuato a vivere in una continenza perfetta. 



- 18 - 

 

 L’angelo del Signore, in questo brano, è una figura particolarmente significativa. Egli, dopo 

aver detto a Giuseppe che Maria ha concepito per opera dello Spirito Santo, gli comunica cosa 

deve fare: prendere con sé la propria donna e dare un nome al nascituro. L’angelo del Signore 

lo troviamo anche alla fine del vangelo, con il ruolo di annunciare alle donne che Gesù è risorto 

(Mt 28,6) e far sapere ad esse cosa devono fare: dire ai discepoli di recarsi in Galilea (Mt 28,7). 

Il tutto sembra suggerire che, nella vita di Gesù, ogni cosa si è compiuta secondo la volontà di 

Dio: dalla sua nascita, compimento delle Scritture veterotestamentarie, alla sua morte e risur-

rezione (cf. Mt 16,21). 

 Il racconto dell’annuncio dell’angelo a Giuseppe ha in quest’ultimo un personaggio di 

grande rilievo. Egli nonostante la sua giovane età, mostra di avere una grande prudenza, ossia 

una notevole intelligenza pratica. Giuseppe sa, alla luce della Parola, come orientarsi in una 

situazione piuttosto imbarazzante. Egli è un uomo che pratica una giustizia capace di assumere 

la misura dettatale dall’amore, come più avanti lo stesso Gesù insegnerà (cf. Mt 5,20). Altro 

tratto tipico di Giuseppe è l’obbedienza pronta alla parola del Signore. 

 Il testo parla, seppur secondariamente, anche di Maria, presentata come terreno vergine dal 

quale sorge una nuova umanità. 

2.1.8 Il messaggio nel contesto 

 La genealogia (Mt 1,1-17) si premura subito di presentare Gesù come figlio di Davide (Mt 

1,1). Successivamente lascia intendere che la figliolanza davidica è dovuta a Giuseppe, lo sposo 

di Maria, dalla quale è nato Gesù, detto Cristo (Mt 1,16). Quest’ultimo versetto presenta 

un’anomalia. Nella genealogia, infatti, i protagonisti sono gli uomini. Sono loro infatti a tra-

smettere, per via di generazione, la discendenza ai loro figli. Presentando Gesù come colui che 

è nato da Maria, Matteo in qualche modo mette Giuseppe da parte. La genealogia lascia il 

lettore davanti a quest’anomalia senza spiegarla ulteriormente. 

 Il brano che abbiamo appena meditato (Mt 1,18-25) introduce maggiormente il lettore nel 

mistero. Maria diventa madre di Gesù in virtù dello Spirito Santo. Gesù non solo è il Cristo, 

cosa già nota al lettore sin dal primo versetto, ma, essendo concepito nel grembo di Maria da 

Spirito Santo, è il Figlio di Dio. Una menzione particolare va data al ruolo di Giuseppe in tutta 

questa vicenda. Nella genealogia si suggerisce che Gesù può essere considerato figlio di Davide 

perché accanto a sua madre Maria vi è Giuseppe. Il nostro brano approfondisce questo punto, 

mettendo in evidenza l’obbedienza di Giuseppe alla parola dell’angelo. In altre parole, se Gesù 

entra nella linea davidica è per l’adesione di Giuseppe al progetto di Dio. La storia della sal-

vezza accade sempre nel rispetto della dignità dell’uomo, unica creatura che liberamente può 

entrare in relazione con il suo Creatore ed aderirvi. 

 Il brano che narra della visita dei Magi al «re dei Giudei» (Mt 2,1-12) lascia intendere che 

nel popolo salvato da Gesù entrano a far parte anche i pagani. Nessun uomo dunque può con-

siderarsi escluso dalla redenzione portata dal Cristo30. Degno di nota è il turbamento di Erode 

il Grande e di tutta Gerusalemme alla notizia della nascita del nuovo sovrano (Mt 2,3). A questo 

si aggiunga che i Magi, dopo aver adorato il bambino, sono addirittura avvertiti in sogno di non 

tornare da Erode (Mt 2,12). La Passione balena già all’orizzonte. La salvezza che Gesù viene 

a portare scaturisce dall’insondabile amore con cui egli affronterà le sofferenze che gli saranno 

inferte da quanti non lo comprendono e lo temono.  

 
30 L’aspetto universale della salvezza operata da Gesù potrebbe venir suggerito anche dalla genealogia (Mt 

1,1-17). Le quattro donne menzionate in essa (Tamar, Racab, Rut, Betsabea) non sono ebree. In tal modo, il 

Primo Evangelista allargherebbe i confini della redenzione oltre i confini del popolo d’Israele. 



- 19 - 

 

2.2 Matteo 3,13-17 

2.2.1 Traduzione del testo 

 13Allora giunge Gesù dalla Galilea al Giordano presso Giovanni per essere battezzato da lui. 
14Ma Giovanni glielo impediva dicendo: «Io ho bisogno di essere battezzato da te, e tu vieni da 

me?». 15Ma Gesù rispondendo gli disse: «Lascia per ora, poiché così è conveniente per noi 

compiere ogni giustizia». Allora lo lascia (fare). 16Ora, essendo stato battezzato, Gesù subito 

salì dall’acqua; ed ecco, furono aperti [a lui] i cieli, e vide [lo] spirito [di] Dio scendente come 

una colomba [e] veniente su di lui. 17Ed ecco, una voce dal cielo che diceva: «Questi è l’amato 

Figlio mio, nel quale mi sono compiaciuto». 

2.2.2 Passi paralleli 

 Il nostro passo ha dei paralleli negli altri due Sinottici: Mc 1,9-11; Lc 3,21-2231. Vediamo 

le differenze tra queste tre redazioni del battesimo di Gesù: 
 

 Mc 1,9-11: Tra il passo di Marco e quello di Matteo vi sono tre differenze: in primo luogo, 

in Marco non troviamo il dialogo tra Giovanni e Gesù sul battesimo del Signore visto come 

adempimento di ogni giustizia. In secondo luogo, la voce proveniente dal cielo che proclama 

Gesù Figlio di Dio, in Marco è rivolta direttamente a Gesù: «Tu sei l’amato Figlio mio, in te 

mi sono compiaciuto» (Mc 1,11), mentre in Matteo è indirizzata ai presenti: «Questi è l’amato 

Figlio mio, nel quale mi sono compiaciuto» (Mt 3,17). Da ultimo, in Marco lo Spirito che 

scende su Gesù è definitivo semplicemente «Spirito» (pneûma Mc 1,10). In Matteo invece si 

parla dello «Spirito di Dio» (tò pneûma toû theoû Mt 3,16). 
 

 Lc 3,21-22: Tra il passo di Luca e quello di Matteo troviamo cinque differenze: tanto per 

iniziare, in Luca il Battista viene arrestato prima che Gesù riceva il battesimo (Lc 3,20). Siamo 

di fronte, ovviamente, ad una strategia narrativa, volta a far uscire di scena il Battista, che 

appartiene al tempo dell’attesa, prima che compaia Gesù, che appartiene al tempo del compi-

mento32. Conseguentemente, nel terzo evangelista manca il dialogo tra Giovanni e Gesù 

sull’opportunità che quest’ultimo riceva il battesimo. Altra differenza: il terzo evangelista af-

ferma che Gesù, dopo essere stato battezzato, prega ed in questo frangente si apre il cielo e lo 

Spirito Santo scende su di lui (Lc 3,21). Anche per Luca, a differenza di Matteo, la voce pro-

veniente dal cielo che proclama Gesù Figlio di Dio è rivolta direttamente a Gesù: «Tu sei 

l’amato Figlio mio, in te mi sono compiaciuto». Infine, in Luca lo Spirito che scende su Gesù 

è definitivo «Spirito Santo» (tò pneûma tò hágion Lc 3,22). In Matteo invece si parla dello 

«Spirito di Dio» (pneûma toû theoû Mt 3,16). 

2.2.3 Delimitazione del testo 

 Il brano di cui stiamo facendo l’esegesi (Mt 3,13-17) si distingue dal precedente (Mt 3,1-12) 

innanzitutto a motivo dei personaggi: in Mt 3,1-12 si menzionano persone provenienti da Ge-

rusalemme, dalla Giudea, dalla zona adiacente il Giordano, i farisei e i sadducei. Questi perso-

naggi scompaiono in Mt 3,13-17. In Mt 3,1-12 Gesù è ancora assente, mentre è il protagonista 

di Mt 3,13-17. Altra differenza riguarda il tema: in Mt 3,1-12 esso è dato dalla predicazione di 

 
31 Si fa un semplice accenno al battesimo di Gesù in Gv 1,29-34; At 4,27; 10,38. 
32 Cf. R. FABRIS, Gesù il “Nazareno”. Indagine storica, Cittadella, Assisi, 2011, 296-297. 



- 20 - 

 

Giovanni il Battista, mentre in Mt 3,13-17 è incentrato sul battesimo di Gesù. Da ultimo, in Mt 

3,13 abbiamo un lieve cesura temporale: tóte33 («in quel tempo», «allora», «poi», «quindi»). 
 

 Il brano che stiamo prendendo in considerazione (Mt 3,13-17) si differenzia dal successivo 

(Mt 4,1-11) a motivo del luogo: in Mt 3,13-17 siamo nel Giordano, mentre in Mt 4,1-11 nel 

deserto. Altra differenza riguarda i personaggi: in Mt 4,1-11 infatti non troviamo più il Battista, 

mentre compare il diavolo. Anche il tema non è più lo stesso: dal Battesimo di Gesù si passa a 

narrare le tentazioni di cui egli è oggetto. Infine, in Mt 4,1 ritroviamo l’avverbio tóte, il quale, 

come già visto, è da considerarsi una cesura di ordine temporale. 

2.2.4 Critica testuale 

 Il brano non presenta particolari problemi di critica testuale, se non al v. 16, dove troviamo 

il pronome personale autō[i] («a lui»), che nell’edizione critica del Nuovo Testamento greco 

(NA, GNT) viene riportata tra parentesi quadre. 

 Questo pronome è riportato in una correzione del codice Sinaitico (א), nel codice Efrem 

rescritto (C), in altri codici maiuscoli e in diversi codici minuscoli. 

 Autō[i] manca invece nei manoscritti più importanti come il Sinaitico (א) ed il Vaticano (B), 

nelle versioni siriache più antiche, negli scritti di Ireneo in lingua latina. 

 Non è facile prendere una decisione riguardo all’inserimento o meno di autō[i] nel testo. Se 

dovessimo guardare all’importanza dei manoscritti –  א e B sono infatti due tra i manoscritti più 

importanti di cui siamo in possesso – dovremmo eliminarlo. Tuttavia, potrebbe darsi il caso 

che alcuni copisti, compresi quelli che hanno redatto i codici א e B, non abbiamo compreso 

fino in fondo la sfumatura insita nell’uso del pronome auto[i] – il quale vuol mostrare al lettore 

che i cieli si aprono per Gesù, per far sì che egli possa vedere lo Spirito scendere su di lui, 

Spirito che è un dono riservato a lui, il quale, da questo momento in poi, agirà in sinergia con 

lo Spirito Santo (cf. Mt 3,11; 4,1; 12,18.28) – e, conseguentemente, lo abbiano eliminato dal 

testo. La rimozione di autō[i] potrebbe anche essere stata un tentativo di armonizzare Mt 3,16 

con Mc 1,10 e Lc 3,21, i quali riportano semplicemente che i cieli (il cielo in Luca) si sono 

aperti, senza specificare «per lui / a lui». 

2.2.5 Struttura del brano 

 Il brano può essere suddiviso in tre parti34: 

• Introduzione con presentazione dei protagonisti, del luogo e del tema (Mt 3,13). 

• Dialogo tra Giovanni e Gesù (Mt 3,14-15). 

• Discesa dello Spirito di Dio e rivelazione dell’identità di Gesù (Mt 3,16-17)35. 

 
33 Tóte («in quel tempo», «allora», «poi», «quindi») è un avverbio di tempo usato spessissimo (90 volte) 

dall’evangelista Matteo. 
34 Sulla struttura di Mt 3,13-17, cf. R. FABRIS, Matteo, 87-88. 
35 La discesa dello Spirito di Dio (Mt 3,16) e la rivelazione dell’identità di Gesù, ad opera della voce prove-

niente da cieli (Mt 3,17), sono messi in rilievo dal sintagma kaì idoú («ed ecco»), impiegato per introdurre en-

trambi gli eventi. 



- 21 - 

 

2.2.6 La forma letteraria 

 La forma letteraria alla quale il nostro brano appartiene è, secondo la maggior parte degli 

studiosi, quella della visione interpretativa. In essa «angeli o “voci” celesti manifestano il si-

gnificato di un personaggio e di un evento decisivi per lo svolgersi della storia biblica»36. Un 

esempio di questa forma letteraria possiamo trovarlo in At 10,10-16; Ap 21,2-4. Questo genere 

letterario viene usato in particolar modo nella letteratura targumica, con speciale riferimento ai 

Patriarchi. A modo di esempio, riportiamo un passaggio del Targum Neofiti del Pentateuco 

relativo a Gn 22,10: 
 

 (Dopo che Abramo stese la mano per prendere il coltello e immolare suo figlio Isacco), gli occhi 

di Abramo erano fissi in quelli di Isacco e gli occhi di Isacco erano rivolti verso gli angeli, in alto. 

Abramo invece non li vedeva. In quell’istante discese dal cielo una voce che diceva: «Venite a ve-

dere due unici (diletto-jahîd) nel mio universo. L’uno sacrifica e l’altro è sacrificato: colui che sa-

crifica non ha esitazioni e colui che è sacrificato offre al coltello la sua gola»37. 

2.2.7 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Nel raccontare il battesimo di Gesù, Matteo ha usato come fonte Mc 1,9-11. Al testo di 

Marco sono stati aggiunti i due versetti (Mt 3,14s) in cui il Battista e Gesù dialogano sull’op-

portunità o meno del battesimo, concordando alla fine sulla sua opportunità. Non è chiaro da 

dove provengano tali versetti. Probabilmente non derivano dalla fonte Q, altrimenti li avremmo 

trovati anche in Lc 3,21-22. Potrebbero provenire dalla tradizione anteriore a Matteo, oppure 

potrebbero essere creazione dello stesso evangelista38. A questo proposito, J. Gnilka osserva: 

«Si può pertanto affermare […] che il nostro evangelista ha conferito una forma propria alla 

pericope, servendosi esclusivamente del testo marciano»39. 

 Il motivo per cui Matteo sente il bisogno di aggiungere i versetti 14-15 è ovvio: cercare di 

spiegare il motivo per cui Gesù, pur essendo esente da peccato, si è sottoposto al battesimo di 

Giovanni, cosa che avrà certamente suscitato la perplessità dei primi cristiani. Al riguardo, 

R. Fabris scrive: «Matteo è l’unico evangelista che attira l’attenzione sull’aspetto problematico 

del battesimo di Gesù: perché va a farsi battezzare da Giovanni? Forse riconosce così il suo 

bisogno di conversione confessando i peccati? Ma con questo non si contraddice all’annuncio 

di Giovanni che lo presenta come il suo Signore, che battezza nello Spirito Santo e fuoco? La 

risposta a questo interrogativo viene data per mezzo del dialogo tra Gesù e Giovanni prima del 

battesimo. L’intervento di Giovanni, che tenta di opporsi al battesimo di Gesù, definisce i ri-

spettivi ruoli e dignità come erano stati anticipati nella sua predica. Gesù non ha bisogno di 

ricevere il battesimo d’acqua per la conversione proposto da Giovanni perché, pur venendo 

dopo il Battista, è più importante, come suo Signore e Messia. La risposta di Gesù, formulata 

con il vocabolario tipico del primo evangelista, suona come una sentenza programmatica che 

va oltre il semplice rito battesimale»40. 

 
36 M. LÀCONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, Elle Di Ci, Leumann (Torino), 1994, 204. 
37 M. LÀCONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 203, n. 10. 
38 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 237-238. 
39 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 125-126. 
40 R. FABRIS, Matteo, 88. 



- 22 - 

 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Sin dall’inizio, il racconto del battesimo di Gesù è stato tramandato insieme a quello della 

visione e audizione della voce proveniente dal cielo41. 

c) Storicità del battesimo di Gesù 

 Non vi sono dubbi sulla storicità del battesimo di Gesù ad opera del Battista. Il fatto che 

questo evento, benché un po’ imbarazzante42, sia rimasto negli scritti neotestamentari, depone 

a favore della sua autenticità43. Per Gesù, il battesimo, avvenuto per immersione nella cornice 

di un battesimo collettivo (cf. Lc 3,21), fu di primaria importanza perché diede inizio al suo 

ministero pubblico nella potenza dello Spirito Santo (cf. Lc 4,14). Interessante, a questo pro-

posito, quanto affermato da J. Jeremias: 
 

 Se cerchiamo di specificare l’esperienza battesimale, possiamo dire che Gesù ha coscienza che 

nel suo battesimo è afferrato dallo Spirito. Dio lo prende al suo servizio, lo fortifica e gli dà il potere 

di essere il suo inviato e il portatore del tempo della salvezza. Nel battesimo Gesù ha avuto l’espe-

rienza della sua vocazione. Secondo Is 42,1 all’eletto di Dio, al suo servo, doveva essere accordato 

lo Spirito. Nulla esclude che il senso di questo passo della Scrittura, espresso ora dalla proclama-

zione, potesse essere già presente a Gesù e che egli a partire dal battesimo si sentisse come il Servo 

di Dio promesso da Isaia44. 
 

 Sulla stessa linea si colloca l’esegeta italiano R. Fabris: 
 

 Si deve riconoscere che il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giordano segna una svolta nella 

vicenda storica di Gesù. Prima del battesimo egli vive e lavora a Nazaret, senza distinguersi dagli 

altri compaesani e parenti, né per impegno religioso né per qualche gesto straordinario. Dopo il 

battesimo ricevuto da Giovanni presso il fiume Giordano, Gesù abbandona la vita privata a Nazaret, 

si sposta verso la zona orientale della Galilea – a Cafarnao, sulla riva del lago – e qui inizia un’attività 

contrassegnata da un forte impegno a favore di persone malate e disabili, insegnando nelle assemblee 

dei villaggi, insieme a un gruppo di uomini e donne adulti. In altre parole, il battesimo di Giovanni, 

per Gesù, è uno spartiacque tra le due forme di vita, quella del falegname di Nazaret e quella del 

profeta di Galilea, che va proclamando a tutti: “Il regno di Dio si è fatto vicino!”45. 
 

 Tra il battesimo ricevuto da Giovanni e la predicazione in Galilea, dobbiamo però supporre 

un breve arco di tempo nel quale Gesù abbia fatto parte del gruppo dei discepoli del Battista. 

A questo proposito, osserva R. Fabris: 
 

 Sulla base degli elementi ricavati dalla comune tradizione evangelica – giovannea e sinottica – si 

può pensare che Gesù, dopo il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giordano, abbia fatto parte del 

gruppo dei suoi discepoli. In seguito si è separato, trascinandosi dietro alcuni che diventano suoi 

discepoli (Gv 1,37-42)46. 
 

 
41 M. LÀCONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 202. 
42 Vedere Gesù in fila con i peccatori per essere battezzato da Giovanni non poteva non suscitare alcune 

perplessità tra i primi cristiani. A questo si aggiunga che la scena poteva far pensare ad una inferiorità del primo 

nei confronti del secondo. Cf. B. PRETE, «Il battesimo di Gesù secondo il racconto di Lc 3,21-22», Liber Annuus 

42 (1992), 80 n. 37. 
43 Cf. G. BARBAGLIO, Gesù ebreo di Galilea. Indagine storica, Dehoniane, Bologna, 2002, 196; R. FABRIS, 

Gesù il “Nazareno”. Indagine storica, 297-298. 
44 J. JEREMIAS, Teologia del Nuovo Testamento, I, Paideia, 19762, 70. 
45 R. FABRIS, Gesù il “Nazareno”. Indagine storica, 300. 
46 R. FABRIS, Gesù il “Nazareno”. Indagine storica, 290-291. 



- 23 - 

 

 Gli indizi sulla base dei quali si afferma che Gesù, in un primo momento, deve aver fatto 

parte dei discepoli del Battista sono i seguenti: 

 – I Sinottici narrano che il Battista, dopo aver battezzato Gesù, viene arrestato (Mc 1,14; Mt 

4,12). La morte del Precursore, però, viene raccontata più avanti nei vangeli (Mc 6,14-29; Mt 

14,1-12; Lc 9,7-9). Questo potrebbe essere un indizio, seppur debole, «della tradizione arcaica 

di una compresenza attiva dei due»47. 

 – Secondo l’evangelista Giovanni, Gesù, dopo aver ricevuto il battesimo, in una delle sue 

permanenze in Giudea, amministra anch’egli un battesimo (Gv 3,22; 4,1). Come afferma 

G. Barbaglio, «di qui il passo è breve per ritenere probabile che il nazareno si sia inserito nel 

movimento del Battista, divenendone un collaboratore […] e mettendosi poi, in qualche modo, 

in proprio, cioè formando con i suoi discepoli, alcuni dei quali già discepoli di Giovanni, un 

gruppo battista accanto a quello originario e più importante di Giovanni, l’unico a cui è stato 

dato il titolo di “battista”»48. 

 – Tra i discepoli di Gesù vi sono alcuni uomini che precedentemente erano al seguito del 

Battista. Questo presuppone un arco di tempo in cui Gesù abbia frequentato il gruppo di Gio-

vanni e si sia fatto conoscere ed apprezzare di discepoli di quest’ultimo. 
 

 Come già affermato, ad un certo punto Gesù prende le distanze da Giovanni. Tale presa di 

distanza riguarda anche lo stile ed il contenuto della predicazione gesuana. Riportiamo ancora 

un passaggio di R. Fabris: 
 

 Lasciando il “deserto”, l’ambiente dell’attività di Giovanni Battista, Gesù incontra la gente nei 

villaggi della Galilea e nei piazzali del tempio a Gerusalemme. Accoglie i peccatori e mangia con 

loro, senza tener conto delle norme di purità della mensa. Rispetto a Giovanni Battista, che ha uno 

stile di vita tipico dei nomadi – vestito tessuto con peli di cammello, cavallette e miele selvatico, 

alimento di chi vive nelle zone non coltivate –, Gesù vive in villaggi e città, ospite di amici e sim-

patizzanti. Rispetto al regime di vita austero di Giovanni, Gesù non pratica il digiuno, proprio dei 

gruppi e dei movimenti impegnati come quello dei farisei. […]. Per Gesù quello che conta non è il 

futuro, dove si manifesta il giudizio di Dio, ma il presente nel quale si decide il proprio destino 

salvifico nell’accoglienza del regno di Dio che egli annuncia e rende presente nei suoi gesti e prese 

di posizione a favore dei poveri e dei peccatori49. 
 

 Dopo la Pasqua, la tradizione cristiana ha fatto del battesimo di Gesù il momento in cui la 

sua identità è stata svelata pubblicamente50. 

2.2.8 Spiegazione del brano 

a) Introduzione con presentazione dei protagonisti e del luogo (Mt 3,13) 

 Il brano inizia con Gesù che dalla Galilea si reca al Giordano per essere battezzato da Gio-

vanni (Mt 3,13). È da notare l’uso del verbo paragínomai («giungere»), che ricorre anche in 

 
47 G. BARBAGLIO, Gesù ebreo di Galilea. Indagine storica, 2002, 198. 
48 G. BARBAGLIO, Gesù ebreo di Galilea. Indagine storica, 2002, 199. 
49 R. FABRIS, Gesù il “Nazareno”. Indagine storica, 301. 
50 B. PRETE, «Il battesimo di Gesù secondo il racconto di Lc 3,21-22», Liber Annuus 42 (1992), 80 n. 37: «gli 

evangelisti hanno ricordato il battesimo di Gesù a motivo della teofania che lo ha accompagnato; e verso tale 

teofania, considerata la sua rilevanza cristologica, è rivolto tutto il loro interesse». Cf. G. BARBAGLIO, Gesù ebreo 

di Galilea. Indagine storica, 2002, 197; M. LÀCONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 212. 



- 24 - 

 

riferimento all’entrata in scena di Giovanni il Battista: «In quei giorni venne (paragínetai) Gio-

vanni il Battista e predicava nel deserto della Giudea» (Mt 3,1). In tal modo, l’attività del Bat-

tista viene collegata con quella di Gesù51. 

b) Dialogo tra Giovanni e Gesù (Mt 3,14-15) 

 Giovanni vorrebbe impedire a Gesù di farsi battezzare da lui (Mt 3,14). Non si ritiene ov-

viamente degno di battezzare colui che è più forte di lui, il quale è venuto per battezzare in 

Spirito Santo e fuoco e sta per operare un giudizio (Mt 3,11-12). Similmente, il Battista si trova 

in difficoltà dinanzi a colui che, in realtà, non ha peccati da confessare (cf. Gv 8,46; 2Cor 5,21; 

Eb 7,26). 

 All’obiezione di Giovanni, Gesù risponde affermando che è opportuno dare compimento ad 

«ogni giustizia» (pâsan dikaiosýnēn) (Mt 3,15)52. Non è facile comprendere il senso di questa 

espressione. Il sostantivo «giustizia» in diverse occasioni rimanda a comportamenti di alto pro-

filo etico legati alla legge e dunque alla volontà di Dio (cf. Mt 5,20; 6,1; Fil 3,6.9)53. Gesù, 

dunque, con il termine «giustizia» si sta riferendo al progetto del Padre che è bene si attui e al 

quale aderisce pienamente54. A conferma di quanto abbiamo appena affermato, possiamo far 

notare che, nel contesto del discorso della montagna, il verbo «compiere» (plēroō) è associato 

alla legge e ai profeti, ossia all’Antico Testamento, che nel suo insieme manifesta il volere di 

Dio: «“Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad 

abolire, ma a dare pieno compimento (plērōsai)”» (Mt 5,17). Ma… qual è, in questo caso, la 

volontà di Dio? Nel brano che stiamo studiando, essa consiste nel fatto che Gesù stia in mezzo 

ai peccatori, certamente non per associarsi al loro stile di vita, ma per guarirli da una condotta 

sviata e chiamarli alla giustizia (cf. Mt 9,9-13)55. 

c) Discesa dello Spirito di Dio e rivelazione dell’identità di Gesù (Mt 3,16-17) 

 Ricevuto il battesimo, Gesù subito esce dall’acqua. L’immagine evoca il tema dell’esodo 

così come viene descritto in Is 63,11-14. In tal modo, il battesimo di Gesù viene presentato 

come un nuovo esodo del quale il popolo viene reso partecipe56. A questo punto, vengono aperti 

per Gesù i cieli, immagine che potrebbe ispirarsi al profeta Ezechiele, il quale, prima di iniziare 

il suo ministero profetico, ebbe una visione del genere (Ez 1,1). L’evento sta ad indicare che in 

Gesù cielo e terra si uniscono. Egli, che vive pienamente la comunione con Dio, realizza e porta 

 
51 Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 126. 
52 È da notare che ci troviamo di fronte alla prima frase pronunciata da Gesù nel vangelo secondo Matteo, la 

quale assume ovviamente un valore programmatico. Cf. M. LÀCONI et al., Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 

200. 
53 R. FABRIS, Matteo, 89: «nel vocabolo “giustizia” confluiscono due connotazioni presenti nella tradizione 

biblico-giudaica: da una parte la volontà di Dio che rivela e attua il suo progetto di salvezza, conforme alle sue 

promesse e con le esigenze corrispondenti; dall’altra la piena e attiva conformità dell’uomo a questa volontà 

divina»; U. LUZ, Matteo, I, 240: «Dal punto di vista contenutistico […] il termine (giustizia) rimanda non solo 

alla legge veterotestamentaria […], ma in senso più ampio alla volontà di Dio nel suo complesso, così come la 

interpreta il Gesù di Matteo». 
54 R. FABRIS, Matteo, 89: «le parole di Gesù in relazione al rito battesimale di Giovanni indicano la sua umile 

e totale adesione alla volontà di Dio, al suo progetto salvifico inaugurato nel battesimo»; U. LUZ, Matteo, I, 241: 

«Gesù viene presentato come l’ubbidiente e l’umile per eccellenza. A ciò si riferisce in Matteo la sua prima parola 

nel vangelo. Il comportamento di Gesù ha un’importanza fondamentale». 
55 J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, I, ed. Vaticana, 

Roma 2007, 38, parla di «solidarietà con gli uomini, che si sono resi colpevoli, ma tendono verso la giustizia». 
56 Cf. R. FABRIS, Matteo, 90. 



- 25 - 

 

sulla terra una nuova modalità di relazione con il Padre, caratterizzata, come accade in cielo, 

dalla piena attuazione della sua volontà (cf. Mt 6,10). 

 La discesa dello Spirito di Dio su Gesù sta a significare la sua investitura profetica, il suo 

essere «abilitato dallo Spirito a realizzare la sua missione conforme al beneplacito divino»57. 

La scena si ispira al profeta Ezechiele, il quale, prima di intraprendere la sua missione profetica, 

riceve il dono di uno spirito (Ez 2,2). Vi sono altre pagine a cui il brano evangelico potrebbe 

alludere: lo spirito di Dio che aleggia sulle acque al momento della creazione (Gn 1,2), sugge-

rendo al lettore che in Gesù ha inizio una nuova creazione; lo spirito del Signore che si posa 

sul germoglio di Iesse (Is 11,2), presentando in tal modo Gesù come il discendente di Davide 

atteso; lo spirito di Dio che alberga sul servo del Signore (Is 42,1). 

 La discesa dello Spirito su Gesù sta anche a significare che la sua attività si svolgerà com-

pletamente in sinergia con lo Spirito di Dio (cf. Mt 4,1; 12,18.28). 

 Lo Spirito di Dio scende su Gesù come «una colomba». L’interpretazione dell’immagine è 

tutt’altro che semplice. Probabilmente, la colomba rimanda ad alcuni passi come Is 60,8; Os 

11,11, dove il ritorno degli esuli in patria è paragonato al volo delle colombe. Gesù verrebbe 

allora presentato nuovamente come colui che guida il popolo verso un nuovo esodo. 

 Alla discesa dello Spirito Santo fa seguito la voce dai cieli, che proclama Gesù quale amato 

Figlio di Dio. Sullo sfondo di questa voce abbiamo due passi veterotestamentari che Matteo 

intreccia mirabilmente. Il primo è il Sal 2,7a: «“Tu sei mio Figlio…”»; il secondo è Is 42,1: 

«Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito 

su di lui». 

 Alla luce di Mt 3,14-15, possiamo dire che l’espressione «“Tu sei mio Figlio”», oltre ad 

indicare la natura divina di Gesù, rimanda alla sua perfetta obbedienza. La figliolanza divina 

del Cristo si declina in modo del tutto particolare nella sua adesione al Padre. Il concetto di 

Gesù Figlio di Dio è particolarmente caro a Matteo, tanto che, dopo il tema del «Dio con noi», 

esso costituisce la seconda grande inclusione del vangelo secondo Matteo. L’espressione «Fi-

glio di Dio» la ritroviamo infatti nel racconto della Passione (Mt 27,40.43.54)58. La voce che 

attesta la figliolanza divina di Gesù allude anche alla sua messianicità. Nel Sal 2,7, infatti, è 

contenuta «una formula convenzionale di adozione in uso nell’antico oriente: “Tu sei il mio 

figlio”; Dio, consacrando re su Israele il Messia lo dichiara suo figlio»59. 

 Gesù è il Figlio «amato» (agapētós). L’aggettivo agapētós rimanda all’intimità della rela-

zione tra Gesù ed il Padre, con una probabile allusione al rapporto tra Abramo ed Isacco (cf. Gn 

22,2.12-16)60. 

 L’adesione del Figlio al Padre viene da questi accettata come offerta gradita, come eviden-

ziato dal verbo eudokéō («mi compiaccio», «gradisco»). 

  

 
57 R. FABRIS, Matteo, 89. Cf. J. JEREMIAS, Teologia del Nuovo Testamento, I, 66. 
58 U. LUZ, Matteo, I, 243-244. 
59 B. PRETE, «Il battesimo di Gesù secondo il racconto di Lc 3,21-22», Liber Annuus 42 (1992), 77. 
60 Isacco è il figlio amato e, stando al testo di Gn 22,2.12-16, unico di Abramo. 



- 26 - 

 

2.3 Matteo 5,1-12 

2.3.1 Traduzione del testo 
1Ora, avendo visto le folle, salì sulla montagna e, sedutosi, si avvicinarono a lui i suoi discepoli 
2e, aperta la sua bocca, insegnava loro dicendo: 
3«Beati i poveri in spirito, 

perché di essi è il regno dei cieli. 
4Beati gli afflitti, 

perché essi saranno consolati. 
5Beati i miti, 

perché essi erediteranno la terra. 
6Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, 

perché essi saranno saziati. 
7Beati i misericordiosi, 

perché essi otterranno misericordia. 
8Beati i puri di cuore, 

perché essi vedranno Dio. 
9Beati gli operatori di pace, 

perché essi saranno chiamati figli di Dio. 
10Beati i perseguitati a causa della giustizia, 

perché di essi è il regno dei cieli. 
11Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi 

[mentendo] per causa mia. 
12Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli è grande. Così infatti persegui-

tarono i profeti prima di voi. 

2.3.2 Passi paralleli 

 Il parallelo sinottico si trova in Lc 6,20-26. Tra i due brani vi sono delle differenze. Vediamo 

ora quelle principali. Nel corso dell’esegesi ne prenderemo in considerazione altre: 

• Luca ha quattro beatitudini e quattro «guai». In Matteo abbiamo invece otto beatitudini 

più una. 

• In Luca il discorso non è ambientato in una montagna, bensì in una pianura (Lc 6,17). 

• Matteo ha spiritualizzato le beatitudini presenti in Luca. La prima beatitudine in Luca 

suona così: «Beati i poveri, perché vostro è il regno di Dio» (Lc 6,20). In Matteo ab-

biamo: «Beati i poveri in spirito» (Mt 5,3). In Luca troviamo: «Beati quelli che ora 

hanno fame, perché sarete saziati» (Lc 6,21). In Matteo invece leggiamo: «Beati quelli 

che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati» (Mt 5,6). In Luca troviamo 

ancora: «Beati quelli che ora piangono, perché riderete» (Lc 6,21). Matteo invece ri-

porta: «Beati gli afflitti, perché saranno consolati» (Mt 5,4). Possiamo concludere di-

cendo che in Luca si dichiarano beate persone che si trovano in una determinata situa-

zione concreta di sofferenza, in Matteo invece c’è la tendenza ad inculcare atteggiamenti 

virtuosi. 

2.3.3 Il contesto in cui si colloca il brano 

a) Il Discorso della Montagna: tratti essenziali 

 Ci troviamo nel contesto del Sermone della Montagna (Mt 5,1-7,29). Questa raccolta di detti 

può essere considerata un discorso programmatico. In esso troviamo riunite le grandi linee 



- 27 - 

 

dell’insegnamento morale del Signore. Gesù si rivela qui maestro di vita che orienta le nostre 

scelte e il nostro agire alla luce del regno dei cieli che si è reso a noi prossimo. Gesù si presenta 

come il rivelatore ultimo e definitivo della volontà del Padre. L’AT viene confermato come 

parola divina. Tuttavia viene anche superato e trasceso (Mt 5,17-20). Il discepolo deve vivere 

da figlio amando tutti, incluso il nemico (Mt 5,44). 

 «“In quel giorno”», entrerà nel regno dei cieli non chi professa la fede con acclamazioni, chi 

predica, caccia demoni o compie miracoli, ma chi fa la volontà del Padre (Mt 7,21-23). 

 Il discorso della Montagna costituisce anche il cuore dell’annuncio cristiano. Osserva, a 

questo proposito, U. Luz: «Quando in 28,20 ‒ di nuovo su una montagna ‒ Gesù ordina agli 

undici discepoli di insegnare ai popoli ad attenersi a tutto “ciò che vi ho ordinato”, è a questo 

discorso che si pensa. Esso rappresenta, dunque, il contenuto centrale anche della predicazione 

missionaria cristiana»61. 

b) Il Discorso della Montagna: articolazione 

 Abbiamo dinanzi una struttura concentrica: 
 

 Introduzione narrativa (Mt 5,1-2) 

   Esordio (Mt 5,3-16) 

     Introduzione alle norme particolari (Mt 5,17-20) 

       La relazione con il prossimo (Mt 5,21-48) 

         LA RELAZIONE CON DIO (Mt 6,1-18) 

       La relazione con le cose: giudicare, dare (Mt 6,19-7,11) 

     Conclusione per le norme particolari (Mt 7,12) 

   Esortazione finale (Mt 7,13-27) 

 Conclusione narrativa (Mt 7,28-29) 
 

 La corrispondenza tra le varie parti a volte è più forte, a volte meno. 
 

 L’introduzione (Mt 5,1-2) e la conclusione narrativa (Mt 7,28-29) sono strettamente con-

giunte. I due testi sono narrativi, si parla delle folle (óchlos: Mt 5,1; 7,28) e dell’attività di 

insegnamento di Gesù (didachḗ: Mt 7,28; didáskō: Mt 5,2; 7,29). 
 

 L’esordio parla del regno dei cieli e delle condizioni per entrarvi (Mt 5,3-10). Inoltre invita 

ed essere sale della terra e luce del mondo (Mt 5,13-16). L’esortazione finale invita ad impe-

gnarsi per portare frutti buoni (Mt 7,13-20). Inoltre parla del regno dei cieli e delle condizioni 

per entrarvi (Mt 7,21-27). 
 

 L’introduzione e la conclusione alle norme particolari sono saldate insieme dalla espres-

sione «“la legge e i profeti”» (Mt 5,17; 7,12). 
 

 La relazione con il prossimo la troviamo nelle sei antitesi in cui a ciò che fu detto agli antichi 

si contrappone quanto afferma Gesù (Mt 5,21-48). La sezione dedicata al rapporto con le cose 

(Mt 6,19-7,11) è meno omogenea. In essa troviamo il rapporto con le cose (Mt 6,19-34); il 

rapporto con il prossimo (Mt 7,1-5); la preghiera di domanda (Mt 7,7-11). 
 

 Il brano sulla relazione con Dio (Mt 6,1-18) si trova al centro della struttura. A sua volta è 

suddiviso in tre parti: elemosina (Mt 6,1-4); preghiera (Mt 6,5-15); digiuno (Mt 6,16-18). Il 

Padre Nostro (Mt 6,9-13) si trova proprio al cuore del discorso della montagna. 

 
61 U. Luz, Matteo, I, 294. 



- 28 - 

 

c) Fonti usate per comporre il Discorso della Montagna 

 Il discorso della montagna risale alla fonte Q, usata anche da Luca. Tuttavia, tra Matteo e 

Luca vi sono delle differenze. Le ipotesi ‒ tutte da dimostrare e dunque molto discusse ‒ sono 

due: a) Matteo e Luca hanno attinto a due recensioni diverse della fonte Q; b) Matteo, oltre ad 

avere a disposizione la stessa fonte Q di Luca, era in possesso anche di altro materiale (Mt 

5,20-48; 6,1-18)62. 

2.3.4 Delimitazione del testo 

 – Brano precedente (Mt 4,23-25): Il brano delle Beatitudini si differenzia dal precedente in 

primo luogo per il cambio di luogo: prima, infatti, Gesù viene presentato mentre gira per tutta 

la Galilea e frequenta le sinagoghe. Ora, invece, Gesù sale su un monte, non chiaramente iden-

tificato, e si mette seduto. Da segnalare anche il cambio dei personaggi: in Mt 4,23-25, Gesù 

si prende cura prevalentemente di malati ed indemoniati. Nel discorso della montagna rivolge 

la sua parola alle folle – le stesse che hanno iniziato a seguirlo a motivo dei suoi prodigi (Mt 

4,25) – ed ai discepoli, che in Mt 4,23-25 non erano neanche menzionati. Da ultimo, notiamo 

il cambio tematico: in Mt 4,23-25, Gesù, pur non trascurando l’insegnamento sinagogale, si 

dedica prevalentemente alla guarigione, in Mt 5,1-12, Gesù è dedito esclusivamente a delineare 

i tratti distintivi del discepolato. 
 

 – Brano seguente (Mt 5,13-16): Tra il brano delle Beatitudini e quello seguente il cambio è 

esclusivamente tematico. Dalla promulgazione della Magna Charta del cristiano si passa a par-

lare di tutti coloro che, vivendo le Beatitudini, diventano sale della terra e luce del mondo. 

2.3.5 Suddivisione del brano 

 Questa pericope può essere divisa in due parti: 

• Introduzione narrativa (Mt 5,1-2). 

• Beatitudini (Mt 5,3-12). 

 La suddivisione si opera in ordine al tema: L’introduzione, infatti, presenta il luogo e i per-

sonaggi in campo, mentre le Beatitudini mostrano quale sia l’oggetto dell’insegnamento che 

Gesù rivolge ai suoi interlocutori. 

2.3.6 La forma letteraria detta “Beatitudine” 

 Il brano costituito da Mt 5,1-12 rientra nel genere letterario “Beatitudine”. Lo sfondo è da 

collocarsi nelle beatitudini che troviamo nella Bibbia e nel Giudaismo. 

 Questo genere letterario ha conosciuto un ampio sviluppo in ambito sapienziale, dove si 

evidenziava come ad una determinata azione corrispondesse una precisa conseguenza. Ad 

esempio, nel Salmo che introduce il Salterio, leggiamo: «Beato l’uomo che non entra nel con-

siglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e non siede in compagnia degli arroganti, 

ma nella legge del Signore trova la sua gioia, la sua legge medita giorno e notte. È come albero 

piantato lungo corsi d’acqua, che dà frutto a suo tempo: le sue foglie non appassiscono e tutto 

quello che fa, riesce bene» (Sal 1,1-3). Questo Salmo, annoverato tra i sapienziali, afferma 

chiaramente che l’azione di stare lontano dal male e di meditare la Scrittura ha per conseguenza 

quella di condurre alla felicità, alla stabilità, alla vita, al successo. Le beatitudini sapienziali 

solitamente sono alla terza persona, dunque prive di destinatari diretti. Il loro intento è quello 

di trasmettere un insegnamento. 

 
62 Cf. AA.VV., I Vangeli, Cittadella, Assisi 1975, 147; U. LUZ, Matteo, I, 293. 



- 29 - 

 

 Il genere letterario delle beatitudini ha assunto un taglio escatologico quando è stato fatto 

proprio dalla letteratura apocalittica, secondo la quale le conseguenze di un’azione virtuosa 

sono da collocarsi in un ambito che va oltre quello terreno. 

 Le beatitudini di Gesù si collocano su questo sfondo. Presentano, tuttavia, delle peculiarità: 

a) il ricorso, almeno in alcuni passaggi, alla seconda persona (cf. Mt 5,11s); b) la successione 

di una beatitudine di seguito all’altra; c) il fatto di dichiarare felici persone che, ad un livello 

puramente terreno, non dovrebbero esserlo affatto63. 

2.3.7 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Sembra che Matteo abbia ricevuto dalla tradizione il testo seguente (che corrisponde a Mt 

5,3-9.11-12): 
 

[1-2] 3«Beati i poveri in spirito, 

perché di essi è il regno dei cieli. 
4Beati gli afflitti, 

perché essi saranno consolati. 
5Beati i miti, 

perché essi erediteranno la terra. 
6Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, 

perché essi saranno saziati. 
7Beati i misericordiosi, 

perché essi otterranno misericordia. 
8Beati i puri di cuore, 

perché essi vedranno Dio. 
9Beati gli operatori di pace, 

perché essi saranno chiamati figli di Dio. [10] 
11Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi [men-

tendo] per causa mia. 
12Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli è grande. Così infatti perseguitarono 

i profeti prima di voi. 
 

 Nello scrivere i vv. 1-2, Matteo dovrebbe essersi ispirato a Mc 3,13; 1,21, come evidenziato 

nella tabella seguente: 
 

Mt 5,1 Mc 3,13 

Ora, avendo visto le folle, salì sulla monta-

gna e, sedutosi, si avvicinarono a lui i suoi 

discepoli. 

E sale sulla montagna e chiama quelli che 

voleva lui, e andarono verso di lui. 

Mt 5,2 Mc 1,21 

e, aperta la sua bocca, insegnava loro di-

cendo: 

E vengono a Cafarnao; e subito, di sabato, en-

trato nella sinagoga, insegnava. 
 

 Mt 5,10 probabilmente è redazionale per via del verbo «perseguitare» (diṓkō) e del sostan-

tivo «giustizia» (dikaiosýnē), tipici di Matteo64. Su questo, tuttavia, il condizionale è d’obbligo, 

visto che lo stesso sostantivo e lo stesso verbo li troviamo rispettivamente nel v. 6 e nei vv. 11-

12 che l’Evangelista avrebbe ereditato dalla tradizione. 

 
63 Per un approfondimento del genere letterario detto “Beatitudini”, cf. U. LUZ, Matteo, I, 309-310. 
64 Diṓkō: Mt 5,10-12.44; 10,23; 23,34; dikaiosýnē: Mt 3,15; 5,6.10.20; 6,1.33; 21,32. 



- 30 - 

 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Andando a ritroso, possiamo suppore che i vv. 5.7-9 siano stati aggiunti, da un redattore 

precedente a Matteo, ad un testo anteriore, che, a grandi linee, doveva essere questo: 
 

[1-2] 
3«Beati i poveri in spirito, 

perché di essi è il regno dei cieli. 
4Beati gli afflitti, 

perché essi saranno consolati. 

[5] 
6Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, 

perché essi saranno saziati. 

[7-9] 

[10] 
11Beati siete voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e diranno ogni male contro di voi [men-

tendo] per causa mia. 
12Rallegratevi ed esultate, perché la vostra ricompensa nei cieli è grande. Così infatti perseguitarono 

i profeti prima di voi. 
 

 In tal modo, otteniamo un testo molto simile a quello di Lc 6,20-23, ritenuto abbastanza 

vicino alle parole pronunciate da Gesù: 
 

20Ed egli, alzàti gli occhi verso i suoi discepoli, diceva: 

«Beati voi, poveri, 

perché vostro è il regno di Dio. 
21Beati voi, che ora avete fame, 

perché sarete saziati. 

Beati voi, che ora piangete, 

perché riderete. 
22Beati voi, quando gli uomini vi odieranno e quando vi metteranno al bando e vi insulteranno e 

disprezzeranno il vostro nome come infame, a causa del Figlio dell’uomo. 23Rallegratevi in quel 

giorno ed esultate perché, ecco, la vostra ricompensa è grande nel cielo. Allo stesso modo infatti 

agivano i loro padri con i profeti. 
 

c) Quali parole sono riconducibili a Gesù 

 Con ogni probabilità, le Beatitudini pronunciate da Gesù dovrebbero essere quelle che cor-

rispondono a Lc 6,20b-21: 
 

20b«Beati voi, poveri, 

perché vostro è il regno di Dio. 
21Beati voi, che ora avete fame, 

perché sarete saziati. 

Beati voi, che ora piangete, 

perché riderete». 
 

 Lc 6,22s dovrebbe essere stato aggiunto in un secondo momento. In questi versetti, infatti, 

abbiamo riflessa la situazione in cui si trovavano i Battezzati della prima ora in senso al Giu-

daismo. La loro adesione al Cristo suscitava ovviamente qualche reazione avversa. Non è del 

tutto escluso, però, che Lc 6,22s, almeno nel suo nucleo centrale, possa risalire allo stesso Gesù. 



- 31 - 

 

Egli, con sguardo profetico, potrebbe benissimo aver previsto le persecuzioni alle quali sareb-

bero andati incontro quanti avrebbero aderito a lui65. 

2.3.8 Spiegazione del brano 

a) Introduzione narrativa (Mt 5,1-2) 

 Gesù sale sul monte. Il monte è il luogo della rivelazione. Anche Mosè salì sul monte per 

ricevere la legge da trasmettere al popolo (Es 19,3; 24,15; 34,2.4). La montagna è dunque il 

nuovo Sinai. 

 Gesù, sedendo, assume la posizione tipica del maestro. Egli è il «Mosè più grande», mentre 

il suo Discorso è la nuova Tôrāh. 

 I discepoli si avvicinano a lui. Sono i destinatari privilegiati – anche se non esclusivi – delle 

parole del Maestro. Il fatto che stiano tra Gesù e le folle indica il loro ruolo di mediazione: ad 

essi è dato in modo particolare il ruolo di spezzare alla gente la parola stessa di Gesù. 
  

 Alcune differenze con Luca: Il terzo Evangelista che, scrivendo ai cristiani provenienti dal 

paganesimo, è meno interessato a presentare Gesù come il nuovo Mosè e la sua parola come la 

Tôrāh definitiva, narra che Gesù stava in piedi su un luogo pianeggiante (Lc 6,17). Lo stare in 

piedi indica la maestà e l’autorità di Gesù. Il luogo pianeggiante allude all’universalità del suo 

messaggio. 

b) Le Beatitudini (Mt 5,3-12) 

 – «“Beati i poveri in spirito…”» (Mt 5,3): L’aggettivo makários significa «felice». Può es-

sere riferito ad una situazione presente (cf. Sal 1,1s), o ad una futura (cf. Dn 12,12: «Beato chi 

aspetterà con pazienza e giungerà a milletrecentotrentacinque giorni»). 

 «I poveri in spirito» (hoi ptōchoì tō[i] pneúmati): La formula ebraica corrispondente è stata 

trovata negli scritti di Qumran (‘anwê rûah). In quei testi può avere due significati: «povertà 

d’animo» = disperazione, oppure «bassezza d’animo» = umiltà. Matteo spiritualizza la beati-

tudine lucana: «“beati voi, poveri”» (makárioi hoi ptōchoí 6,20)66, dandole una sfumatura etica. 

I poveri di spirito – indipendentemente dal loro status sociale – sono le persone umili, caratte-

rizzate da una fiduciosa sottomissione a Dio. Questa interpretazione è in linea con tutto il van-

gelo secondo Matteo (cf. Mt 18,1-5). 

 Agli umili è attribuito il regno dei cieli. Si tratta di una realtà goduta già nel presente, anche 

se il possesso pieno è riservato al futuro. La persona umile sin da ora vive nella signoria di Dio 

ed è nella gioia. Un passo che può aiutare nella comprensione lo troviamo in 2Cor 6,10: «come 

afflitti, ma sempre lieti; come poveri, ma capaci di arricchire molti; come gente che non ha 

nulla e invece possediamo tutto!». 
 

 – «“Beati gli afflitti…”» (Mt 5,4): Sullo sfondo c’è Is 61,2s. Si tratta di quanti soffrono a 

causa del mondo presente che – segnato dal male – contraddice il loro anelito spirituale. Un 

brano illuminante lo troviamo nel libro di Ezechiele, quando si parla di coloro che sospirano e 

piangono per gli abomini che si compiono in Gerusalemme. Costoro saranno salvati dalla pu-

nizione divina (cf. Ez 9,4). Alla luce di questo brano, possiamo dire che gli afflitti sono persone 

 
65 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, Città Nuova, Roma 20064, 219. 
66 Luca non pensa ai poveri di ogni provenienza, ma a quanti vivono in situazione di miseria a causa della 

loro sequela Christi. Essi sono dichiarati felici fin da ora per via della loro adesione a Gesù. Tale gioia troverà 

compimento nel momento in cui, terminato il loro pellegrinaggio terreno, entreranno nel regno di Dio. 

Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 213. 



- 32 - 

 

che non seguono la massa, non si lasciano coinvolgere con spirito gregario in una ingiustizia 

divenuta normale, ma ne soffrono. Pur non avendo il potere di cambiare la situazione nella sua 

globalità, oppongono all’imperversare del male la resistenza passiva della sofferenza, l’affli-

zione che pone un limite a tutto ciò che è contro Dio. 

 A loro è promessa la consolazione escatologica da parte di Dio: «“saranno consolati”» (pa-

raklēthēsontai). Da notare che il verbo è alla voce passiva. Si tratta di un passivo teologico, un 

modo per indicare che l’agente è Dio, evitando, al contempo, di nominarlo esplicitamente. 
 

 Paragone sinottico: In Luca è la terza beatitudine: «“Beati voi, che ora piangete, perché 

riderete”» (Lc 6,21b). Si tratta ancora una volta dei credenti, sottoposti a sofferenza. Essi ride-

ranno, non in maniera beffarda contro i loro oppressori, ma per la gioia. 
 

 – «“Beati i miti, perché essi erediteranno la terra”» (Mt 5,5): Questa beatitudine pone un 

piccolo problema di critica testuale. I codici Sinaitico (א), Vaticano (B) ed altri ancora collo-

cano questa beatitudine dopo quella incentrata sugli afflitti, ossia secondo l’ordine tradizionale, 

che troviamo in quasi tutte le Bibbie, compresa la CEI 2008. Al contrario, il codice di Beza 

(D), il codice 33, alcune versioni latine e siriache e scrittori ecclesiastici antichi, tra cui Origene 

ed Eusebio, pongono la beatitudine sui miti al secondo posto, ossia subito dopo quella avente 

per oggetto gli umili di cuore. In effetti, la beatitudine sui poveri di spirito e quella sui miti 

sono talmente affini che potrebbero benissimo stare l’una di seguito all’altra67. Preferiamo tut-

tavia mantenere l’ordine seguito dai codici Sinaitico e Vaticano. In primo luogo a motivo della 

loro autorevolezza. In secondo luogo, dobbiamo tener conto che, se queste due beatitudini 

(quella sui poveri in spirito e quella sui miti) fossero state insieme sin dall’inizio, non si com-

prende perché, proprio a motivo della loro affinità, qualche scriba di epoca successiva debba 

aver inserito tra esse quella sugli afflitti. È più probabile, invece, che qualche scriba successivo 

a Matteo possa aver invertito la seconda (afflitti) e terza (miti) beatitudine al fine di far risaltare 

maggiormente l’affinità esistente tra la beatitudine sui poveri di spirito e quella sui miti. 

 Risolta la questione di critica testo, notiamo subito che sullo sfondo di questa beatitudine sta 

il Sal 37,11: «I poveri (‘ănāwîm – praeîs) invece avranno in eredità la terra e godranno di una 

grande pace». 

 I miti sono quanti, con umiltà, vivono in fedele adesione alla volontà di Dio e istaurano 

relazioni non sulla base della violenza, ma della cordiale accoglienza. 

 Questa beatitudine è particolarmente significativa. Infatti chi la realizza segue veramente le 

orme di Gesù, il quale, parlando di se stesso, afferma: «“sono mite (praýs) e umile (tapeinós) 

di cuore”» (Mt 11,29). Similmente, quando Gesù entra in Gerusalemme, cavalca un’asina ed 

un puledro, realizzando così la seguente profezia di Zaccaria: «Dite alla figlia di Sion: Ecco, a 

te viene il tuo re, mite (praýs), seduto su un’asina e su un puledro, figlio di una bestia da soma» 

(Mt 21,5). 

 I miti erediteranno la terra. Essa, alla luce dell’espressione «regno dei cieli» presente nella 

prima beatitudine, tanto vicina a quella sui miti, è da intendersi in senso metaforico. In altre 

parole, si sta parlando del possesso pieno della salvezza escatologica, fonte di grande gioia e 

pace. 
 

 
67 Infatti, nella LXX il termine praeîs («miti») spesso traduce l’ebraico ‘ănāwîm («oppressi», «umili», «po-

veri»). Cf. anche Nm 12,3 dove si parla dell’umiltà-mansuetudine di Mosè. 



- 33 - 

 

 – «“Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia…”» (Mt 5,6): Si parla di persone che 

concretamente cercano di mettere in pratica la volontà del Padre. Questo si intende per giusti-

zia. 

 Costoro saranno ricolmati (da Dio) della felicità escatologica. 
 

 Paragone sinottico: «Beati quelli che adesso hanno fame, perché sarete saziati» (Lc 6,21a). 
 

 – «“Beati i misericordiosi…”» (Mt 5,7): La misericordia era il nucleo delle opere di carità 

nel giudaismo. Cf. Pr 17,5 (LXX): «colui che ha compassione riceverà misericordia». Cf. an-

che Sir 28,1-7: «1Chi si vendica subirà la vendetta del Signore, il quale tiene sempre presenti i 

suoi peccati. 2Perdona l’offesa al tuo prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati. 
3Un uomo che resta in collera verso un altro uomo, come può chiedere la guarigione al Signore? 
4Lui che non ha misericordia per l’uomo suo simile, come può supplicare per i propri peccati? 
5Se lui, che è soltanto carne, conserva rancore, chi espierà per i suoi peccati? 6Ricordati della 

fine e smetti di odiare, della dissoluzione e della morte e resta fedele ai comandamenti. 7Ricorda 

i precetti e non odiare il prossimo, l’alleanza dell’Altissimo e dimentica gli errori altrui». 

 I misericordiosi sono coloro che mettono in atto gesti concreti come il perdono nel quadro 

dei rapporti ecclesiali (Mt 18,33) ed il soccorso nei confronti dei bisognosi (Mt 25,35-40). 

 Nei confronti di costoro, Dio sarà misericordioso sia in questo pellegrinaggio terreno (per-

donando i peccati), sia nel giorno del giudizio. 
 

 – «“Beati i puri di cuore…”» (Mt 5,8): Sullo sfondo sta il Sal 24,3-4: «Chi potrà salire il 

monte del Signore? Chi potrà stare nel suo luogo santo? Chi ha mani innocenti e cuore puro…». 

Il salmo citato afferma che l’integrità di vita, la quale abbraccia l’intenzione profonda e l’agire 

esterno, è il requisito per partecipare alla liturgia del tempio. 

 Gesù dichiara beati coloro che hanno il cuore68 puro, cioè che sono limpidi nel profondo del 

loro essere e attuano la volontà di Dio, al di là della facciata esterna. Entreranno nel regno e 

saranno ammessi alla comunione con Dio (lo vedranno). 
 

 – «“Beati gli operatori di pace…”» (Mt 5,9): Sono beati quanti si impegnano per portare 

pace nei luoghi in cui regna la divisione: famiglie, comunità ecclesiale, contesti di vario tipo 

(anche fuori della Chiesa). 

 Questi tali saranno riconosciuti come figli di Dio. 
 

 – «“Beati i perseguitati a causa della giustizia…”» (Mt 5,10): Questa beatitudine forma 

un’inclusione con la prima, per via della frase: «“poiché di essi è il regno dei cieli”». 

 Sono quanti si impegnano concretamente per mettere in atto la volontà di Dio. 

 A costoro è promesso il regno dei cieli. 
 

 – «“Beati voi quando vi insulteranno…”» (Mt 5,11s): L’ultima beatitudine presenta delle 

particolarità rispetto alle altre: è più elaborata, si riferisce direttamente ai discepoli, è espressa 

in seconda persona, contiene un invito alla gioia, promette per il futuro una grande ricompensa 

celeste. 

 Questa beatitudine afferma che non basta una persecuzione generica per essere dichiarato 

beato. Bisogna essere vessato per il nome di Gesù. Il fatto che i profeti hanno subito la stessa 

prova è segno che i cristiani perseguitati sono sulla strada giusta. 

 
68 U. Luz, Matteo, I, 323: «Secondo l’uso linguistico giudaico, “cuore” non indica un ambito interiore 

dell’uomo, ma il centro del volere, del pensare e del sentire umani». 



- 34 - 

 

2.4 Matteo 6,9-13 

2.4.1 Traduzione del testo 
9Così dunque pregate voi: 

Padre nostro che (sei) nei cieli; 

sia santificato il suo nome; 
10venga il tuo regno; 

sia fatta la tua volontà, 

come in cielo (così) anche in terra; 
11il nostro pane quotidiano dà a noi oggi; 
12e rimetti a noi i nostri debiti, 

come anche noi (li) abbiamo rimessi ai nostri debitori; 
13e non farci entrare69 in tentazione, 

ma liberaci dal Malvagio. 

2.4.2 Passi paralleli 

 L’unico passo parallelo è dato da Lc 11,2-4, che costituisce una forma abbreviata del Padre 

Nostro che ora riportiamo: 
 

2Ora, disse loro: «Quando pregate, dite: 

Padre, sia santificato il tuo nome; 

venga il tuo regno; 
3il nostro pane quotidiano dà a noi ogni giorno; 
4e rimetti a noi i nostri debiti, 

poiché anche noi li rimettiamo a ogni nostro debitore; 

e non farci entrare in tentazione. 
 

 Luca, oltre a fornire una versione del Padre Nostro più breve rispetto a quella di Matteo, 

colloca questa preghiera in un altro contesto, ossia fuori del discorso della pianura. Sono anche 

presenti varianti stilistiche e lessicali. 

2.4.3 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (Mt 6,9-13) si distingue dal precedente (Mt 6,5-8) a motivo 

del tema: in Mt 6,5-8 si parla infatti della preghiera, che necessita di segretezza e di parcità di 

parole. In Mt 6,9-13 abbiamo invece la preghiera del Padre Nostro. 
 

 Il brano di cui ci stiamo occupando (Mt 6,9-13) si differenzia del successivo (Mt 6,14-15) 

sempre a motivo del tema: mentre in Mt 6,9-13 esso è dato dal Padre Nostro, in Mt 6,14-15 il 

tema ha il suo focus nel perdono. 

2.4.4 Critica testuale 

 Il brano del Padre Nostro, nella versione matteana, pone una questione di critica testuale. Al 

termine del v. 13, infatti, in alcuni manoscritti troviamo delle dossologie, che ora ci accingiamo 

a prendere in esame: 

 
69 Il verbo greco che abbiamo tradotto con «entrare» è eisphérō («porto dentro», «introduco», «fo entrare», 

«induco»). M. ZERWICK – M. GROSVENOR, Greek New Testament, 16, traduce: «do not lead… into», «do not 

cause (or allow)… to enter into». 



- 35 - 

 

 – «Poiché tuo è il regno e la potenza e la gloria per i secoli. Amen»: questa dossologia, che 

ricorda quella di 1Cr 29,11-13, è supportata da diversi manoscritti maiuscoli e minuscoli, non-

ché dalle versioni siriaca e bohairica70. 
 

 – «Poiché tua è la potenza e la gloria per i secoli. Amen»: questa variante la si riscontra nella 

Didachè. 
 

 – «Poiché tuo è il regno del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo per i secoli. Amen»: 

questa dossologia è supportata dal manoscritto minuscolo num. 1253. 
 

 – La dossologia è del tutto assente nei seguenti manoscritti:   א (Sinaitico), B (Vaticano), D 

(Beza), Z, 0170, f 1, l 2211. A questo si aggiunga parte della tradizione latina e bohairica, la 

tradizione mesochemica71, Origene. 
 

 Cosa dire di queste varianti contenenti le dossologie sopraesposte? I manoscritti più signifi-

cativi (א B D) non hanno alcuna dossologia e questo già depone a sfavore della loro autenticità. 

Le dossologie non risalgono a Matteo. Sono state però aggiunte in alcuni manoscritti fin dai 

primi tempi, allo scopo di dare al Padre Nostro una sfumatura liturgica72. 

 Pur non essendo originali, queste dossologie sono particolarmente interessanti perché si ri-

collegano direttamente all’ultima domanda del Padre Nostro. L’orante chiede infatti di essere 

liberato dal Malvagio «perché» (hóti), appartenendo a Dio la potenza e la gloria, l’influenza di 

Satana viene ridotta a nulla73. 

2.4.5 Struttura del brano 

 Il testo che stiamo studiando può essere suddiviso in quattro parti: 
 

• Introduzione narrativa (Mt 6,9a). 

• Invocazione iniziale (Mt 6,9b). 

• Tre richieste incentrare sulla signoria di Dio (Mt 6,9c-10). 

• Quattro domande focalizzate sui bisogni fondamentali dell’uomo (Mt 6,11-13). 
 

 È da notare che la preghiera del Padre Nostro contiene sette domande, numero della perfe-

zione, certamente intenzionale74. 

2.4.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 La collocazione del Padre Nostro al cuore del discorso della montagna risale certamente a 

Matteo. 

 Per quanto riguarda invece la preghiera vera e propria, ci si domanda, vista la differenza con 

Luca, se Matteo abbia potuto rielaborare o meno la preghiera del Signore, tra l’altro già radicata 

 
70 Il dialetto bohairico è una variante della lingua copta, la quale costituisce l’ultimo stadio dell’evoluzione 

dell’antica lingua egiziana. 
71 Il mesochemico è un dialetto copto del medio-Egitto. 
72 Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 341. 
73 Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 341: «la dossologia si riconnette direttamente alla settima domanda 

e ne fornisce una spiegazione. La potenza del maligno svanisce ed è superata dalla potenza di Dio, che rimane in 

eterno». 
74 Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 319. 



- 36 - 

 

nella liturgia della comunità primitiva. Il Padre Nostro riportatoci da Matteo è molto simile a 

quello che troviamo nella Didachè75, dove troviamo le due domande che egli aggiunge a Luca: 

«sia fatta la tua volontà, come in cielo (così) anche in terra» e «liberaci dal Malvagio». Ora è 

certo che la Didachè, nella sua formulazione del Padre Nostro, non attinge da Matteo ma dalla 

liturgia primitiva. Questo ci porta a supporre che le due preghiere aggiuntive presenti nel Padre 

Nostro trasmessoci da Matteo siano state ereditate dalla comunità primitiva76. 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Alcuni elementi del Padre Nostro sono, con ogni probabilità, ascrivibili alla tradizione. Tra 

essi, segnaliamo il sintagma «nei cieli», assente in Luca, che avvicina la preghiera del Signore 

alle orazioni giudaiche che erano solite usare l’espressione «Padre nei cieli». Della tradizione 

è anche la terza preghiera del tipo «tu», assente nel terzo vangelo: «sia fatta la tua volontà, 

come in cielo (così) anche in terra». Similmente, anche la quarta richiesta del tipo noi, assente 

in Luca, è da attribuire alla tradizione: «ma liberaci dal Malvagio». Ne possiamo concludere 

che il Padre Nostro, nella sua versione più antica, era molto simile alla redazione lucana (Lc 

11,2-4)77. 

c) Lingua originaria 

 La lingua nella quale è stato formulato per la prima volta il Padre Nostro è quasi sicuramente 

l’aramaico. Si giunge a tale conclusione sulla base di alcuni indizi. Il primo riguarda il vocativo 

páter con il quale inizia questa preghiera, che suppone l’aramaico ’abbā’. Un secondo indizio 

è dato dal termine opheílēma («debito»), che in greco non ha alcuna relazione con il peccato, 

ma indica semplicemente un «debito in denaro». Se il Padre Nostro fosse stato scritto diretta-

mente in greco non si spiegherebbe l’uso di tale sostantivo, che invece si giustifica come tra-

duzione dell’aramaico ḥôbā’, che può significare sia «debito in denaro», sia «peccato». Un 

terzo segnale che rimanda ad un sostrato aramaico del Padre Nostro è la preghiera del Qaddish 

(Santo)78 – alla quale il Padre Nostro si rifà nella sua prima parte – formulata in aramaico79. 

Riportiamo in parallelo la preghiera del Qaddish ed il Padre Nostro, nei punti in cui presentano 

affinità: 
 

Qaddish (Santo) Padre Nostro 

Sia magnificato 

e santificato il suo 

grande nome 

nel mondo, che egli 

ha creato 

secondo la sua volontà; 

 

Sia santificato il tuo nome, 

 

 

 

 

 
75 Questo il testo del Padre Nostro presente nella Didachè: «Padre nostro che sei nel cielo, sia santificato il 

tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra. Dacci oggi il nostro pane quoti-

diano, e rimetti a noi il nostro debito, come anche noi lo rimettiamo ai nostri debitori, e non ci indurre in tenta-

zione, ma liberaci dal male; perché tua è la potenza e la gloria nei secoli» (Did. 8,2). 
76 Su questa problematica, cf. U. LUZ, Matteo, I, 492-493. 
77 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 493-494. 
78 Il Qaddish è la preghiera conclusiva della sezione omiletica della liturgia sinagogale. Non si sa bene quando 

sia stata composta. Siccome ha delle affinità con la liturgia del tempio e manca di ogni riferimento alla sua 

distruzione, dovrebbe essere anteriore al 70 d.C. 
79 Sulla questione della lingua originaria nella quale è stato formulato il Padre Nostro, cf. U. LUZ, Matteo, I, 

494-495. 



- 37 - 

 

venga il suo regno 

durante la nostra 

vita e ai nostri giorni 

e durante la vita 

di tutta la casa di Israele, 

fra breve e nel tempo 

prossimo. Amen. 

Sia il suo nome grande 

benedetto per tutti 

i secoli dei secoli. 

Sia lodato, 

glorificato, 

esaltato, 

dichiarato eccelso, 

splendido, elevato 

e celebrato 

il nome del Santo. 

Egli sia benedetto; 

Egli è al di sopra 

di ogni benedizione, 

canto, lode e parola, 

che si pronuncia 

nel mondo. Amen. 

venga il tuo regno, 

sia fatta la tua volontà, 

come in cielo così in terra. 

d) Paternità gesuana 

 La preghiera del Padre Nostro è da attribuirsi a Gesù. La maggior parte degli studiosi è su 

questa linea. 

2.4.7 Spiegazione del brano 

a) Introduzione narrativa (Mt 6,9a) 

 A fronte della verbosità dei pagani, ai discepoli di Gesù viene trasmessa una speciale pre-

ghiera: «“così dunque pregate voi”». 

b) Invocazione iniziale (Mt 6,9b) 

 Il vocativo páter, con cui inizia il Padre Nostro, presuppone l’aramaico ’abbā’, usato dai 

bambini o dai figli adulti quando si rivolgono ai loro padri. Il termine è impiegato anche dai 

giovani nel loro rivolgersi agli anziani. Nelle preghiere giudaiche antiche sovente ci si rivol-

geva a Dio chiamandolo «Padre» (1Cr 29,10; Sap 14,3; Sir 23,1.4; Tb 13,4). Tuttavia, mai è 

stato impiegato l’appellativo ’abbā’ (almeno come allocuzione80), il quale risulta dunque essere 

fuori del comune. 

 L’uso di ’abbā’ da parte di Gesù certamene rimanda alla prossimità e all’amore che il Padre 

ha per il Figlio e per ogni uomo. Osserva, a questo proposito, U. Luz: «Il Padrenostro fa pensare 

anzitutto alla vicinanza di Dio e al suo amore: in questa direzione puntano la semplicità dell’al-

locuzione, che rinuncia a tutti gli altri epiteti; il contesto concreto della predicazione – da parte 

 
80 Per «allocuzione» s’intende l’atto con cui colui che parla si rivolge al destinatario. 



- 38 - 

 

di Gesù – di un Dio vicino che ama i poveri, i peccatori e i derelitti; le sue parabole sulla figura 

del Padre (Q 11,1-13; Lc 15,11-32), e ancora – in Matteo – il logion immediatamente prece-

dente di 6,7s. […]. Dio vuole indurci a credere che egli è il nostro vero Padre e noi i suoi veri 

figli, in modo che lo preghiamo con serenità e piena fiducia, come gli amati figli pregano il 

loro amato padre»81. 

 Al sostantivo «Padre» segue il pronome «nostro», per favorire la comunione di colui che 

prega con tutta la comunità. 

 Il sintagma «nei cieli» rimanda invece all’insondabile differenza che intercorre tra il padre 

terreno e Dio, nonché alla sua trascendenza e signoria universale. 

 È da notare che l’incipit della preghiera del Signore: «Padre nostro che sei nei cieli», «si 

riallaccia […] a un uso linguistico giudaico che stava allora diventando importante nella sina-

goga […]. Nel suo confronto con l’Israele del suo tempo, questa designazione di Dio significa 

per Matteo che il “Padre” di Gesù non è altro che il dio di Israele invocato nella sinagoga. 

Matteo prende le distanze dalla sinagoga, non dal suo dio»82. 

c) Le tre richieste incentrare sulla signoria di Dio (Mt 6,9c-10) 

 La prima richiesta che incontriamo leggendo il Padre nostro è: «“sia santificato il tuo 

nome”» (Mt 6,9c). Nella letteratura biblica, la santificazione del nome divino, che avviene già 

nel tempo presente, è ad opera del Signore (Lv 10,3; Ez 36,22s; 39,7), come anche dell’uomo 

(Es 20,7; Lv 22,32; Is 29,23). Nella stessa direzione va la prima parte della preghiera del Qad-

dish. 

 Dio santifica il suo nome mediante gli interventi salvifici per mezzo dei quali rivela la sua 

santità83. A questo proposito, tra i testi citati sopra, il più significativo è dato da quello del 

profeta Ezechiele: «“Santificherò il mio nome grande, profanato fra le nazioni, profanato da 

voi in mezzo a loro. Allora le nazioni sapranno che io sono il Signore – oracolo del Signore 

Dio –, quando mostrerò la mia santità in voi davanti ai loro occhi”» (Ez 36,23). Secondo il 

profeta, la santificazione del nome divino avviene mediante alcune azioni che Dio compie a 

favore del suo popolo, che attualmente si trova in esilio: la purificazione, il dono di un cuore e 

di uno spirito nuovo, la capacità di vivere secondo le leggi divine, il ritorno nella propria terra 

e il rinnovo dell’alleanza (Ez 36,24ss). 

 Anche l’uomo è chiamato a santificare il nome divino. In che modo? Secondo la cultura 

giudaica dell’epoca, tale santificazione avveniva con l’obbedienza ai comandamenti84, specie 

il secondo (Es 20,7; Dt 5,11), la recita delle preghiere e la testimonianza della vita spinta fino 

al martirio. 

 La santificazione del nome divino ha anche un aspetto escatologico: si chiede che, alla fine 

dei tempi, Dio faccia qualcosa per il suo nome85. 
 

 
81 U. LUZ, Matteo, I, 501. 
82 U. LUZ, Matteo, I, 502. Cf. R. FABRIS, Matteo, 166, n. 10. 
83 La BIBBIA TOB, nota a, con riferimento a Mt 6,9, traduce hagiasthḗtō tò ónomá sou non con: «sia santifi-

cato il tuo nome», ma con: «fa’ conoscere a tutti chi sei». La BIBBIA TILC traduce invece: «fa’ che tutti ricono-

scano te come Padre». 
84 BIBBIA TOB, nota c, con riferimento a Mt 6,9: «I legislatori e i rabbini invitano con le loro esortazioni i 

fedeli a santificare Dio con l’obbedienza ai suoi comandamenti, e a riconoscere in questo modo la sua autorità su 

di loro (Lv 22,32; Nm 27,14; Dt 32,51; Is 8,13; 29,13)». 
85 Cf. R. FABRIS, Matteo, 167; U. LUZ, Matteo, I, 503-505. 



- 39 - 

 

 La seconda domanda presente nel Padre nostro è: «“venga il tuo regno”» (Mt 6,10a). Questa 

richiesta si colloca sullo sfondo delle orazioni giudaiche, in modo particolare quella del Qad-

dish e quella delle Diciotto Benedizioni. Gesù tuttavia vi apporta delle modifiche: rispetto al 

Qaddish – che invoca la venuta del regno durante la vita degli oranti e di tutto Israele –, elimina 

ogni specificazione temporale; rispetto alla preghiera delle Diciotto Benedizioni – nella quale 

si parla del ritorno dei giudici e della distruzione di Roma –, toglie ogni dimensione politica e 

nazionalistica. 

 Per Gesù il regno di Dio si è reso prossimo (Mt 4,17; 10,7) ed è già operativo nella sua 

attività (Mt 12,28) e in quella dei suoi discepoli (Mt 10,7s). Tuttavia, esso non è ancora giunto 

alla sua pienezza. Da qui la necessità di pregare perché venga nella sua completezza. Ne con-

segue che la richiesta della venuta del regno ha una forte impronta escatologica (cf. Mt 26,29). 
 

 La terza richiesta del Padre nostro è: «“sia fatta la tua volontà, come in cielo (così) anche in 

terra”» (Mt 6,10bc). Di fronte a tale domanda, sorge il quesito: chi deve agire affinché la vo-

lontà di Dio si compia? In altre parole, si sta parlando degli uomini, che devono impegnarsi a 

fare la volontà del Padre? Oppure si sta chiedendo a Dio stesso di mettere in atto le sue decisioni 

tra gli uomini? Dal contesto di tutto il vangelo, possiamo affermare che, senza escludere l’opera 

divina, si sta chiedendo agli uomini di attivarsi per far sì che la volontà di Dio si realizzi sulla 

terra. Nel contesto del discorso della montagna, infatti, si chiede a loro di cercare in primo 

luogo il regno di Dio e la sua giustizia, dove per «giustizia» s’intende appunto la volontà divina 

(Mt 6,33). Alla fine del discorso della montagna, gli interlocutori di Gesù sono invitati a fare 

la volontà di Dio, se vogliono entrare nel suo regno (Mt 7,21). Lo stesso Gesù affermerà che, 

se si vuol essere suo familiare, è necessario fare la volontà del Padre (Mt 12,50). Al cuore della 

parabola dei due figli abbiamo la questione del compimento della volontà del padre (Mt 21,31). 

Da ultimo, nella scena del Getsemani, Gesù prega per essere in grado di dare compimento alla 

volontà del Padre (Mt 26,39.42). 

 L’espressione «“come in cielo (così) anche in terra”» serve innanzitutto per dare una pro-

spettiva universalistica alla domanda86. Allo stesso tempo, il cielo, essendo l’ambito in cui la 

volontà di Dio è realizzata in modo perfetto, viene presentato come modello a cui dobbiamo 

uniformarci nel nostro cammino di discepolato87. 

d) Le quattro domande focalizzate sui bisogni dell’uomo (Mt 6,11-13) 

 Dopo aver preso in considerazione le tre richieste incentrate sulla signoria di Dio (Mt 6,9c-

10), passiamo ora ad analizzare le quattro domande aventi per oggetto i bisogni fondamentali 

dell’uomo (Mt 6,11-13). 
 

 La prima suona così: «“il nostro pane quotidiano dà a noi oggi”» (tòn árton hēmōn tòn 

epioúsion dòs hēmîn sḗmeron) (Mt 6,11). Questa richiesta non è facile da interpretare. Tutto 

dipende da come si vuol tradurre l’aggettivo epioúsios, assente nella letteratura greca. 

 
86 R. FABRIS, Matteo, 169, n. 14: «Nel vangelo di Matteo l’espressione “cielo e terra” indica la totalità 

dell’universo creato, cf. Mt 5,18; 11,25; 24,35; 28,18, ma anche la corrispondenza tra le due sfere o ambiti 

dell’azione di Dio, Mt 16,19; 18,18-19; con una nota di opposizione 6,19; 23,9; cf. Mt 5,34-35». 
87 La BIBBIA TOB non traduce hōs en ouranō[i] kaì epì gēs con: «come in cielo (così) anche in terra», ma 

con: «sulla terra a immagine del cielo». Inoltre, alla nota f, con riferimento a Mt 6,10, scrive: «si tratta di doman-

dare che si realizzi sulla terra ciò che avviene già nel cielo, come nello schema apocalittico (cf. Dn 4,32; 1Mac 

3,60). Il cielo viene concepito come il regno di Dio perfettamente realizzato: la terra dovrebbe esserne necessa-

riamente l’immagine». 



- 40 - 

 

Epioúsios è attestato soltanto in un papiro dell’alto Egitto del V sec. a.C., la cui traduzione, tra 

l’altro, è piuttosto incerta88. 

 Epioúsios potrebbe derivare innanzitutto da epí («per») + ousía («esistenza»). In questo caso 

l’aggettivo andrebbe tradotto: «necessario per l’esistenza». 

 Epioúsios potrebbe inoltre essere compreso alla luce della seguente espressione: epí («per») 

+ tḕn oûsan + («l’essente») + hēméran («giorno»). In questo caso l’aggettivo andrebbe inter-

pretato così: «per il giorno corrente», «per oggi». 

 Epioúsios, da ultimo, potrebbe derivare da: hē («il») epioûsa («prossimo»)89 hēméra 

(«giorno»). In questo caso l’aggettivo andrebbe tradotto: «per il veniente giorno», «per il giorno 

seguente». 

 Dal contesto prossimo nel quale è collocata la preghiera del Padre Nostro, possiamo affer-

mare che l’interpretazione più probabile di epioúsios è: «per il giorno corrente», «per oggi». 

Poco più avanti, infatti, Gesù, dopo aver invitato i suoi interlocutori a non preoccuparsi del cibo 

o del vestito, affermerà: «“Cercate invece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte 

queste cose vo saranno date in aggiunta. Non preoccupatevi dunque del domani, perché il do-

mani si preoccuperà di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena”» (Mt 6,33s)90. 

 Il pane quotidiano è richiesto non dal singolo ma dalla comunità in quanto tale: «“dà a noi”». 

Esso ha dunque una destinazione comunitaria e non può essere considerato come una proprietà 

privata esclusiva91. 

 L’interpretazione che abbiamo dato di epioúsios non esclude un senso più profondo. Nel 

vangelo secondo Matteo, infatti, il pane evoca anche la parola di Dio (Mt 4,3-4), la salvezza 

operata da Gesù (Mt 15,26s) e l’Eucaristia (Mt 26,26-29). 
 

 La seconda domanda è: «“e rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi (li) abbiamo rimessi 

ai nostri debitori”» (Mt 6,12). Nel prendere in considerazione questa richiesta, pronunciata da 

Gesù e poi messa per iscritto dall’Evangelista, si resta colpiti dalla presa di coscienza che i 

discepoli del Signore, i Battezzati di ogni tempo e luogo possano ancora peccare e necessitano 

del perdono anche dopo il sacramento della rigenerazione. 

 Per parlare del peccato si usa il termine «debito» (opheílēma)92, vocabolo che suscita parti-

colare interesse perché «l’immagine del debito riferita al peccato mette in evidenza l’aspetto 

personale in quanto implica un rapporto tra due persone, tra Dio e il peccatore»93. 

 
88 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 333: «Questo (papiro) contiene un elenco di spese, tra cui la spesa di 

mezzo obolo per epiousi… (da integrare probabilmente in epiousiōn)». Anche qui il significato non è sicuro: 

probabilmente s’intende ciò che è destinato o sufficiente (per il giorno). 
89 Epioûsa sarebbe il participio presente nominativo femminile singolare attivo di épeimi: «venire dopo», 

«seguire», «succedere». 
90 BIBBIA TOB, nota g, con riferimento a Mt 6,11: «Anche se la traduzione esatta di questa parola (epioúsios) 

rimane incerta, è chiaro che la domanda, in ogni caso, non si riduce a una esigenza di assicurarsi il futuro. Gesù 

invita i suoi discepoli a domandare giorno per giorno il nutrimento come egli aveva nutrito Israele nel deserto 

con la manna raccolta giorno per giorno (Es 16)». 
91 Cf. R. FABRIS, Matteo, 169. 
92 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 336: «tà opheilḗmata sono anzitutto i debiti in denaro, e il loro condono 

può essere sentito come un grande regalo». 
93 R. FABRIS, Matteo, 170. Cf. J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 336. 



- 41 - 

 

 Sorprende anche il fatto che il perdono divino sembra essere condizionato da quello umano. 

Si tratta di un tema caratteristico di Matteo (cf. Mt 5,23s; 6,14s; 7,1; 18,23-35) e della lettera-

tura giudaica94. Citiamo, a questo proposito, un passo tratto dal libro del Siracide: 
 

 Chi si vendica subirà la vendetta del Signore, il quale tiene sempre presenti i suoi peccati. Perdona 

l’offesa al tuo prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati. Un uomo che resta in 

collera verso un altro uomo, come può chiedere la guarigione al Signore? Lui che non ha misericor-

dia per l’uomo suo simile, come può supplicare per i propri peccati? Se lui, che è soltanto carne, 

conserva rancore? chi espierà per i suoi peccati? (Sir 28,1-5). 
 

 Questa domanda del Padre Nostro certamente non vuol dire che l’agire di Dio sia condizio-

nato da quello umano95. L’interpretazione di questa petizione va essenzialmente in due dire-

zioni: da un lato, il testo suggerisce che la preghiera di supplica necessita di essere sostenuta 

da una condotta di vita che la favorisca96; d’altro canto, è molto probabile che il perdono di Dio 

di cui stiamo parlando non è quello che riceviamo ora, ma quello che ci attende al termine del 

nostro pellegrinaggio terreno. Interessante, su questo, quanto osservato da R. Fabris: 
 

 Per una corretta interpretazione di questo testo si devono distinguere due diverse situazioni di 

perdono divino: quella iniziale, dove il perdono è incondizionato in quanto inaugura il processo di 

salvezza, al quale il discepolo deve corrispondere con fedeltà e perseveranza; quella finale connessa 

con il giudizio definitivo che presuppone l’esercizio della misericordia, 7,1-2. Data la preoccupa-

zione pratica ed ecclesiale del vangelo di Matteo è su quest’ultimo aspetto che cade l’accento della 

[…] richiesta del Padre nostro e del suo breve commento aggiunto alla fine, Mt 6,14-15. […]. Perciò 

il perdono fraterno, dato con generosità, più che una prestazione umana alla quale è subordinato 

quello divino, è un impegno talmente serio che decide della salvezza definitiva97. 
 

 Sulla stessa linea abbiamo J. Gnilka: «Anche l’aoristo aphḗkamen (abbiamo rimesso) nella 

proposizione aggiuntiva indica un atto che avviene una volta sola, per così dire la cancellatura 

finale che l’uomo deve tracciare condonando ai propri debitori prima di giungere al giudizio di 

Dio»98. 
 

 La terza domanda è formulata nel modo seguente: «“e non farci entrare in tentazione”» (Mt 

6,13a). La tentazione a cui il testo fa riferimento non è la tribolazione attesa per la fine dei 

tempi (cf. Mt 24,15-25). La richiesta rimanda piuttosto alle tentazioni in cui ci si imbatte nella 

vita di tutti i giorni. I paralleli giudaici supportano questa interpretazione: «Non mi condurre 

nella violenza del peccato […] della colpa […] della tentazione»99; «ricordati di me e non di-

menticarmi e non mi fare entrare in difficoltà. Allontana da me il peccato della mia giovinezza 

e le mie colpe non siano ricordate a mio danno» (11Q5 XXIV, 10-11)100. 

 
94 U. LUZ, Matteo, I, 512, n. 5, osserva che nel trattato talmudico Joma 8,9 troviamo scritto: «nel giorno 

dell’espiazione Dio non espia i peccati dell’uomo verso i suoi simili finché l’uomo non abbia ottenuto il perdono 

da parte del suo simile». L’esegeta tedesco aggiunge anche: «Spesso è attestata l’idea di base secondo cui il cielo 

ha pietà di coloro che hanno pietà degli uomini». 
95 R. FABRIS, Matteo, 171: «(non) si può immaginare che il perdono divino sia condizionato o commisurato 

da quello umano, preso come modello». J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 337: «Ciò non significa affatto che 

l’uomo, con la propria disponibilità al perdono, compia un’azione per cui possa esigere da Dio la remissione dei 

propri debiti». 
96 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 512. 
97 R. FABRIS, Matteo, 171. 
98 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 337. 
99 H.L. STRACK – P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, I, München 

1951-19563, 422. 
100 F. G. MARTÍNEZ, Testi di Qumran, Paideia, Brescia 20032, 498. 



- 42 - 

 

 L’espressione «non farci entrare» solleva alcune difficoltà. Si ha l’impressione che chi con-

duce il Battezzato in una situazione di tentazione sia Dio stesso. Ecco allora che l’orante sup-

plica il Signore perché non compia tale azione. Questo tipo di interpretazione ovviamente non 

è possibile, perché in contraddizione con quei passi della Scrittura secondo i quali Dio non 

tenta nessuno al male (Sir 15,11-20; Gc 1,13). Al massimo possiamo dire che la tentazione, il 

cui artefice è Satana, viene permessa da Dio, alla cui signoria tutto è sottomesso101. Il testo 

esorta comunque il lettore a pregare il Padre affinché non permetta che il Battezzato aderisca o 

soccomba alla tentazione102. A questo proposito, citiamo un passaggio importante di J. Ratzin-

ger: «(Con questa domanda del Padre Nostro) diciamo a Dio: “So che ho bisogno di prove 

affinché la mia natura si purifichi. Se tu decidi di sottopormi a queste prove, se […] dai un po’ 

di mano libera al Maligno, allora pensa, per favore, alla misura limitata delle mie forze. Non 

credermi troppo capace. Non tracciare troppo ampi i confini entro i quali posso essere tentato, 

e siimi vicino con la tua mano protettrice quando la prova diventa troppo ardua per me”»103. 
 

 La quarta ed ultima domanda incentrata sui bisogni dell’uomo è: «“ma liberaci104 dal Mal-

vagio”» (Mt 6,13b). Una questione sulla quale si è sempre discusso riguarda la traduzione 

dell’aggettivo ponērós. Va inteso come un neutro («male») o come un maschile («Malvagio», 

«Maligno»)105? Matteo usa ponērós come un neutro in ben diciannove occasioni (Mt 

5,11.39.45; 6,23; 7,11.17.18; 9,4; 12,34.35.39.45; 13,49; 15,19; 16,4; 18,32; 20,15; 22,10; 

25,26), come un maschile in tre (Mt 5,37; 13,19.38). Tenendo conto di quanto siano numerose 

le ricorrenze di ponērós al neutro in Matteo, non possiamo escludere del tutto l’idea che qui 

Gesù chieda ai discepoli di pregare per essere liberati da vari tipi di mali come la malattia, 

l’angustia, gli uomini cattivi e l’istinto perverso106. Tuttavia, l’interpretazione di ponērós al 

maschile, lungi dall’essere esclusa, sembra destare particolare interesse, in quanto, esortando 

il lettore a pregare per essere liberato da colui che sta dietro la tentazione, Satana, fa progredire 

il testo in maniera significativa107. 

  

 
101 BIBBIA TOB, nota i, con riferimento a Mt 6,13: «niente sfugge al sovrano dominio di Dio, nemmeno la 

tentazione e il potere di satana; donde la formula non farci entrare nella tentazione». 
102 Cf. R. FABRIS, Matteo, 172. 
103 J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, I, 195. 
104 Il verbo greco che abbiamo tradotto con «liberaci» è rýomai («strappo», «riscatto», «libero»). 
105 La Bibbia TOB, nota a, con riferimento a Mt 6,9, traduce così Mt 6,13b: «ma liberaci dal Tentatore». 

A. POPPI, Nuova sinossi dei quattro vangeli, Messaggero, Padova 2006, traduce: «ma liberaci dal malvagio». 
106 Così U. LUZ, Matteo, I, 514. 
107 R. FABRIS, Matteo, 173: «L’uso di questo vocabolo in Matteo fa propendere per l’interpretazione perso-

nale, “maligno”, Mt 13,19.38». J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, I, 340: «Il v. 13b, in quanto formulazione paral-

lela alla sesta domanda, lascia supporre piuttosto la liberazione dal maligno in senso personale. […]. In questo 

modo si ha una corrispondenza anche con 13,19.38, passi che vanno attribuiti alla redazione matteana. Il disce-

polo non è abbandonato all’essere malvagio, non deve essergli strappato dalle mani, ma deve piuttosto essere 

tolto dalla zona di pericolo, via e lontano dal malvagio». 



- 43 - 

 

2.5 Matteo 17,1-9 

2.5.1 Traduzione del testo 
 1E, dopo sei giorni, Gesù prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni, il fratello di lui e con-

duce loro su un alto monte, loro soli. 

 2E fu trasfigurato davanti a loro e brillò, il volto di lui, come il sole, e le sue vesti divennero 

bianche come la luce. 3Ed ecco, apparvero loro Mosè ed Elia, che stavano conversando con lui. 
4Ora, prendendo la parola, Pietro disse a Gesù: «Signore, è bello per noi essere qui; se vuoi, 

farò qui tre tende, per te una, per Mosè una e per Elia una». 

 5Mentre egli stava ancora parlando, ecco, una nube luminosa adombrò loro ed ecco una voce 

dalla nube che diceva: «Questi è l’amato Figlio mio, nel quale mi sono compiaciuto: Ascoltate 

lui!». 6Avendo udito, i discepoli caddero sulla loro faccia108 (faccia a terra) e temettero grande-

mente. 

 7Ma Gesù, avvicinatosi e toccatili, disse: «Alzatevi e non temete». 8Ora, alzati i loro occhi, 

non videro nessuno se non lui, Gesù solo. 

 9Mentre scendevano dal monte, Gesù comandò loro dicendo: «Non raccontate a nessuno la 

visione, finché il Figlio dell’uomo non sia risuscitato dai morti». 

2.5.2 Passi paralleli 

 Il brano che stiamo prendendo in esame ha dei paralleli negli altri due Sinottici: Mc 9,2-9; 

Lc 9,28-36. Vediamo se tra questi testi vi sono delle differenze che aiutano a comprendere 

meglio la specificità dell’episodio così come ci viene presentato da Matteo. 
 

 Il primo paragone che vogliamo fare è con Mc 9,2-9: leggendo con attenzione i due testi, ci 

si accorge subito che Matteo ha un particolare assente in Marco: «il suo volto brillò come il 

sole» (Mt 17,2b). Nel corso dell’esegesi, vedremo che questo dettaglio ci aiuterà a comprendere 

meglio come Matteo interpreta l’evento della trasfigurazione. 

 In Matteo invece manca un dettaglio presente in Marco, quando quest’ultimo arriva a parlare 

delle vesti bianche di Gesù: «nessun lavandaio sulla terra potrebbe rendere così bianche» (Mc 

9,3). È tipico di Matteo eliminare quelle espressioni piuttosto pittoresche di Marco, per andare 

al cuore del messaggio. 

 Altra differenza tra Matteo e Marco la troviamo a riguardo dell’appellativo usato da Pietro, 

quando si rivolge a Gesù. In Mc 9,5 abbiamo: «“Rabbì, è bello per noi essere qui”». In Mt 17,4 

invece troviamo: «“Signore, è bello per noi essere qui”». Questa differenza rimanda ad una 

caratteristica di Matteo, che è quella di porre sulle labbra dei discepoli storici di Gesù appella-

tivi tipici dell’epoca successiva alla Pasqua (cf. Mc 4,38: «“Maestro, non t’importa che siamo 

perduti?”», con Mt 8,25: «“Salvaci, Signore, siamo perduti!”»). 

 Un’ultima differenza che vogliamo evidenziare è legata al timore dei discepoli. In Mc 9,6 i 

discepoli sono intimoriti dalla visione di Gesù trasfigurato in dialogo con Mosè ed Elia. In Mt 

17,4, invece, non si segnala alcuna reazione emotiva dinanzi a quest’apparizione, mentre il 

motivo del timore, maggiormente sviluppato, viene spostato in avanti e legato all’ascolto della 

voce del Padre (Mt 17,6s)109. 
 

 
108 La Bibbia Nova Vulgata traduce: epì prósōpon autōn («sulla loro faccia») con: «in faciem suam». 
109 R. FABRIS, Matteo, 382, commentando Mt 17,7, osserva che coloro che Gesù invita ad alzarsi, sono dei 

discepoli tramortiti dalla conclusione della teofania, ossia dall’ascolto del messaggio proveniente dalla nube lu-

minosa. 



- 44 - 

 

 Il secondo paragone che vogliamo fare è con Lc 9,28-36: Una prima differenza è di ordine 

cronologico. Mt 17,1 (in sintonia con Mc 9,2) afferma che la trasfigurazione avviene sei giorni 

dopo il primo annuncio della morte e risurrezione di Gesù. Secondo Lc 9,28 la trasfigurazione 

avviene invece circa otto giorni dopo questa predizione. L’espressione circa otto giorni, va 

letta in riferimento ai lettori greco-romani verso i quali Luca indirizza il proprio scritto. Per 

essi, infatti, circa otto giorni equivale a circa una settimana. Luca dovrebbe aver inteso 

l’espressione «dopo sei giorni» di Marco e Matteo come un modo per indicare una settimana110. 

 Rispetto a Matteo, Luca aggiunge che l’episodio della trasfigurazione avviene mentre Gesù 

è in preghiera (Lc 9,29). Il terzo Evangelista, particolarmente sensibile alla preghiera di Gesù 

(cf. Lc 3,21; 5,16; 6,12; 9,18; 11,1), lascia intendere che l’intima comunione tra il Padre e il 

Figlio si riflette sul volto e sulle vesti di lui in maniera particolarmente luminosa111. 

 Altro aspetto tipicamente lucano del racconto incentrato sulla Trasfigurazione è dato dal 

contenuto del dialogo tra Gesù, Mosè ed Elia, sconosciuto, stando a Marco e Matteo. In Lc 

9,31 si rivela che i due personaggi apparsi sulla scena conversano con Gesù dell’esodo che egli 

stesso sta per compiere a Gerusalemme. In tal modo, Luca mostra in maniera più marcata che 

la trasfigurazione di Gesù è un anticipo di quello status in cui Gesù si troverà dopo essere 

passato (esodo) da questo mondo al Padre (cf. Gv 13,1). 

 Da ultimo, in Luca manca l’ingiunzione che Gesù rivolge ai discepoli, secondo la quale essi 

non devono raccontare a nessuno questo episodio, finché il Figlio dell’Uomo non sia risuscitato 

dai morti (Mt 17,9; Mc 9,9). In tal modo, il terzo Evangelista presenta il silenzio di Pietro, 

Giovanni e Giacomo non tanto come l’effetto di un comando, quanto come l’atteggiamento che 

spontaneamente si assume quando ci si trova davanti ad un evento soprannaturale di cui non si 

riesce a comprenderne tutta la portata112. 

2.5.3 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (Mt 17,1-9) si differenzia dal precedente (Mt 16,24-28) in-

nanzitutto a motivo dei personaggi: in Mt 16,24-28, Gesù si rivolge a tutti i discepoli. In Mt 

17,1-9, Gesù prende con sé soltanto Pietro, Giovanni e Giacomo. Altra differenza riguarda il 

luogo: quanto narrato in Mt 16,24-28 si svolge nella regione di Cesarea di Filippo (cf. Mt 

16,13), mentre la trasfigurazione avviene su un monte alto, del quale però non si danno ulteriori 

specificazioni. Un terzo elemento che contribuisce a distinguere i due racconti è dato dalla 

cesura temporale che troviamo in Mt 17,1: «sei giorni dopo». Da ultimo il tema: in Mt 16,24-

28 si enucleano quali sono le condizioni per seguire Gesù. Mt 17,1-9 invece è incentrato sulla 

Trasfigurazione. 
 

 Il testo di cui stiamo facendo l’esegesi (Mt 17,1-9) si distingue dal successivo (Mt 17,10-

13) in maniera non molto marcata. Elementi di distinzione sono il luogo: la Trasfigurazione 

avviene sul monte, mentre la discussione tra Gesù, Pietro, Giovanni e Giacomo che ne segue 

si attua mentre scendono dal monte. Altra differenza è data dal tema: in Mt 17,1-9 si narra la 

Trasfigurazione, mentre in Mt 17,10-13 si discute sul ritorno di Elia, realizzatosi con Giovanni 

il Battista, e sulle sofferenze del Figlio dell’Uomo. 

 
110 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 342. J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret. Dal Battesimo alla 

Trasfigurazione, I, ed. Vaticana, Roma 2007, 353-354, secondo il quale, in sostanza, «le indicazioni temporali di 

Matteo, Marco e Luca concorderebbero». 
111 Cf. J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret, I, 357. 
112 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 347. 



- 45 - 

 

2.5.4 Struttura del brano 

Il testo che stiamo per meditare può essere suddiviso in cinque parti. 
 

La prima unità menziona la salita di Gesù con Pietro, Giacomo e Giovanni sul monte (v. 1). 
 

La seconda parte può essere definita come “scena di visione” (vv. 2-4): 

• Trasfigurazione di Gesù davanti ai tre discepoli (v. 2). 

• Mosè ed Elia appaiono a Pietro, Giacomo e Giovanni (v. 3). 

• Reazione di Pietro (v. 4). 
 

La sezione centrale è focalizzata sull’identità di Gesù rivelata ai tre apostoli (vv. 5-6): 

• Gesù: amato dal Padre e ascoltato dai suoi seguaci (v. 5). 

• Reazione dei discepoli (v. 6). 
 

La quarta parte del brano presenta Gesù di nuovo solo con i tre apostoli (vv. 7-8): 

• Gesù esorta Pietro, Giacomo e Giovanni a non temere (v. 7). 

• Gli occhi dei tre discepoli solo su Gesù (v. 8). 
 

Nell’ultima unità, Gesù, scendendo dal monte, lascia ai suoi seguaci una consegna (v. 9). 

2.5.5 La forma letteraria 

 La narrazione avente per oggetto la trasfigurazione di Gesù può essere definita racconto di 

teofania113. 

 A questo si aggiunga che nella scena della trasfigurazione confluiscono anche elementi tratti 

dalla letteratura apocalittica quali la visione del divino o l’ascolto della sua parola; lo spavento; 

il cadere con la faccia a terra; l’essere toccati e risollevati da parte di un personaggio celeste 

(cf. Dn 8,15-18; 10,9s). 

2.5.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Il testo a cui Matteo ha fatto riferimento per stendere la propria narrazione altro non è che 

Mc 9,2-9. Matteo ha operato qualche modifica al testo di Marco, già vista nel paragrafo dedi-

cato al paragone Sinottico. 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Risulta praticamente impossibile ricostruire un’eventuale stratificazione del testo, che par-

tendo da un nucleo storico, si sia sviluppata fino a raggiungere la forma consegnataci da Mc 

9,2-9. 

c) Affinità con racconti biblici, feste ebraiche e rituali dell’antichità 

 L’episodio della trasfigurazione, come vedremo in seguito, ha sullo sfondo il racconto della 

creazione, la figura di Mosè e la festa delle capanne. 

 A questo si aggiunga che il noto esegeta U. Luz intravede un collegamento tra la scena della 

trasfigurazione ed il rituale di intronizzazione del re-dio che si svolgeva in Egitto. Esso si rea-

lizzava in tre fasi: a) elevazione del sovrano e sua partecipazione alla vita celeste; b) presenta-

zione del re-dio alle potenze celesti; c) conferimento dell’autorità al sovrano. Secondo il 

 
113 J. GNILKA, Il vangelo di Matteo, II, 142. 



- 46 - 

 

prof. Luz, si potrebbe vedere un’affinità tra l’episodio della trasfigurazione di Gesù e l’eleva-

zione del sovrano, a cui è associata la sua partecipazione alla vita celeste. Al contrario, il 

dialogo tra Gesù, Mosè ed Elia non può essere assimilato alla presentazione del re-dio alle 

potenze celesti. Similmente, nella scena della trasfigurazione non compare un conferimento di 

autorità a Gesù114. 

d) Storicità dell’evento 

 Secondo U. Luz, il racconto della trasfigurazione è una leggenda che, oltre ad attingere alla 

tradizione mosaica e al rituale di intronizzazione del faraone, si arricchisce di elementi pro-

pri115. 

 Risulta difficile condividere l’opinione dell’esegeta tedesco. A riprova di quanto il racconto 

della trasfigurazione pervenuto sino a noi sia fondato storicamente, possiamo citare il vangelo 

secondo Giovanni, nel quale, con una velata allusione all’episodio in questione, vengono ripor-

tate queste parole del Padre: «Venne dunque una voce dal cielo: “L’ho glorificato e di nuovo 

lo glorificherò”» (Gv 12,28b). 

 Riguardo alla storicità della trasfigurazione, la posizione del prof. G. Rossé sembra più equi-

librata: 
 

 Per dare origine a tale narrazione, è necessario un evento della vita di Gesù, anche se in seguito 

questo fatto soprannaturale può essere compreso come un’anticipazione dello stato glorioso del Ri-

sorto. 

 Rimane tuttavia vero che gli evangelisti non riferiscono il resoconto esatto e dettagliato del fatto, 

e saremo per esempio nell’impossibilità di sapere cosa esattamente è accaduto. Siamo in presenza 

di un evento divino che riguarda Gesù e di cui furono testimoni alcuni discepoli, ma che viene rac-

contato mediante linguaggio e categorie bibliche, in particolare con l’uso di schemi di teofania presi 

dall’Esodo e dalla letteratura apocalittica116. 
 

2.5.7 Spiegazione del brano 

a) Gesù prende in disparte Pietro, Giacomo e Giovanni e li fa salire su un alto monte (Mt 17,1) 

 L’episodio della Trasfigurazione inizia con un’indicazione di tipo cronologico: Sei giorni 

dopo. A questa informazione sono state date diverse interpretazioni di grande interesse. Le 

presentiamo tutte, perché ognuna aiuta a comprendere meglio l’avvenimento. 

 Alcuni studiosi vedono nell’espressione sei giorni dopo un importante segnale linguistico 

che funge da collegamento tra il primo annuncio del mistero pasquale (Mt 16,21) e l’episodio 

della Trasfigurazione. Quest’ultima sarebbe una sorta di “resa drammatica” di quanto Gesù 

avrebbe annunciato precedentemente. In altre parole, Gesù, diventando brillante come il sole, 

rivela anticipatamente la gloria di cui sarà rivestito dopo la sua risurrezione dai morti. Con-

ferma, in una modalità diversa, quanto aveva già manifestato ai suoi discepoli circa la propria 

morte e risurrezione. 

 Qualche autore vede nell’indicazione sei giorni dopo un’allusione al “settimo giorno”. Nel 

libro della Genesi, la creazione dell’universo è scandita in sei giorni (Gn 1,1-2,4a). Nel settimo 

giorno, Dio portò a compimento il lavoro che aveva fatto e cessò nel settimo giorno da ogni 

 
114 Cf. U. Luz, Matteo, II, 630.632. 
115 Cf. U. Luz, Matteo, II, 632. 
116 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 341. 



- 47 - 

 

suo lavoro che aveva fatto (Gn 2,2). Secondo questa interpretazione, Gesù trasfigurato antici-

perebbe in sé il compimento della creazione. In altre parole, sarebbe l’icona di come appari-

remo quando — dopo che saremo stati risuscitati dai morti — si sarà compiuta definitivamente 

la storia della salvezza. In effetti, la lettera ai Colossesi presenta Gesù come il primogenito di 

quelli che risorgono dai morti (Col 1,18). 

 Altri vedono nella scena della Trasfigurazione un riferimento al libro dell’Esodo. Nel con-

testo dell’alleanza sinaitica, Dio invita Mosè a salire sul Sinai per ricevere le tavole della legge. 

Mosè sale con il suo aiutante Giosuè (Es 24,12s). In seguito, il testo riferisce che la gloria del 

Signore venne a dimorare sul monte Sinai e la nube lo coprì per sei giorni. Al settimo giorno 

il Signore chiamò Mosè dalla nube (Es 24,16). Gesù che sale sul monte dopo sei giorni rappre-

senterebbe il nuovo Mosè, il depositario della nuova ed eterna alleanza sigillata con il proprio 

sangue. 

 Da ultimo, nell’indicazione sei giorni dopo si potrebbe vedere un riferimento alla Festa delle 

Capanne. Essa si svolgeva in autunno, sei giorni dopo lo Yom Kippur, il “Giorno del Perdono” 

(cf. Lv 23,34). Durante questa festa, che durava una settimana, si costruivano delle capanne – 

sui tetti delle case o nei giardini – e si viveva in esse (Ne 8,13-18). La festa, probabilmente di 

origine agricola, era stata reinterpretata in chiave storica ed escatologica. Durante questa setti-

mana si faceva memoria del periodo in cui Israele, nel suo cammino verso la terra promessa, 

aveva vissuto sotto le tende (Lv 23,42-43). Allo stesso tempo si prefigurava il mondo futuro, 

inaugurato dalla venuta del Messia e caratterizzato dal fatto che i giusti avrebbero vissuto sotto 

le tende. Una reminiscenza di questa aspettativa la troviamo in queste parole di Gesù riportate 

da Luca: «Fatevi degli amici con la ricchezza disonesta, perché quando questa verrà a mancare, 

essi vi accolgano nelle dimore eterne» (Lc 16,9). Le parole che Pietro dirà a Gesù: «Se vuoi, 

farò qui tre capanne» portano ad interpretare il testo sullo sfondo di questa festa. Nel corso 

della spiegazione vedremo come questa festa ebraica aiuti a capire meglio la portata della Tra-

sfigurazione. 
 

 Gesù non sale sul monte con tutti i discepoli e nemmeno con la cerchia dei Dodici. Prende 

con sé (paralambánō) solo Pietro, Giacomo e Giovanni. Questi personaggi emergono in un 

modo particolare in Matteo. Sono — insieme ad Andrea — tra i primi ed essere chiamati (Mt 

4,18-22) e a comparire nella lista degli apostoli (Mt 10,1-4). Pietro è la roccia su cui Gesù ha 

deciso di edificare la sua Chiesa (Mt 16,18), mentre Giacomo e Giovanni per primi si dichia-

reranno pronti a bere il calice della Passione con Gesù (cf. Mt 20,22). Non vi è dubbio, dunque, 

che essi hanno un ruolo del tutto peculiare anche all’interno del gruppo dei Dodici. Questi tre 

apostoli – almeno secondo il Primo Evangelista – vengono di nuovo presi in disparte (para-

lambánō) da Gesù per stare con lui nel Getsemani (Mt 26,37). Matteo sembra suggerire che 

quanti nella comunità ecclesiale hanno ruoli di responsabilità sono chiamati in primo luogo a 

sostare in disparte con Gesù. È necessario che trovino luoghi per ritirarsi e “conoscere” Gesù 

nell’ampiezza della sua divinità (Trasfigurazione) e nella sua profonda umanità (Getsemani). 

Colui che rappresenta il Signore dinanzi alla sua Sposa – la Chiesa – e dinanzi al mondo intero 

non può che avere gli stessi “lineamenti” di Cristo. La via per giungere a questo è l’intimità 

con Gesù, la comunione di vita con lui. 

 Gesù fa salire Pietro, Giacomo e Giovanni su un alto monte. Nel mondo biblico il monte è 

il luogo in cui Dio si manifesta. Basta pensare al Sinai, dove il Signore si è rivelato e ha dato 

al popolo d’Israele la sua legge. Gesù dunque, conducendo questi tre apostoli su un alto monte, 

lascia intendere che vuole introdurli ad una forte esperienza di Dio. 



- 48 - 

 

b) Gesù è il Cristo, l’eterno che “irrompe” nel tempo (Mt 17,2-4) 

 Giunti sul monte, Gesù viene trasfigurato (in greco abbiamo il verbo metamorphóō – cam-

biare forma – al passivo) davanti ai tre discepoli (v. 2). La sua intima comunione con Dio si 

manifesta ora in una forma inconsueta e provoca in Gesù dei mutamenti nel volto (che diviene 

splendente come il sole) e nelle vesti (che diventano bianche come la luce). Gesù appare ai 

discepoli nella gloria della risurrezione, quella di cui si “rivestirà” il mattino di Pasqua. Nel 

libro dell’Apocalisse, quando Giovanni vede il Risorto, rivela che il suo volto era come il sole 

quando splende in tutta la sua forza (Ap 1,16). Allo stesso tempo – come già abbiamo visto 

precedentemente – Gesù trasfigurato rivela il nostro “stato” futuro. Quest’intuizione è confer-

mata da un altro passo del Primo Vangelo dove Gesù afferma che, alla fine del mondo, i giusti 

splenderanno come il sole nel regno del Padre loro (Mt 13,43). 
 

 A questo punto appaiono ai tre apostoli Mosè ed Elia, nell’atto di parlare con Gesù (v. 3). 

Mentre in Luca si dice che l’argomento della loro conversazione è l’esodo che il Signore sta 

per compiere a Gerusalemme (Lc 9,31), in Matteo si afferma soltanto che comunicano con 

Gesù. L’accento è dunque sul dialogo tra loro tre. Sappiamo che Mosè ed Elia rappresentano 

la Legge e i Profeti. In un certo senso, simboleggiano tutto l’AT che “conversa” con Gesù. Già 

nel Discorso della Montagna, Gesù aveva detto di non essere venuto ad abolire la Legge, ma a 

darle compimento (5,17). In altre parole, ormai lui è la norma di vita per i discepoli. La loro 

condotta deve uniformarsi a quella del Figlio dell’uomo. Allo stesso tempo, è in Gesù che la 

profezia si attua pienamente. La parola di Dio si comunica all’uomo nell’Emmanuele, nel Dio 

con noi. 
 

 Pietro, estasiato dalla visione soprannaturale presentatasi ai suoi occhi, propone a Gesù la 

costruzione di tre tende (v. 4). Abbiamo già esposto precedentemente i significati che aveva la 

Festa delle Capanne al tempo di Gesù. Sullo sfondo di questa festività ebraica – nella quale si 

presume sia avvenuta la Trasfigurazione – Pietro ha compreso che, finalmente, sono giunti i 

tempi messianici. Gesù è il Cristo! In lui si sono inaugurati i tempi finali, nella sua persona 

l’eternità è entrata nel tempo e vi ha fatto filtrare la propria luce. 

c) Gesù: il Figlio amato dal Padre, ascoltato dai discepoli (Mt 17,5-6) 

 Mentre Pietro sta ancora parlando, una nube luminosa adombra i presenti. Nella letteratura 

biblica la nube rivela, e allo stesso tempo cela, la presenza di Dio (cf. Es 19,16; 40,34-38). Dio 

dunque si rende presente in questo grandioso scenario e – riprendendo quanto rivelato solen-

nemente nella scena del battesimo del Signore (Mt 3,17) – manifesta a Pietro, Giacomo e Gio-

vanni la vera identità di Gesù. 

 Egli è, innanzi tutto, il Figlio amato. Questa espressione potrebbe costituire un rimando alla 

prova a cui Dio sottopose Abramo quando gli disse: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che 

ami, Isacco, va’ nel territorio di Mòria e offrilo in olocausto su di un monte che io ti indicherò» 

(Gn 22,2). Alla fine Isacco fu risparmiato (Gn 22,12). Si trattava solo di una prova a cui Dio 

aveva voluto sottoporre l’anziano patriarca (Gn 22,12). Quell’offerta da cui fu risparmiato 

Isacco, il Padre l’accoglie da Gesù. Egli è il Figlio amato che versa il proprio sangue per molti, 

in remissione dei peccati (cf. Mt 26,28). 

 Gesù è anche oggetto di compiacimento da parte del Padre. Anche qui abbiamo un’allusione 

all’AT, in modo particolare al primo Carme del Servo del Signore di cui parla il profeta Isaia: 

Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito su 

di lui; egli porterà il diritto alle nazioni (Is 42,1). Il dono che Gesù fa della propria vita non è 



- 49 - 

 

un incidente di percorso. È un’offerta che rientra nella dinamica di servizio che caratterizza 

tutta la sua missione (cf. Mt 20,28). Questo è ciò di cui Dio si compiace. 

 Da ultimo, la voce proveniente dalla nube invita Pietro, Giacomo e Giovanni ad ascoltare il 

Figlio. Ancora una volta il ricorso all’AT può venirci in aiuto. Nel lungo discorso che Mosè 

rivolge ad Israele nel libro del Deuteronomio, ad un certo punto troviamo: «Il Signore, tuo Dio, 

susciterà per te, in mezzo a te, tra i tuoi fratelli, un profeta pari a me. A lui darete ascolto» (Dt 

18,15). Gesù è il nuovo Mosè; il depositario della legge divina; la parola stessa di Dio fattasi 

carne per noi (cf. Gv 1,14). 
 

 I tre apostoli, udita la voce, cadono con la faccia a terra e sono presi da grande timore. È la 

reazione dell’uomo dinanzi alla manifestazione di Dio (cf. Mt 9,8; 14,26; 27,54; 28,5.10). 

d) Gesù, l’unica luce a cui guardare (Mt 17,7-8) 

 Ormai la voce proveniente dalla nube è uscita dalla scena. Gesù, con la sua consueta bene-

volenza, si avvicina ai tre discepoli esortandoli ad alzarsi e a non avere paura. 

 Essi, levati i loro occhi, non vedono più nessuno se non lui, Gesù solo. Dunque è Gesù, e 

nessun altro, colui che il Padre ha presentato come il proprio Figlio sommamente amato. Ogni 

discepolo ha in lui la luce che illumina il cammino della propria vita (cf. Sal 119,105). 

e) Gesù che dona la propria vita come nucleo centrale dell’apostolato (Mt 17,9) 

 Mentre discendono dal monte, Gesù ordina a Pietro, Giacomo e Giovanni di non riferire a 

nessuno quanto hanno visto, finché il Figlio dell’uomo non sia risorto dai morti. Non si può 

annunciare che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio, il riferimento della nostra vita, prima che sia 

passato attraverso la morte e l’abbia vinta. Solo così diventa chiaro che il Signore è colui che 

ha incarnato pienamente la dinamica del servizio, del dono di sé. Le conseguenze che ne deri-

vano per ogni discepolo sono chiare… 

2.5.8 Il messaggio del brano nel contesto 

 L’episodio della Trasfigurazione sviluppa quello della confessione messianica di Pietro (Mt 

16,13-20) e del primo annuncio della morte e risurrezione di Gesù (Mt 16,21-28). 

 Nella regione di Cesarea di Filippo, Pietro, per rivelazione del Padre, dichiara la messianicità 

di Gesù e la sua figliolanza divina (Mt 16,16). L’identità di Gesù ora è proclamata dal Padre in 

tutta la sua ampiezza. Gesù, in qualità di Figlio, necessita non solo di essere confessato, ma 

soprattutto ascoltato. 

 In modo particolare, per i discepoli è necessario ascoltare (cioè accogliere) quanto Gesù ha 

detto sulla sua sofferenza, morte e risurrezione (Mt 16,21). Il Figlio di Dio non rientra nelle 

loro categorie. L’uomo deve rinnegare se stesso per entrare in comunione con Gesù così come 

egli si è rivelato. Stessa cosa dicasi per il cammino che il Figlio di Dio esige dai suoi discepoli: 

perdere la propria vita a causa sua per ritrovarla (Mt 16,25). 

 Il precedente annuncio della risurrezione del Figlio dell’uomo (Mt 16,21) viene ora rivelato 

in tutto il suo fulgore a tre apostoli. Questo infonde in loro la speranza che la vittoria di Gesù 

sulla morte veramente si realizzerà, anche quando sembra che quest’ultima abbia la meglio sul 

Figlio dell’uomo. 

 Nel brano che segue (Mt 17,10-13) si menziona il Battista. In lui si è realizzata la venuta di 

Elia, il precursore del Messia. Grazie all’episodio della Trasfigurazione sappiamo che questo 

Messia è Gesù. 



- 50 - 

 

 Mentre scendono dal monte, Gesù ancora una volta parla della sua Passione (Mt 17,12). 

Tuttavia, il lettore ormai è animato dalla speranza che il Figlio di Dio ha il potere di trasfigurare 

e superare il dolore, nonché la morte.  



- 51 - 

 

2.6 Marco 4,1-20 

2.6.1 Traduzione del testo 

 1E di nuovo iniziò ad insegnare lungo il mare; e si raduna presso di lui una folla enorme, 

cosicché egli, salito in una varca, sedeva nel mare, e tutta la folla era presso il mare, sulla terra. 
2E li ammaestrava con molte parabole e diceva loro nel suo insegnamento: 3«Ascoltate. Ecco, 

uscì il seminatore a seminare. 4E avvenne che, mentre seminava, una parte cadde lungo la 

strada, e vennero gli uccelli e la divorarono. 5E un’altra parte cadde sul terreno sassoso, dove 

non c’era molta terra, e subito spuntò per non avere profondità di terra. 6E, quando si levò il 

sole, fu bruciata e, per non avere radice, fu seccata. 7E un’altra parte cadde tra le spine, e creb-

bero, le spine, e la soffocarono, e frutto non diede. 8E altre parti caddero sulla terra buona e 

davano frutto salendo e crescendo e portavano uno trenta, uno sessanta, uno cento». 9E diceva: 

«Chi ha orecchi per ascoltare, ascolti». 

 10E, quando fu solo, lo interrogavano quelli intorno a lui con i Dodici sulle parabole. 11E 

diceva loro: «A voi è stato dato il mistero del regno di Dio; ma a quelli di fuori tutto avviene 

in parabole, 12affinché guardando guardino e non vedano, e ascoltando ascoltino e non com-

prendano, perché non si convertano e sia loro perdonato». 

 13E dice loro: «Non sapete questa parabola, e come conoscerete tutte le parabole? 14Il semi-

natore semina la parola. 15Ora, questi sono quelli lungo la via, dove è seminata la parola e 

quando ascoltano, subito viene Satana e toglie la parola seminata in loro. 16E questi sono quelli 

seminati sui terreni rocciosi, i quali, quando ascoltano la parola, subito, con gioia, la accolgono, 
17e non hanno radice in se stessi ma sono di corta durata, in seguito, sopraggiunta una tribola-

zione o una persecuzione a causa della parola, subito sono scandalizzati. 18E altri sono quelli 

seminati tra le spine: questi sono coloro che ascoltano la parola, 19ma le preoccupazioni del 

mondo e la seduzione della ricchezza e le bramosie circa le altre cose, entrando, soffocano la 

parola e diventa infruttuosa. 20E quelli seminati sulla terra buona sono coloro che ascoltano la 

parola, la accolgono e portano frutto, uno trenta, uno sessanta, uno cento». 

2.6.2 Passi paralleli 

 Il testo di cui ci stiamo occupando ha dei paralleli in tutti gli altri Sinottici. Viene riportato 

anche dal vangelo secondo Tommaso. Essendo l’insieme dato dalla parabola del seminatore e 

dalla sua spiegazione piuttosto lungo, mettiamo in sinossi i vangeli nei quali esso è riportato. 

 

Mc 4,1-20 Mt 13,1-23 Lc 8,4-15 VgTm 9 
1Cominciò di nuovo 

a insegnare lungo il 

mare. Si riunì attorno 

a lui una folla 

enorme, tanto che 

egli, salito su una 

barca, si mise a se-

dere stando in mare, 

mentre tutta la folla 

era a terra lungo la 

riva. 2Insegnava loro 

molte cose con para-

bole e diceva loro nel 

1Quel giorno Gesù 

uscì di casa e sedette 

in riva al mare. 2Si ra-

dunò attorno a lui 

tanta folla che egli 

salì su una barca e si 

mise a sedere, mentre 

tutta la folla stava 

sulla spiaggia. 3Egli 

parlò loro di molte 

cose con parabole. E 

disse: «Ecco, il semi-

4Poiché una grande 

folla si radunava e 

accorreva a lui gente 

da ogni città, 

 

 

 

 

 
 

Gesù disse con una 

parabola: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 52 - 

 

suo insegnamento: 
3«Ascoltate. Ecco, il 

seminatore uscì a se-

minare. 4Mentre se-

minava, una parte 

cadde lungo la 

strada; vennero gli 

uccelli e la mangia-

rono. 5Un’altra parte 

cadde sul terreno sas-

soso, dove non c’era 

molta terra; e subito 

germogliò perché il 

terreno non era pro-

fondo, 6ma quando 

spuntò il sole, fu bru-

ciata e, non avendo 

radici, seccò. 7Un’al-

tra parte cadde tra i 

rovi, e i rovi creb-

bero, la soffocarono e 

non diede frutto. 8Al-

tre parti caddero sul 

terreno buono e die-

dero frutto: spunta-

rono, crebbero e re-

sero il trenta, il ses-

santa, il cento per 

uno». 9E diceva: 

«Chi ha orecchi per 

ascoltare, ascolti!». 
10Quando poi furono 

da soli, quelli che 

erano intorno a lui in-

sieme ai Dodici lo in-

terrogavano sulle pa-

rabole. 11Ed egli di-

ceva loro: «A voi è 

stato dato il mistero 

del regno di Dio; per 

quelli che sono fuori 

invece tutto avviene 

in parabole, 
 

 

 

 

 

natore uscì a semi-

nare. 4Mentre semi-

nava, una parte cadde 

lungo la strada; ven-

nero gli uccelli e la 

mangiarono. 5Un’al-

tra parte cadde sul 

terreno sassoso, dove 

non c’era molta terra; 

germogliò subito, 

perché il terreno non 

era profondo, 6ma 

quando spuntò il 

sole, fu bruciata e, 

non avendo radici, 

seccò. 7Un’altra parte 

cadde sui rovi, e i 

rovi crebbero e la 

soffocarono. 8Un’al-

tra parte cadde sul 

terreno buono e diede 

frutto: il cento, il ses-

santa, il trenta per 

uno. 9Chi ha orecchi, 

ascolti». 

 

 

 

 

 

 
10Gli si avvicinarono 

allora i discepoli e gli 

dissero: «Perché a 

loro parli con para-

bole?». 11Egli rispose 

loro: «Perché a voi è 

dato conoscere i mi-

steri del regno dei 

cieli, ma a loro non è 

dato. 

 

 
12Infatti a colui che 

ha, verrà dato e sarà 

nell’abbondanza; ma 

a colui che non ha, 

sarà tolto anche 

 
5«Il seminatore uscì a 

seminare il suo seme. 

Mentre seminava, 

una parte cadde 

lungo la strada e fu 

calpestata, e gli uc-

celli del cielo la man-

giarono. 6Un’altra 

parte cadde sulla pie-

tra e, appena germo-

gliata, 

 

 

 

seccò per mancanza 

di umidità. 7Un’altra 

parte cadde in mezzo 

ai rovi e i rovi, cre-

sciuti insieme con 

essa, la soffocarono. 
8Un’altra parte cadde 

sul terreno buono, 

germogliò e fruttò 

cento volte tanto». 

Detto questo, 

esclamò: «Chi ha 

orecchi per ascoltare, 

ascolti!». 
 

9I suoi discepoli lo 

interrogavano sul si-

gnificato della para-

bola. 10Ed egli disse: 

«A voi è dato cono-

scere i misteri del re-

gno di Dio, ma agli 

altri solo con para-

bole, 

 

 

 

 

 

Gesù ha detto: Ecco, 

il seminatore uscì, 

riempì la sua mano e 

gettò i semi. Alcuni 

caddero sulla strada. 

Vennero gli uccelli e 

li raccolsero. Altri 

caddero sopra la roc-

cia, ma non emisero 

radici giù nella terra 

né produssero spiga 

in alto. Altri caddero 

sopra le spine. Que-

ste soffocarono il 

seme e il verme li di-

vorò. Alcuni caddero 

sulla terra buona e 

questa diede buon 

frutto in alto e recò 

ora sessanta, ora cen-

toventi granelli, ogni 

spiga. 



- 53 - 

 

 

12affinché guardino, 

sì, ma non vedano, 

ascoltino, sì, ma non 

comprendano, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
perché non 

 

 

 

 

si convertano e venga 

loro perdonato». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
13E disse loro: «Non 

capite questa para-

bola, e come potrete 

comprendere tutte le 

parabole? 14Il semi-

natore semina la Pa-

rola. 15Quelli lungo la 

strada sono coloro 

nei quali viene semi-

nata la Parola, ma, 

quello che ha (< Mc 

4,25). 
13Per questo a loro 

parlo con parabole: 

perché guardando 

non vedono, udendo 

non ascoltano e non 

comprendono. 14Così 

si compie per loro la 

profezia di Isaia che 

dice: Udrete, sì, ma 

non comprenderete, 

guarderete, sì, ma 

non vedrete. 15Perché 

il cuore di questo po-

polo è diventato in-

sensibile, sono di-

ventati duri di orec-

chi e hanno chiuso gli 

occhi, perché non ve-

dano con gli occhi, 

non ascoltino con gli 

orecchi e non com-

prendano con il cuore 

e non si convertano e 

io li guarisca! 16Beati 

invece i vostri occhi 

perché vedono e i vo-

stri orecchi perché 

ascoltano. 17In verità 

io vi dico: molti pro-

feti e molti giusti 

hanno desiderato ve-

dere ciò che voi guar-

date, ma non lo vi-

dero, e ascoltare ciò 

che voi ascoltate, ma 

non lo ascoltarono! 
18Voi dunque ascol-

tate la parabola del 

seminatore. 19Ogni 

volta che uno ascolta 

la parola del Regno e 

non la comprende, 

viene il Maligno e 

ruba ciò che è stato 

seminato nel suo 

cuore: questo è il 

seme seminato lungo 

 

 

affinché vedendo non 

vedano e ascoltando 

non comprendano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

11Il significato della 

parabola è questo: il 

seme è la parola di 

Dio. 12I semi caduti 

lungo la strada sono 

coloro che l'hanno 

ascoltata, ma poi 

viene il diavolo e 

porta via la Parola dal 

loro cuore, perché 



- 54 - 

 

quando l’ascoltano, 

subito viene Satana e 

porta via la Parola se-

minata in loro. 
16Quelli seminati sul 

terreno sassoso sono 

coloro che, quando 

ascoltano la Parola, 

subito l’accolgono 

con gioia, 17ma non 

hanno radice in se 

stessi, sono inco-

stanti e quindi, al so-

praggiungere di qual-

che tribolazione o 

persecuzione a causa 

della Parola, subito 

vengono meno. 18Al-

tri sono quelli semi-

nati tra i rovi: questi 

sono coloro che 

hanno ascoltato la 

Parola, 19ma soprag-

giungono le preoccu-

pazioni del mondo e 

la seduzione della 

ricchezza e tutte le al-

tre passioni, soffo-

cano la Parola e que-

sta rimane senza 

frutto. 20Altri ancora 

sono quelli seminati 

sul terreno buono: 

sono coloro che 

ascoltano la Parola, 

l’accolgono e por-

tano frutto: il trenta, 

il sessanta, il cento 

per uno». 

la strada. 20Quello 

che è stato seminato 

sul terreno sassoso è 

colui che ascolta la 

Parola e l’accoglie 

subito con gioia, 
21ma non ha in sé ra-

dici ed è incostante, 

sicché, appena 

giunge una tribola-

zione o una persecu-

zione a causa della 

Parola, egli subito 

viene meno. 22Quello 

seminato tra i rovi è 

colui che ascolta la 

Parola, ma la preoc-

cupazione del mondo 

e la seduzione della 

ricchezza soffocano 

la Parola ed essa non 

dà frutto. 23Quello se-

minato sul terreno 

buono è colui che 

ascolta la Parola e la 

comprende; questi dà 

frutto e produce il 

cento, il sessanta, il 

trenta per uno». 

non avvenga che, 

credendo, siano sal-

vati. 13Quelli sulla 

pietra sono coloro 

che, quando ascol-

tano, ricevono la Pa-

rola con gioia, ma 

non hanno radici; 

credono per un certo 

tempo, ma nel tempo 

della prova vengono 

meno. 14Quello ca-

duto in mezzo ai rovi 

sono coloro che, 

dopo aver ascoltato, 

strada facendo si la-

sciano soffocare da 

preoccupazioni, ric-

chezze e piaceri della 

vita e non giungono a 

maturazione. 
15Quello sul terreno 

buono sono coloro 

che, dopo aver ascol-

tato la Parola con 

cuore integro e 

buono, la custodi-

scono e producono 

frutto con perseve-

ranza. 

 

 Parallelo tra Mc 4,1-20 e Mt 13,1-23: In Mt 13,12 abbiamo un’aggiunta, che va a collocarsi 

tra Mc 4,11 e Mc 4,12. Matteo prende quest’aggiunta da Mc 4,25. Con quest’aggiunta Matteo 

vuol specificare che la conoscenza del mistero del regno dei cieli è destinata a crescere sempre 

più in colui a cui è stata data. Mt 13,12 tuttavia presenta anche una prospettiva escatologica: 

«Israele perderà la sua elezione perché non si interessa alla proclamazione di Gesù»117. 

 
117 U. Luz, Matteo, II, 396. 



- 55 - 

 

 In Mt 13,13 abbiamo una semplice allusione a Is 6,9s, mentre lo stesso passo di Isaia viene 

ripreso dalla LXX (quasi alla lettera) e citato in Mt 13,14s. La sequenza allusione-citazione 

non è altro che un espediente letterario per rendere più significativa la citazione stessa. Me-

diante la citazione di Isaia, Matteo lascia intendere che l’indurimento di Israele dinanzi al mes-

saggio di Gesù era già stato predetto dalla Scrittura. Va però specificato che, benché predetto 

dalla Scrittura, l’atteggiamento del popolo dell’antica alleanza, che ha chiuso gli occhi e si è 

turato gli orecchi per non ravvedersi, è stato tenuto in piena libertà. Qualora Israele dovesse 

ravvedersi, Dio lo guarirebbe sicuramente. 

 Una terza aggiunta operata da Matteo al testo di Marco è data da Mt 13,16s, che si inserisce 

tra Mc 4,12 e Mc 4,13. Mt 13,16s proviene dalla fonte Q (cf. Lc 10,23-24). Con questa inser-

zione, Matteo vuol dire che la speranza messianica dei profeti e giusti dell’Antica Alleanza si 

realizza ora nei discepoli che hanno visto i prodigi compiuti da Gesù ed hanno accolto il suo 

insegnamento. I credenti in Cristo pregustano fin d’ora la beatitudine escatologica. 

 Un’ultima inserzione significativa si trova in Mt 13,19. Per l’Evangelista è di primaria im-

portanza la comprensione della parola. In caso contrario, il Malvagio avrà gioco facile nel sot-

trarcela. 
 

 Parallelo tra Mc 4,1-20 e Lc 8,4-15: Le differenze tra Marco e Luca sono meno vistose 

rispetto a quelle tra Marco e Matteo. Ad ogni modo, Luca, quando introduce la parabola, omette 

quella parte di Marco in cui si narra di Gesù che trovandosi lungo il mare con molta folla 

davanti, decide di salire su una barca e di parlare da lì. 

 Una seconda differenza è data dal fatto che Lc 8,6 semplifica Mc 4,5s. Luca parla sempli-

cemente del seme caduto sulla roccia, che, una volta germogliato, si secca perché manca di 

umidità. Marco invece è più prolisso e parla del seme che cade sul terreno roccioso, dove non 

c’è molta terra e, non avendo potuto mettere radici, viene seccato al sorgere sole. Luca potrebbe 

aver semplificato Marco per un senso di rispetto nei confronti della parola di Dio. In Marco, 

infatti, si avrebbe l’impressione che il seme secchi per una sua debolezza (mancanza di radici). 

In Luca invece seccherebbe a causa del terreno (manca l’umidità)118. 

 Da ultimo, Luca fa notare che quanti permettono alla parola di fruttificare lo fanno in virtù 

di un cuore «bello» (kalós) e «buono» (agathós) (Lc 8,15). Commenta, a questo proposito, 

F. Bovon: «Per meglio delineare la realtà dell’esistenza cristiana Luca si serve decisamente del 

termine classico che riassume l’ideale greco: la kalokagathía: “ciò che è insieme bellezza e 

bontà”»119. 
 

 Parallelo tra Mc 4,1-20 e VgTm 9: Nel vangelo di Tommaso manca l’ambientazione data 

da Mc 4,1-2. Si inizia subito con la parabola, introdotta da: «Gesù ha detto». 

 Nel vangelo di Tommaso abbiamo il particolare curioso del verme che si mangia il seme 

soffocato dalle spine. 

 Altra differenza è data al modo in cui viene descritto il frutto portato dai semi caduti sulla 

terra buona: «Alcuni caddero sulla terra buona e questa diede buon frutto in alto e recò ora 

sessanta ora centoventi granelli, ogni spiga». 

 Nel vangelo di Tommaso manca completamente Mc 4,9-20. 

 
118 Cf. F. BOVON, Luca, I, Paideia, Brescia 2005, 478-479. 
119 F. BOVON, Luca, I, 482. 



- 56 - 

 

2.6.3 Delimitazione del testo 

 Il nostro brano (Mc 4,1-20) si distingue dal precedente (Mc 3,31-35) innanzitutto a motivo 

dei personaggi: in Mc 3,31-35 compaiono infatti la madre, i fratelli e le sorelle di Gesù, del 

tutto assenti in Mc 4,1-20. Di contro, in Mc 4,1-20 vengono menzionati i Dodici, assenti in Mc 

3,31-35. In entrambi i brani, invece, troviamo menzionata la «folla» e «quelli intorno a lui». La 

pericope che stiamo studiando si distingue dalla precedente anche a motivo del tema: in Mc 

3,31-35 si parla di chi debba essere considerato veramente un familiare di Gesù, l’oggetto di 

Mc 4,1-20 è la parabola del seminatore, lo scopo delle parabole, la spiegazione della parabola 

del seminatore. Un’ultima cesura tra Mc 3,31-35 e Mc 4,1-20 è data dal luogo: Mc 3,31-35 

sembra si collocato in una casa (cf. Mc 3,20), Mc 4,1-20 prima lungo il mare (Mc 4,1) e poi da 

qualche parte in disparte (Mc 4,10). 
 

 Il testo che stiamo analizzando (Mc 4,1-20) di distingue dal seguente (Mc 4,21-25) a motivo 

del tema: in Mc 4,21-25 non si parla più della parabola del seminatore e della sua spiegazione, 

con l’intermezzo sul perché delle parabole (oggetto di Mc 4,1-20), ma di Cristo luce che deve 

brillare nella nostra vita e nella nostra testimonianza missionaria. 

2.6.4 Struttura del brano 

 Il brano di Mc 4,1-20 può essere suddiviso in tre parti: 

• Parabola del seminatore (Mc 4,1-9). 

• Lo scopo delle parabole (Mc 4,10-12). 

• Spiegazione della parabola del seminatore (Mc 4,13-20). 

2.6.5 La forma letteraria 

 Il genere letterario a cui appartiene il nostro brano è quello della parabola, linguaggio par-

ticolarmente adatto ad esprimere l’agire di Dio nella storia. 

 Non è facile comprendere il senso del termine «parabola», in greco parabolḗ. Questo perché 

nella LXX, dove il termine ricorre 48 volte, parabolḗ traduce l’ebraico māšāl, che possiede una 

grande quantità di significati: «proverbio», «motto spiritoso», «sentenza morale», «azione sim-

bolica», «riflessione», «consiglio», «racconto breve o dettagliato», «allegoria», «immagine», 

«paragone», «metafora», «indovinello», «favola»120. 

 Al tempo di Gesù, gli Israeliti, nel loro parlare, facevano ampio uso di immagini tratte dalla 

vita quotidiana, al fine di trasmettere insegnamenti di carattere pratico o religioso. La parabola 

evangelica si colloca dunque su questo sfondo. Essa consiste in un racconto ricavato dall’espe-

rienza e utilizzato per illustrare una realtà di carattere religioso. Si tratta di una narrazione ve-

rosimile, che potrebbe anche trarre spunto da un evento di cronaca121. 

 La verosimiglianza distingue nettamente la parabola dalla favola, che non trova riscontro 

nella vita concreta, per il semplice fatto di mettere in campo piante o animali che parlano, 

nonché esseri immaginari. Tuttavia, al pari della parabola, anche la favola descrive metafori-

camente personaggi e situazioni realmente esistenti e facilmente intuibili. Da ultimo, la favola, 

 
120 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno. Ricerca esegetica e pastorale sulle sette parabole del cap. 13 

di Matteo, Cittadella, Assisi, 19992, 27, n. 1. 
121 A proposito della parabola del buon samaritano, O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 29, osserva: 

«Quando Gesù raccontò la parabola del samaritano (Lc 10,30-37), forse prese lo spunto da un fatto di cronaca 

avvenuto qualche giorno prima, tanto esso è verosimile e così ben inquadrato nell’ambiente geografico e sociale 

del tempo. La vivezza e la concretezza delle parabole evangeliche ci rivelano la capacità di osservazione di Gesù, 

la sua maestria descrittiva, la sua aderenza alla vita». 



- 57 - 

 

così come la parabola, intendere trasmettere un insegnamento, non religioso, ma morale (vedi 

le favole di Esòpo). 

 Nella parabola – come anche nella favola – l’interesse non cade tanto sui dettagli quanto 

sull’insieme del racconto e, in modo particolare, sul modo in cui finisce. I dettagli hanno per 

lo più lo scopo di dare vivezza alla narrazione. A questo proposito, osserva O. Battaglia: «(Nel 

racconto del buon samaritano) non ha un’importanza rilevante, ai fini della conclusione, il vino 

e l’olio che il samaritano versa, secondo l’uso del tempo, sulle ferite dell’uomo soccorso, e i 

due denari che paga all’albergatore perché si prenda cura del malcapitato. Sarebbe inutile la-

vorare di fantasia per escogitare significati simbolici per ciascuno di questi elementi di abbel-

limento letterario. Il racconto della parabola ha bisogno di particolari per divenire presentabile 

e interessante, cioè per avvincere gli ascoltatori e invitarli a riflettere sulla conclusione. È pro-

prio alla conclusione che mira il narratore dopo aver conquistato l’uditorio e averlo tenuto in 

attesa. Nella parabola del buon samaritano, Gesù conclude così: “Vai, e fai anche tu lo stesso”. 

Vuole dire: comportati anche tu con il tuo prossimo con l’attenzione, l’amore e la cura che il 

samaritano ebbe verso l’uomo sconosciuto e bisognoso»122. 

 Solitamente Gesù raccontava parabole allo stato puro, come quella del buon samaritano. 

Non è escluso però che egli possa anche aver usato il genere misto di parabola e allegoria, che 

di fatto al suo tempo era impiegato123. Tuttavia, l’allegorizzazione di alcune parabole è da at-

tribuirsi, con ogni probabilità, alla chiesa delle origini. 

 Avendo accennato all’allegoria, può essere utile specificare in cosa essa consista. Lo fac-

ciamo, ancora una volta, prendendo a prestito le parole di O. Battaglia: «L’allegoria è un rac-

conto che comporta una similitudine continuata. Molti particolari narrativi assumono qui un 

significato specifico. Sarà il narratore stesso a indicare volta per volta che cosa intenda illu-

strare con le singole immagini che usa. Così nella parabola del seminatore dirà che hanno si-

gnificato particolare i diversi terreni nei quali cade il seme, perché indicano le varie categorie 

di persone che, con diverse disposizioni interiori, ricevono la parola di Dio»124. 

2.6.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 La parabola del seminatore (Mc 4,1-9), la motivazione data da Gesù al suo parlare in tal 

modo (Mc 4,11-12), e l’allegorizzazione della parabola molto probabilmente non sono di 

Marco (Mc 4,13-20). L’agiografo avrebbe ricevuto questi testi dalla tradizione, che sarebbe 

giunta a lui in forma scritta125. 

 Gli unici passaggi ascrivibili all’Evangelista sono: l’ambientazione del discorso in parabole 

(Mc 4,1); la presentazione dell’insegnamento di Gesù come discorso in parabole (Mc 4,2); 

l’identificazione di quanti interrogano Gesù sulle parabole con quelli intorno a lui e con i Do-

dici (Mc 4,10)126. 

 
122 O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 30. 
123 Le parabole con tratti allegorici che potrebbero risalire allo stesso Gesù sono: Mt 5,25-26; 18,23-35; 22,11-

13; 24,45-51; 25,1-13; 25,14-20. Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 31, n. 9. 
124 O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 31-32. 
125 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 76; R. PESCH, I, Il vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1980, 

364-367. 
126 R. PESCH, I, Il vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1980, 367. 



- 58 - 

 

b) La tradizione anteriore al testo 

 La rilettura allegorica della parabola (Mc 4,13-20) è della Chiesa primitiva. La parabola di 

Gesù (Mc 4,3-9) è stata rivisitata dagli apostoli, in modo da renderla significativa anche nelle 

mutate condizioni degli ascoltatori credenti. L’intento dunque non è stato quello di stravolgerne 

il significato, ma di renderla sempre attuale e di ampliarne la portata127. 

 I motivi per cui si pensa questo sono soprattutto di ordine linguistico. In altre parole, nell’al-

legorizzazione della parabola viene impiegata una terminologia di cui Gesù non si è mai ser-

vito, ma che appartiene piuttosto alla catechesi apostolica, così come ci appare negli Atti degli 

Apostoli e nelle Lettere. 

 Tanto per iniziare, l’espressione «la parola» (ho lógos), usata in senso assoluto, era impie-

gata dalla chiesa primitiva per indicare la predicazione evangelica128. Colpisce, a modo di 

esempio, il parallelo tra Mc 4,14: «“Il seminatore semina la parola”», e At 6,4: «“Noi […] ci 

dedicheremo alla preghiera e al servizio della parola”». A questo proposito, osserva O. Batta-

glia: «Nella chiesa apostolica “la parola di Dio cresceva e si diffondeva” come un seme in pieno 

sviluppo (At 12,24; 13,49) con abbondanza di frutto. Paolo scrivendo ai Colossesi ringraziava 

Dio perché la parola di verità “fruttifica e si sviluppa in tutto il mondo” (Col 1,6.10)»129. 

 Similmente, l’aggettivo «incostante» (próskairos) e l’espressione «“tribolazione o persecu-

zione a causa della parola”» (Mc 4,17) non sembrano proprio essere di Gesù, ma della comunità 

primitiva: «Nella chiesa delle origini, la Parola scatenò tribolazioni e persecuzioni, prima con-

tro gli apostoli e poi contro i cristiani che l’avevano accolta (At 4,18-20; 8,1). Uno dei primi 

scritti cristiani attesta questa accoglienza della Parola “in mezzo a grande tribolazione” (1Ts 

1,6), che tenta di soffocarla e finisce invece per farla fruttificare maggiormente e con gioia»130. 

 Da ultimo, anche il sostantivo «seduzione» (apátē), al pari dell’aggettivo «incostante», non 

compare mai nei Sinottici, se non in questo passo (Mc 4,19)131. 
 

 Il logion costituito da Mc 4,11s molto probabilmente è da ascriversi alla chiesa delle origini. 

Diversi indizi vanno in questa direzione132. 

 Innanzitutto abbiamo la citazione di Is 6,9s, la quale fa pensare alla comunità ecclesiale 

quale artefice di Mc 4,11s. È verosimile pensare che con la citazione di Isaia si sia voluto 

spiegare teologicamente l’atteggiamento di quei Giudei che non avevano aderito al Cristo 

(cf. Gv 10,37-41; At 28,26s). 

 L’espressione «il mistero» (to mystḗrion) non risale al Gesù storico, ma è tipica del cristia-

nesimo primitivo (Rm 11,25; 16,25; 1Cor 2,1.7; 4,1; 13,2; 14,2; 15,51; Ef 1,9; 3,3.4.9; 5,32; 

6,19; ecc.). Il mistero è il regno di Dio dato a quanti hanno accolto la predicazione del Cristo. 

 Anche il sintagma «quelli di fuori» (ekeînoi hoi éxō) è della chiesa apostolica. In modo par-

ticolare, viene impiegato da Paolo per indicare i non battezzati (1Ts 4,12; 1Cor 5,12s; Col 4,5). 

 
127 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 78. 
128 Secondo J. JEREMIAS, Le parabole di Gesù, Paideia, Brescia 19732, 93, n. 111, l’espressione «la parola» è 

da ascriversi alla chiesa apostolica nei passi seguenti: «Mc 1,45 (sommario ad opera di Marco); 2,2 (introduzione 

redazionale all’episodio del paralitico, collegato con 1,45 mediante corrispondenza verbale); 4,33 (rapporto d’in-

sieme); 8,32 (?); Mc 16,20; Lc 1,2; At 4,4; 6,4; 8,4; 10,36.44; 11,19; 14,25; 16,6; 17,11; 18,5; Gal 6,6; Col 4,3; 

1Ts 1,6; 2Tm 4,2; Gc 1,21; 1Pt 2,8; 3,1; 1Gv 2,7». 
129 O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 81. 
130 O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 80. 
131 Cf. C. H. DODD, Le parabole del regno, Paideia, Brescia 1970, 17, n. 3. 
132 Cf. R. PESCH, I, Il vangelo di Marco, 384. 



- 59 - 

 

c) Paternità gesuana di Mc 4,3-9 

 Non vi sono dubbi sul fatto che la parabola è da attribuirsi a Gesù. Sono diversi gli elementi 

che conducono a questa conclusione. 

 La condotta del seminatore descritta in Mc 4,3-8 riflette il modo di fare degli agricoltori 

palestinesi dell’epoca133. 

 Similmente, la parabola presenta una coloritura linguistica tipicamente semita. Ad esempio, 

il sintagma «lungo la via» (parà tḕn hodón), che troviamo in Mc 4,4, traduce l’aramaico ‘al 

’urḥā’. 

2.6.7 Spiegazione del brano 

a) La parabola del seminatore (Mc 4,1-9) 

 Prima della parabola vera e propria, Marco ce ne fornisce l’ambientazione: Gesù si trova 

lungo il mare e, avendo davanti a sé una folla numerosa – che sta a significare l’importanza di 

questo primo discorso di Gesù –, decide di distanziarsene leggermente salendo su una barca 

che si trova in acqua e mettendosi a sedere (Mc 4,1). Da lì rivolge alla gente il suo abbondante 

insegnamento servendosi di parabole (Mc 4,2). Da notare l’uso del plurale: «parabole». Questo 

significa che la parabola del seminatore è una delle tante impiegate da Gesù in questo frangente. 

 Dopo averci presentato il luogo ed i personaggi in campo, Marco passa alla parabola vera e 

propria. L’imperativo «ascoltate» (Mc 4,3), fa da inclusione con l’esortazione ad ascoltare po-

sta alla fine della parabola (Mc 4,9). Il seminatore (ho speírōn), anche se non viene esplicitato, 

è Gesù. 

 Una «parte» (hó) del seme da lui gettato cade sulla strada (Mc 4,4). La cosa era abbastanza 

usuale. Infatti i sentieri che attraversavano i campi non avevano tracciati ben precisi. Il seme 

caduto sulla strada viene ben presto divorato dagli uccelli. 

 Un’«altra parte» (állo) del seme cade sul terreno roccioso, dove non vi è molta terra (Mc 

4,5). Per questo motivo spunta velocemente ma, non avendo radice, al sorgere del sole viene 

bruciato (Mc 4,6). 

 Un’«altra parte» (állo) ancora cade sulle spine, le quali, cresciute, soffocano il seme, impe-

dendogli di portare frutto (Mc 4,7). 

 Da ultimo, «altre parti» (álla) di semi cadono sul terreno buono, portando frutto, le une il 

trenta ciascuna, altre il sessanta, altre ancora il cento. È da notare il passaggio dal singolare: 

«parte» (hó), «altra parte» (állo), al plurale: «altre parti» (álla). Gesù vuol trasmettere un chiaro 

messaggio di speranza ai suoi interlocutori. Egli sta affermando che effettivamente vi sono 

delle persone che rifiutano il suo messaggio: coloro che non accolgono il suo messianismo 

lontano da ogni nazionalismo; le autorità religiose giudaiche, che non comprendono alcuni suoi 

atteggiamenti come il perdonare i peccati ai trasgressori (Mc 2,5), il compiere prodigi in giorno 

di sabato (Mc 3,2), il non tener conto delle leggi sulla purità rituale (Mc 7,5); i suoi stessi 

familiari, che lo ritengono fuori di sé (Mc 3,21)134. Allo stesso tempo, però, Gesù afferma che 

 
133 Cf. O. BATTAGLIA, Le parabole del Regno, 84-85. 
134 S. GRASSO, Vangelo di Marco, Paoline, Milano, 2003, 132: «L’accentuata improduttività ricorda le espe-

rienze di insuccesso e di crisi dell’annunzio di Gesù, così come il lettore ha potuto constatare a partire dalle 

cinque dispute galilaiche (Mc 2,1-3,6) e dalla contrapposizione della famiglia e degli scribi (Mc 3,20-35). Per-

tanto, attraverso il racconto dei tre terreni infruttuosi in realtà Gesù intende illustrare la situazione della sua mis-

sione». 



- 60 - 

 

la maggior parte delle persone sta accogliendo il suo messaggio ed esse porteranno frutti che 

vanno oltre ogni aspettativa135. 

 Terminata la parabola, Gesù rivolge ai suoi interlocutori un appello all’ascolto: «Chi ha 

orecchi per ascoltare, ascolti» (Mc 4,9). In tal modo, Gesù fa notare che la parabola «richiede 

un’attenzione particolare a causa del suo significato profondo»136. 

b) Lo scopo delle parabole (Mc 4,10-12) 

 Dopo aver esposto la parabola, Gesù si apparta con quelli che sono intorno a lui e con i 

Dodici (Mc 4,10). «Quelli intorno a lui» (hoi perì autón) sono i discepoli (cf. Mc 4,34), gruppo 

più ampio rispetto a quello dei Dodici. Dunque quanti si trovano intorno a Gesù lo interrogano 

sul senso metaforico ed allegorico delle parabole, che, stando a Mc 4,2, devono essere state 

diverse. Tuttavia, il rimprovero che Gesù rivolge ai suoi in Mc 4,13: «“Non capite questa pa-

rabola, e come potrete comprendere tutte le parabole?”», fa pensare che egli sia stato interro-

gato in modo particolare sulla parabola del seminatore. 

 Ai discepoli è stato dato, da Dio stesso137, il mistero del regno di Dio (Mc 4,11a). «A loro 

cioè è stato fatto il dono di stare con Gesù (3,14; cf. 1,16-20; 2,14), di essere testimoni della 

sua opera per il regno. Di conseguenza hanno ricevuto la possibilità di comprendere il ruolo di 

Gesù nell’ambito della signoria di Dio ormai vicina»138. 

 A quelli di fuori, ossia a quanti non fanno parte dei discepoli di Gesù, tutto avviene in para-

bole, senza ulteriori spiegazioni (Mc 4,11b). Si resta sopresi nel leggere che per essi tutto av-

viene in parabole «“affinché guardando guardino e non vedano, e ascoltando ascoltino e non 

comprendano, perché non si convertano e sia loro perdonato”» (Mc 4,12). Il passo di Mc 4,12 

riprende Is 6,9-10. Servendosi di una citazione veterotestamentaria, Marco vuol comunicare al 

lettore che, secondo la volontà di Dio, solo nella relazione personale con Gesù si può accedere 

alla comprensione del mistero della sua persona, il quale ingloba il ruolo svolto dal Cristo in 

relazione alla signoria di Dio. Ovviamente, quelli di fuori non sono esclusi per sempre dall’ac-

cesso al mistero. I discepoli, che hanno avuto il dono di comprendere l’identità di Gesù, do-

vranno poi renderla manifesta ai molti (Mc 4,21-25). 

c) La spiegazione allegorica della parabola (Mc 4,13-20) 

 La spiegazione della parabola è introdotta da una domanda di Gesù, rivolta a quanti sono 

intorno a lui ed ai Dodici (cf. Mc 4,10), che suona come un biasimo: «“Non sapete questa 

parabola, e come conoscerete tutte le parabole?”» (Mc 4,13). Gesù sta dicendo ai suoi intimi 

che, se non sono in grado di comprendere la parabola del seminatore, non riusciranno a capire 

neanche tutte le altre dello stesso genere139. L’inintelligenza di cui si sta trattando «non è rela-

tiva al significato materiale della parabole […] ma al loro senso in rapporto al ministero di 

 
135 S. GRASSO, Vangelo di Marco, 132-133: «Se nei confronti di Gesù si riscontra un rifiuto, l’esercizio della 

sua attività pubblica provoca entusiasmo e adesione. Fin dall’inizio il suo insegnamento è riconosciuto come 

autorevole a differenza di quello degli scribi (Mc 1,22); le sue azioni terapeutiche creano consenso attestato 

dall’aumento della folla che viene per ascoltarlo (Mc 1,28.32-39.45; 3,7-12.31-35)». 
136 S. LÉGASSE, Marco, Borla, Roma 2000, 219. 
137 Il perfetto passivo dédotai («è stato dato») è un passivo divino. Si usa la voce passiva per indicare l’agire 

di Dio, senza nominarlo esplicitamente. 
138 R. CECCONI, La dispersione e la nuova sequela dei discepoli di Gesù in Marco. Una debolezza riscattata, 

Cittadella, Assisi, 2015, 236-237. 
139 Cf. S. LÉGASSE, Marco, 228. 



- 61 - 

 

Gesù»140. Appare qui, per la prima volta, il tema dell’incomprensione dei discepoli, su cui 

Marco ritornerà più volte (cf. Mc 6,52; 7,18; 8,17s.21.33; 9,10.32; 10,38). Tuttavia, nonostante 

la loro fatica a capire il Maestro, i discepoli restano pur sempre coloro ai quali egli spiega il 

mistero del regno, sono persone sulle quali il Signore continua ad avere fiducia. Ne è un ine-

quivocabile segnale il fatto che egli si mette a spiegare loro la parabola. 

 La spiegazione della parabola inizia identificando «il seminatore» (ho speírōn) con colui 

che semina la parola, simboleggiata dal seme (Mc 4,14). Il termine «parola» (lógos) non viene 

specificato ulteriormente. Si suppone che il lettore ne conosca già il significato: la Buona No-

vella annunciata da Gesù (Mc 2,2; 4,33; 8,32.38; 10,22.24; 13,31) e dai predicatori cristiani 

della prima ora (cf. Mc 16,20; At 4,4; 6,4; 8,4; 1Ts 1,6; Gal 6,6; Col 4,3; 2Tm 4,2; Gc 1,21)141. 

 A questo punto si passa alla descrizione delle varie tipologie di persone sulle quali viene 

seminata la parola. Vi sono, innanzitutto, alcuni che si accontentano di una mera percezione 

uditiva della Parola142, tenendosi ben lontani da un vero e proprio ascolto (Mc 4,15). Nei con-

fronti di costoro, Satana ha gioco facile. «Immediatamente» (euthýs), egli riesce a portar via la 

parola seminata in loro, visto che, per la mancanza di un autentico ascolto, essa non è penetrata 

nel loro animo. 

 Una seconda tipologia di persone è data da coloro che vengono seminati su terreni rocciosi 

(Mc 4,16s). Costoro, nel momento in cui ascoltano la parola, subito l’accolgono con gioia (Mc 

4,16). Tuttavia costoro non hanno radici, ossia hanno accolto la predicazione evangelica senza 

farla maturare adeguatamente. Ne consegue che essi sono incostanti, instabili. Ecco allora che, 

appena s’imbattono in qualche tribolazione o persecuzione a causa della parola, ossia a motivo 

della loro adesione di fede al Cristo, subito sono scandalizzati (Mc 4,17). Il verbo «scandaliz-

zare» (skandalízō) deriva dal sostantivo «scandalo» (skándalon). Per «scandalo» dobbiamo in-

tendere un bastone o un sasso posto per far cadere un animale, al fine di catturarlo più facil-

mente, o una persona, per deriderla (cf. Lv 19,14). Nella spiegazione della parabola, l’uso del 

verbo skandalízō sta ad indicare una caduta nel cammino di fede, un’interruzione della sequela 

Christi. 

 Un terzo tipo di persone su cui il testo si sofferma è dato da quanti sono seminati sulle spine 

(Mc 4,18s). Costoro, in un primo momento, ascoltano la predicazione evangelica (Mc 4,18). 

Dopo un certo lasso di tempo, le preoccupazioni del mondo, la seduzione della ricchezza, e le 

bramosie riguardo alle altre cose, soffocano la parola, impedendole di portare frutto (Mc 4,19). 

A differenza della situazione precedente, nella quale si parlava di tribolazioni e persecuzioni, 

qui sono determinate realtà materiali, caratteristiche del tempo di pace, a impedire alla parola 

di portar frutto. 

 Da ultimo, vengono presentati quanti vengono seminati sulla terra buona (Mc 4,20). Costoro 

ascoltano la parola costantemente – cosa suggerita dall’uso del verbo akoúō («ascolto») al pre-

sente indicativo (che indica azione continua, ripetuta) –, la interiorizzano – come suggerito dal 

verbo «accogliere» (prosdéchomai) – e portano frutto, uno trenta, uno sessanta, uno cento. 

L’espressione «portare frutto», alla luce del contesto prossimo in cui è collocata, è da intendersi 

in chiave missionaria (cf. Mc 4,21-23). Portano frutto coloro che, con la vita e la parola, s’im-

pegnano per la diffusione del vangelo143.  

 
140 S. GRASSO, Vangelo di Marco, 136. 
141 Cf. S. GRASSO, Vangelo di Marco, 137; S. LÉGASSE, Marco, 229; R. PESCH, I, Il vangelo di Marco, 390. 
142 S. GRASSO, Vangelo di Marco, 137: «Il verbo “ascoltare” […] è usato in questo quadro per indicare non 

la ricezione profonda e interiorizzata, ma soltanto l’ascolto esterno e formale». 
143 Cf. S. GRASSO, Vangelo di Marco, 140-141. 



- 62 - 

 

2.7 Marco 10,32-45 

2.7.1 Traduzione del testo 

 32Ora, erano nella via, salendo verso Gerusalemme, e Gesù li precedeva; erano turbati, quelli 

che seguivano erano presi da timore. Presi di nuovo i Dodici con sé, iniziò a dire loro le cose 

che stavano per accadergli: 33«Ecco, saliamo a Gerusalemme, e il Figlio dell’uomo sarà conse-

gnato ai sommi sacerdoti e agli scribi, e lo condanneranno a morte e lo consegneranno ai pagani 
34e lo scherniranno e gli sputeranno addosso e lo flagelleranno e (lo) uccideranno, e dopo tre 

giorni risorgerà». 

 35E gli si avvicinano Giacomo e Giovanni, i figli di Zebedeo, dicendogli: «Maestro, vo-

gliamo che quanto ti chiederemo tu lo faccia a noi». 36Ed egli disse loro: «Che cosa volete che 

io faccia per voi?». 37Ora, essi dissero a lui: «Da’ a noi di sedere uno alla tua destra e uno alla 

tua sinistra nella tua gloria». 38Gesù disse loro: «Non sapete ciò che chiedete. Potete bere il 

calice che io bevo o essere battezzati del battesimo con cui sono battezzato?». 39Ed essi dissero 

a lui: «Possiamo!». Allora Gesù disse loro: «Il calice che io bevo (lo) berrete e del battesimo 

con cui sono battezzato sarete battezzati, 40ma sedere alla mia destra o alla mia sinistra non mi 

è dato (concederlo), ma (è) per coloro per i quali è stato preparato». 

 41Ora i dieci, avendo udito, iniziarono ad indignarsi con Giacomo e Giovanni. 42Allora, chia-

matili a sé, Gesù dice loro: «Sapete che quanti sono ritenuti capi delle nazioni signoreggiano 

su di esse e i loro grandi esercitano su di esse il potere. 43Non così sarà tra voi, ma chi vuole 

diventare grande tra voi, sarà vostro servo, 44e chi vuole essere primo tra voi, sarà schiavo di 

tutti; 45poiché anche il Figlio dell’uomo non è venuto per essere servito, ma per servire e dare 

la propria vita (in) riscatto per molti». 

2.7.2 Passi paralleli 

 Il testo che stiamo analizzando presenta dei paralleli negli altri due vangeli sinottici: Mt 

20,17-28; Lc 22,24-27. 

 Matteo segue da vicino Marco, con poche differenze: 

• A differenza di Mc 10,35ss, dove Giacomo e Giovanni chiedono di propria iniziativa di 

sedere al fianco di Gesù, in Mt 20,20s è la madre di questi due discepoli a formulare la 

richiesta che i suoi figli possano sedere l’uno alla destra, l’altro alla sinistra di Gesù nel 

suo regno. In Matteo, dunque, la pretesa dei figli di Zebedeo è attenuata dalla presenza 

della madre. 

• Mentre in Mc 10,37 si parla di collocarsi al fianco di Gesù nella sua gloria, in Mt 20,21 

si parla di regno. Questo significa che, in Matteo, l’aspirazione di Giacomo e Giovanni 

è collocata su un livello prettamente terreno, a differenza di quanto avviene in Marco. 

• Matteo evidenzia maggiormente, rispetto a Marco, quanto la corsa al potere possa creare 

divisione tra i discepoli di Gesù. In Mc 10,41 leggiamo infatti: «Gli altri dieci, avendo 

sentito, cominciarono a indignarsi con Giacomo e Giovanni». In Mt 20,24 troviamo: 

«Gli altri dieci, avendo sentito, si sdegnarono con i due fratelli». Matteo lascia intendere 

abbastanza chiaramente che, dopo la richiesta dei figli di Zebedeo, il gruppo dei Dodici 

discepoli si è diviso in due parti: i dieci, da un lato, e i due fratelli dall’altro. 

 Anche Luca segue Marco, ma con maggiori divergenze rispetto a quelle presentate da Mat-

teo: 

• In primo luogo, Lc 22,24-27 è parallelo a Mc 10,42-45 e non a Mc 10,32-45. Luca 

omette tutta la richiesta dei figli di Zebedeo e la discussione che ne è seguita (Mc 10,35-



- 63 - 

 

41). Il Terzo Evangelista, solitamente, tende ad attenuare, se non ad omettere, quei pas-

saggi in cui i discepoli del Signore mostrano i loro limiti. 

• In secondo luogo, Luca colloca l’esortazione di Gesù al servizio nel contesto dell’Ul-

tima Cena (Lc 22,14ss), e non nel tratto finale di strada che conduce a Gerusalemme. In 

tal modo, il Terzo Evangelista crea una connessione strettissima tra Eucaristia e servi-

zio. La frazione del pane diventa autentica quando viene tradotta in una donazione totale 

di sé. 

2.7.3 Il contesto in cui si colloca il brano 

 Questo brano si trova nella sezione dedicata al cammino di Gesù verso Gerusalemme (8,27-

10,52). La città santa è ormai all’orizzonte (cf. 10,32), così come la morte e risurrezione del 

Figlio dell’uomo (cf. 10,33-34). In questo contesto, l’esortazione che Gesù fa ai Dodici sul farsi 

servi per diventare grandi e sul diventare schiavi per esser primi (10,43-44) assume chiaramente 

i connotati di una partecipazione al mistero pasquale di Cristo. 

2.7.4 Delimitazione del testo 

 – Brano precedente (Mc 10,17-31): Il brano che stiamo studiando si differenzia dal prece-

dente, in primo luogo, per il cambio di luogo: prima, infatti, Gesù viene presentato mentre è 

per strada in maniera molto generica (Mc 10,17). Ora, invece, si specifica che Gesù è in cam-

mino sulla via che conduce a Gerusalemme (Mc 10,32). Da segnalare anche il cambio dei per-

sonaggi: in Mc 10,17ss abbiamo un ricco che pone a Gesù una domanda specifica, e i discepoli 

che, presenti alla scena, intavolano un dialogo con il Maestro (Mc 10,23-31). In Mc 10,32-45 

il ricco è scomparso dalla scena, mentre appare un secondo gruppo di persone che si aggiunge 

alla schiera dei discepoli (Mc 10,32: «coloro che lo seguivano erano impauriti»). Da ultimo, 

notiamo il cambio tematico: in Mc 10,17-31, si parla della povertà e del distacco come condi-

zioni necessarie alla sequela Christi, in Mc 10,32-45, il focus è sul servizio, visto come parte-

cipazione alla passione di Gesù. 
 

 – Brano seguente (Mc 10,46-52): Questo brano si differenzia da Mc 10,32-45 innanzitutto 

per il cambio di luogo: non siamo più sulla strada che conduce a Gerusalemme, ma a Gerico. 

Altra differenza riguarda i personaggi: in Mc 10,46-52 compare Bartimeo, figlio di Timeo, del 

tutto assente nella pericope anteriore. Da ultimo, il tema: in Mc 10,32-45, come già visto, è il 

servizio; in Mc 10,46-52 è la guarigione di un cieco che, una volta sanato, si pone al seguito di 

Gesù. 

2.7.5 Suddivisione del brano 

 Il passo evangelico che stiamo esaminando si divide in tre unità: 

• La prima parte contiene l’annuncio dettagliato della passione, morte e risurrezione del 

Figlio dell’uomo (Mc 10,32-34). 

• La seconda unità mostra quanto i due figli di Zebedeo siano ancora “lontani” da Gesù. 

Allo stesso tempo viene predetta – per il tempo post-pasquale – la loro partecipazione 

alla sua passione (Mc 10,35-40). 

• Nella terza ed ultima parte, Gesù ammaestra i discepoli sul servizio (Mc 10,41-45). 



- 64 - 

 

2.7.6 Spiegazione del brano 

a) Il terzo annuncio della morte e risurrezione di Gesù (Mc 10,32-34) 

 Il brano inizia con la menzione della comitiva – composta da Gesù e dai suoi seguaci – che 

sale verso Gerusalemme: «erano sulla via, per salire a Gerusalemme e Gesù li precedeva» (Mc 

10,32a). Viene menzionata la via. L’espressione «sulla via» (en tē[i] hodō[i]) ricorre più volte 

nella sezione dedicata al cammino di Gesù verso Gerusalemme (Mc 8,27; 10,32.52). Con essa 

si vuol indicare che la morte e risurrezione del Figlio dell’uomo non sono un incidente di per-

corso, ma un cammino salvifico che i discepoli sono chiamati a condividere. Non a caso, Mc 

10,32a si conclude con questa espressione: «e Gesù li [i discepoli] precedeva». 

 La comitiva che sta seguendo Gesù in cammino verso Gerusalemme è composta da due 

sottogruppi: i discepoli e un gruppo indeterminato di persone. Dei discepoli si dice che sono 

«turbati» (kaì ethamboûnto). Perché questo sentimento? Il motivo è evidente: Gesù ha più volte 

parlato della sua morte ad opera delle guide religiose del popolo. Esse hanno la loro sede in 

Gerusalemme. La vicinanza della città santa fa sì che i discepoli presagiscano la tragedia ormai 

come vicina. Si menziona poi un secondo gruppo: «quelli che seguivano erano presi da timore» 

(hoi dè akolouthoûntes ephoboûnto). Si tratta di persone distinte dalla cerchia dei discepoli. 

Probabilmente si sono aggiunte a Gesù ed ai suoi seguaci quando essi sono giunti in Giudea 

(Mc 10,1). In questo secondo gruppo dobbiamo molto probabilmente inserire le donne che poi 

troveremo sotto la croce. Di esse, infatti, si dirà che erano salite con lui a Gerusalemme (Mc 

15,41). Questo secondo gruppo di persone è spaventato. In altre parole, condivide lo stesso 

turbamento dei discepoli per quanto possa presto accadere a Gerusalemme. 
 

 A questo punto Gesù prende in disparte i Dodici e parla loro con molta franchezza di quello 

che presto accadrà: «Ecco, saliamo a Gerusalemme…». È interessante l’uso della prima per-

sona plurale. Gesù coinvolge i discepoli nel proprio cammino. 

 Egli si autodefinisce Figlio dell’uomo. Questa espressione indica in primo luogo la sua vera 

umanità. È un modo per dire: «uomo». Allo stesso tempo, però, Gesù, con questo linguaggio, 

lascia trasparire la sua autorità divina (Mc 2,10.28) e la sua identità di giudice escatologico (Mc 

8,38; 13,26; 14,62). Dunque, egli è – come vero uomo – il nostro modello di vita; allo stesso 

tempo, è colui davanti al quale dovremo rendere conto della nostra esistenza, colui che ci rico-

noscerà come i suoi nella misura in cui avremo conformato la nostra esistenza alla sua morte e 

risurrezione (cf. Mc 8,38). 

 Da notare anche l’uso del verbo «consegnare» (in greco: paradídōmi): «“Il Figlio dell’uomo 

sarà consegnato ai sommi sacerdoti e agli scribi”» (Mc 10,33). In primo luogo, è da notare l’uso 

della forma passiva: «“sarà consegnato”». Chi è che compie l’azione di consegnare? Si può 

certamente pensare a Giuda: lui, infatti, tradirà Gesù e permetterà che i suoi avversari mettano 

le mani su di lui (Mc 14,43ss). Tuttavia, il testo potrebbe alludere anche a Dio. In altre parole, 

la passione di Gesù non è stato un evento sfuggito dalle mani del Padre. Anch’essa – e soprat-

tutto essa – rientra in un progetto d’amore di cui non sempre si riesce a cogliere la portata. Il 

verbo «consegnare» rimanda anche alla versione greca (LXX) del quarto Carme del Servo del 

Signore, di cui si parla nel libro del profeta Isaia (Is 52,13-53,12). Una prima ricorrenza la 

troviamo in Is 53,6 (traduciamo dal greco): «Tutti, come pecore, eravamo dispersi, ognuno era 

disperso per la propria via, il Signore lo consegnò (parédōken autón) per i nostri peccati». Il 

verbo «consegnare» ricorre (al passivo) altre due volte in Is 53,12 (traduciamo dal greco): «Per 

questo egli erediterà le moltitudini e con i potenti dividerà il bottino, perché è stata consegnata 

(paredóthē) alla morte la sua vita ed è stato annoverato con i senza legge; egli invece ha portato 



- 65 - 

 

i peccati di molti ed è stato consegnato (paredōthē) per i loro peccati». Nel brano di Isaia la 

morte di questo misterioso servo è a favore dei peccatori. Il fatto che Marco probabilmente 

alluda a questo brano di Isaia, fa sì che la morte di Gesù assuma valore redentivo. 

 Il brano continua poi con la descrizione dettagliata delle sofferenze che il Figlio dell’uomo 

dovrà subire fino a quella estrema che è la morte. Tuttavia, dopo tre giorni risorgerà. In Gesù, 

la morte è vinta una volta per sempre. 

b) La richiesta di Giacomo e Giovanni (Mc 10,35-40) 

 Dopo che Gesù ha annunciato per la terza volta la sua passione, morte e risurrezione, gli si 

avvicinano Giacomo e Giovanni, con una richiesta ben precisa: sedere alla sua destra e alla sua 

sinistra nella sua gloria (Mc 10,35-37). I due figli di Zebedeo – che già godono di una posizione 

tutta particolare nel gruppo dei Dodici (cf. Mc 5,37; 9,2; 13,3; 14,33) – vogliono i due posti più 

importanti dopo quello di Gesù. Non è chiaro il contesto in cui questi due discepoli vogliono 

ruoli tanto rilevanti. In altre parole, cosa intendono per «gloria»? Visto che in Marco il termine 

«gloria» (dóxa) ricorre sempre in brani di indole escatologica (Mc 8,38; 13,26), è probabile che 

Giacomo e Giovanni pensino alla gloria di cui sarà rivestito il Signore al momento della Paru-

sia. Resta comunque il fatto che, dopo tanto tempo passato con un Gesù decisamente orientato 

sulla via del servizio e del dono totale di sé, questi due discepoli (così come gli altri) pensano 

ancora secondo le categorie del mondo. 

 Gesù praticamente non risponde alla loro richiesta. Tuttavia, chiede loro se sono disposti a 

partecipare alla sua passione (Mc 10,38). Essi rispondono che lo sono e Gesù annuncia loro 

che berranno il calice che lui sta per bere e saranno battezzati con il battesimo che lui sta per 

ricevere (Mc 10,39). Qui possiamo osservare due cose: In primo luogo, Gesù ricorda ai disce-

poli che saranno partecipi della gloria escatologica nella misura in cui oggi sono disposti a 

condividere la sua passione. In secondo luogo, possiamo osservare che Giacomo e Giovanni, 

benché caratterizzati dalla ricerca del potere, si mostrano disposti a condividere la sua passione. 

Sono un perfetto riflesso del vero discepolo, segnato da aspetti positivi e da povertà spesso 

intrecciate tra loro. 

c) Gesù modello di servizio per i suoi discepoli (Mc 10,41-45) 

 Gli altri dieci iniziano ad indignarsi con Giacomo e Giovanni (Mc 10,41). Il motivo è sem-

plice: essi avevano le stesse aspirazioni dei due figli di Zebedeo, ma si sono visti bruciati sul 

tempo. 
 

 A questo punto Gesù, radunati insieme i Dodici, presenta in primo luogo quella che è la 

logica del mondo: i capi delle nazioni signoreggiano su di esse, mentre i loro grandi esercitano 

su di esse il potere (Mc 10,42). È interessante soffermarsi per un momento sui verbi usati da 

Gesù. Il primo è katakyrieúō («dominare», «spadroneggiare»). Il verbo può – tra i vari signifi-

cati – indicare l’uso dispotico dell’autorità all’interno di una comunità (1Pt 5,3). Il secondo 

verbo – impiegato in riferimento ai grandi delle nazioni – è katexousiázō («esercito il potere», 

«spadroneggio»). Il suo significato è praticamente lo stesso di katakyrieúō. I governanti ed i 

capi delle nazioni tendono dunque ad asservire i loro sottoposti. I Dodici devono guardarsi bene 

dall’assumere gli stessi atteggiamenti. 
 

 Gesù, sapientemente, non soffoca ciò che si trova nel cuore dei discepoli. Si mette quasi 

dalla loro parte e dice che se qualcuno vuol diventare grande all’interno del gruppo sia il servo 

dei propri fratelli (Mc 10,43). In primo luogo Gesù mette davanti ai Dodici il servizio reso ai 



- 66 - 

 

propri fratelli. Dunque, all’interno di una comunità il più grande non è colui che svetta sugli 

altri, ma colui che primeggia nel servizio. 
 

 Ma Gesù non si ferma qui. A chi, non soddisfatto di una semplice grandezza, desidera il 

primo posto, ricorda che esso si conquista diventando schiavo di tutti (Mc 10,44). Dunque, 

maggiore è la dignità a cui si aspira, più grande è il dono di sé che viene richiesto. 
 

 Gesù termina il suo discorso sul servizio presentando se stesso come modello e principio di 

una vita impostata sul dono di sé (Mc 10,45). Egli in primo luogo è un modello a cui i discepoli 

devono riferirsi: essi sono chiamati al servizio ad imitazione del Figlio dell’uomo che non è 

venuto per essere servito, ma per servire. In secondo luogo, Gesù è il principio di una vita 

nuova improntata al servizio. L’espressione kaì gár che troviamo all’inizio di Mc 10,45 po-

trebbe avere anche valore causale ed essere intesa con «poiché anche». Mc 10,43-45 potrebbe 

essere tradotto in questo modo: «Non così sia tra voi: ma chiunque voglia diventare grande tra 

voi sia vostro servo, e chiunque voglia essere primo sia schiavo di tutti; poiché anche il Figlio 

dell’uomo non è venuto per essere servito, ma per servire e dare la sua vita in riscatto per 

molti». In altre parole, i Dodici sono chiamati ad una vita di servizio perché il Figlio dell’uomo, 

dando la sua vita, ha liberato la moltitudine del genere umano da ogni forma di schiavitù, a 

cominciare dall’asservimento al potere. Il dono che Gesù ha fatto di se steso sulla croce è il 

motivo di fondo per cui ora i discepoli possono (e devono) vivere secondo la dinamica del 

servizio.  



- 67 - 

 

2.8 Marco 14,22-26 

2.8.1 Traduzione del testo 
 22E, mentre essi mangiavano, preso del pane, detta la benedizione, (lo) spezzò e (lo) diede 

loro e disse: «Prendete, questo è il mio corpo». 23E, preso un calice, reso grazie, (lo) diede loro 

e bevvero da esso tutti. 24E disse loro: «Questo è il mio sangue dell’alleanza, versato per molti. 

 25In verità vi dico che non berrò più del frutto della vite fino a quel giorno quando lo berrò 

nuovo nel regno di Dio». 

 26E, cantato l’inno, uscirono verso il monte degli Ulivi. 

2.8.2. La Pasqua ebraica 

a) Le origini della festa 

 La Pasqua ebraica ha una storia antica e complessa. Facciamo subito notare che i calendari 

religiosi più antichi di Israele non parlano della Pasqua, ma soltanto degli Azzimi (Es 23,14-

17; 34,18-23; Dt 16,16). Gli Azzimi sono pani senza lievito, che si mangiano per sette giorni, 

sullo sfondo di una delle tre feste di pellegrinaggio, per la precisione quella che ricorre nel 

mese di Abìb (Es 13,3s; 23,15; 34,18) – denominato Nisan dopo l’esilio babilonese (Ne 2,1; 

Est 3,7) – all’incirca metà marzo-metà aprile. La festa degli Azzimi celebrava l’inizio della 

mietitura dell’orzo, mentre cinquanta giorni dopo, la festa delle Settimane celebrava la fine 

della mietitura stessa (Dt 16,9s). La festa degli Azzini molto probabilmente è stata mutuata dai 

Cananei. Gli Israeliti hanno dunque iniziato ad osservarla dopo il loro ingresso nella terra pro-

messa (cf. Lv 23,10). La festa iniziava in giorno di sabato e terminava il sabato successivo 

(cf. Lv 23,15). 

 In epoca arcaica, dunque, la festa degli Azzimi era distinta da quella di Pasqua, tra l’altro 

antichissima144. Quest’ultima era una festa di famiglia, celebrata da pastori nomadi, che cadeva 

nel plenilunio145 del primo mese, il più vicino all’equinozio di primavera. Il rito prevedeva 

l’immolazione di un giovane animale, al fine di avere in cambio, da parte della divinità, un 

gregge prospero. Il sangue spruzzato sui sostegni della tenda doveva allontanare le potenze 

malefiche. La Pasqua segnava, anche se non necessariamente, la transumanza di primavera. Il 

rito era celebrato con i fianchi cinti, i sandali ai piedi – come uno pronto per mettersi in cam-

mino – ed il bastone da pastore in mano146. 

 All’epoca del re Giosia (648-609 a.C.), la Pasqua diventa festa di pellegrinaggio, in conse-

guenza alla centralizzazione del culto operata da questo sovrano (2Re 23,21-23; Dt 16,1-8). In 

questo frangente, le due feste sarebbero state unite insieme147, come testimonia questo testo di 

Ezechiele (VI sec. a. C.): «Il quattordici del primo mese sarà per voi la Pasqua, festa d’una 

settimana di giorni: si mangerà pane azzimo» (Ez 45,21). Da questo momento gli Azzimi non 

iniziano più in giorno di sabato, ma in quello successivo alla Pasqua. Per quanto riguarda 

 
144 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 471: «la Pasqua 

è festa antichissima e risale all’epoca in cui gli Israeliti erano ancora seminomadi; è anzi anteriore all’Esodo, se 

la festa del deserto che essi proponevano di celebrare, Es 5,1, era già una Pasqua». 
145 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 471: «essendo 

una festa notturna nel deserto, si celebrava nel plenilunio, non necessariamente perché si riallacciasse a un culto 

astrale, ma semplicemente per la massima chiarezza di quella notte nel mese». 
146 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 470-471. 
147 Cf. R. DE VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 470. 



- 68 - 

 

l’unione delle due feste ed il collegamento con l’uscita dall’Egitto, il testo base resta comunque 

Es 12,1-27 – di tradizione sacerdotale148 –, redatto dopo l’esilio babilonese: 
 

 1Il Signore disse a Mosè e ad Aronne in terra d’Egitto: 2«Questo mese sarà per voi l’inizio dei 

mesi, sarà per voi il primo mese dell’anno. 3Parlate a tutta la comunità d’Israele e dite: “Il dieci di 

questo mese ciascuno si procuri un agnello per famiglia, un agnello per casa. 4Se la famiglia fosse 

troppo piccola per un agnello, si unirà al vicino, il più prossimo alla sua casa, secondo il numero 

delle persone; calcolerete come dovrà essere l’agnello secondo quanto ciascuno può mangiarne. 5Il 

vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete sceglierlo tra le pecore o tra le 

capre 6e lo conserverete fino al quattordici di questo mese: allora tutta l’assemblea della comunità 

d’Israele lo immolerà al tramonto. 7Preso un po’ del suo sangue, lo porranno sui due stipiti e sull’ar-

chitrave delle case nelle quali lo mangeranno. 8In quella notte ne mangeranno la carne arrostita al 

fuoco; la mangeranno con azzimi e con erbe amare. 9Non lo mangerete crudo, né bollito nell’acqua, 

ma solo arrostito al fuoco, con la testa, le zampe e le viscere. 10Non ne dovete far avanzare fino al 

mattino: quello che al mattino sarà avanzato, lo brucerete nel fuoco. 11Ecco in qual modo lo mange-

rete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo mangerete in fretta. È la Pasqua del 

Signore! 12In quella notte io passerò per la terra d’Egitto e colpirò ogni primogenito nella terra 

d’Egitto, uomo o animale; così farò giustizia di tutti gli dèi dell’Egitto. Io sono il Signore! 13Il sangue 

sulle case dove vi troverete servirà da segno in vostro favore: io vedrò il sangue e passerò oltre; non 

vi sarà tra voi flagello di sterminio quando io colpirò la terra d’Egitto. 14Questo giorno sarà per voi 

un memoriale; lo celebrerete come festa del Signore: di generazione in generazione lo celebrerete 

come un rito perenne. 

 15Per sette giorni voi mangerete azzimi. Fin dal primo giorno farete sparire il lievito dalle vostre 

case, perché chiunque mangerà del lievitato dal giorno primo al giorno settimo, quella persona sarà 

eliminata da Israele. 16Nel primo giorno avrete una riunione sacra e nel settimo giorno una riunione 

sacra: durante questi giorni non si farà alcun lavoro; si potrà preparare da mangiare per ogni persona: 

questo solo si farà presso di voi. 17Osservate la festa degli Azzimi, perché proprio in questo giorno 

io ho fatto uscire le vostre schiere dalla terra d’Egitto; osserverete tale giorno di generazione in 

generazione come rito perenne. 18Nel primo mese, dal giorno quattordici del mese, alla sera, voi 

mangerete azzimi fino al giorno ventuno del mese, alla sera. 19Per sette giorni non si trovi lievito 

nelle vostre case, perché chiunque mangerà del lievitato, quella persona, sia forestiera sia nativa 

della terra, sarà eliminata dalla comunità d’Israele. 20Non mangerete nulla di lievitato; in tutte le 

vostre abitazioni mangerete azzimi”». 
 21Mosè convocò tutti gli anziani d’Israele e disse loro: «Andate a procurarvi un capo di bestiame 

minuto per ogni vostra famiglia e immolate la Pasqua. 22Prenderete un fascio di issopo, lo intingerete 

nel sangue che sarà nel catino e spalmerete l’architrave ed entrambi gli stipiti con il sangue del 

catino. Nessuno di voi esca dalla porta della sua casa fino al mattino. 23Il Signore passerà per colpire 

l’Egitto, vedrà il sangue sull’architrave e sugli stipiti; allora il Signore passerà oltre la porta e non 

permetterà allo sterminatore di entrare nella vostra casa per colpire. 24Voi osserverete questo co-

mando come un rito fissato per te e per i tuoi figli per sempre. 25Quando poi sarete entrati nella terra 

che il Signore vi darà, come ha promesso, osserverete questo rito. 26Quando i vostri figli vi chiede-

ranno: “Che significato ha per voi questo rito?”, 27voi direte loro: “È il sacrificio della Pasqua per il 

Signore, il quale è passato oltre le case degli Israeliti in Egitto, quando colpì l’Egitto e salvò le nostre 

case”». Il popolo si inginocchiò e si prostrò. 
 

 Possiamo notare come nel testo vengano unite due feste che prima erano distinte: una legata 

alla pastorizia, detta Pesaḥ («Pasqua»), consistente nell’immolazione di un agnello o capretto 

 
148 Almeno fino al v. 20. 



- 69 - 

 

maschio nato nell’anno149; e una afferente alla vita agricola, nella quale si mangiava pane non 

lievitato, tratto dal grano, detta maṣṣôt («Azzimi»). 

 La festa di Pasqua ricorre la sera del 14 di Nisan (Lv 23,5; Nm 28,16). Quella degli Azzimi 

invece si estende per una settimana, inizia il 15 di Nisan e termina il 21 (Lv 23,6). Nel primo e 

ultimo giorno non si lavora e si tiene una convocazione sacra. Nel corso della settimana si 

offrivano dei sacrifici (Nm 28,17-25)150. 

 Delle due feste, la Pasqua è quella che dà il nome ufficiale alla festa. Essa celebra il «pas-

saggio» – questo il significato del termine Pesaḥ – di Dio (o dell’angelo sterminatore) che, di 

notte, andando di casa in casa, uccide i primogeniti degli Egiziani, risparmiando quelli degli 

Ebrei, i quali avevano sparso il sangue dell’agnello immolato sull’architrave e sugli stipiti delle 

porte. Alla base del costituirsi di Israele come popolo vi è dunque un atto di grazia, che precede 

e permette la fuga dall’Egitto. Gli Ebrei, di epoca in epoca, faranno memoria di questo evento, 

non come un semplice ricordo, ma come un’attuazione della salvezza ricevuta. 

 Il pane azzimo aveva diversi significati. In primo luogo era un modo per festeggiare il nuovo 

raccolto. Ecco perché si facevano pani senza il lievito vecchio, fatto ovviamente con la farina 

dell’anno precedente. La festa dunque rappresentava in qualche modo un nuovo inizio, intui-

zione che sarà valorizzata anche da S. Paolo apostolo (1Cor 5,6-8). Gli Azzimi, poi, celebra-

vano la fuga frettolosa dall’Egitto, che non permise agli Ebrei di far lievitare il pane (Es 12,39; 

23,15). Essi erano dunque (e sono) un simbolo di libertà. Da ultimo, rimandava all’umiltà. Il 

lievito infatti fa gonfiare la pasta, come l’orgoglio fa gonfiare il cuore dell’uomo. 

b) Il seder pasquale 

 Iniziamo questo paragrafo – nel quale ci occuperemo prevalentemente del vino – ricordando 

che il termine sēder significa «ordine», «regola». Riferito alla Pasqua, sēder indica il modo in 

cui devono succedersi i vari elementi che caratterizzano la cena pasquale. 

 La prima descrizione esaustiva del rito relativo alla cena di Pasqua la troviamo nella lettera-

tura rabbinica, posteriore alla seconda metà del II sec. d.C. Si resta colpiti dalla consistente 

presenza del vino – segno di festa e gioia –, assente invece in Es 12, che menziona soltanto 

l’agnello, gli Azzimi e le erbe amare. Ci si domanda allora, innanzitutto, quando la prescrizione 

del vino è entrata nel sēder pasquale. 

 Il primo accenno che abbiamo al vino lo troviamo in un apocrifo dell’Antico Testamento, il 

Libro dei Giubilei (fine II sec. a.C.): «E tutto Israele se ne stava a mangiare carne di Pasqua e 

a bere vino, a lodare, celebrare e benedire il Signore» (49,6). La prima prescrizione vera e 

propria riguardo al bere vino durante la cena pasquale è da attribuirsi alla Mishna, databile alla 

seconda metà del II sec. d.C. I calici di vino sono quattro e vengono comunemente giustificati 

collegandoli con i quattro verbi che troviamo in un passaggio contenuto nel libro dell’Esodo, 

passo che spiega l’imminente agire di Dio in favore di Israele: «Pertanto di’ agli Israeliti: “Io 

sono il Signore! Vi sottrarrò ai lavori forzati degli Egiziani, vi libererò dalla loro schiavitù e 

vi riscatterò con braccio teso e con grandi castighi. Vi prenderò come mio popolo e diventerò 

il vostro Dio. Saprete che io sono il Signore, il vostro Dio, che vi sottrae ai lavori forzati degli 

Egiziani”» (Es 6,6-7). 

 La successione dei quattro calici è la seguente: sul primo calice si pronuncia una benedizione 

relativa alla festa: «Benedetto sii Tu, o Signore Dio nostro Re del mondo, che ci hai fatto vivere, 

 
149 Il libro del Deuteronomio parla della possibilità di immolare anche un capo di bestiame grosso (Dt 16,2). 
150 I testi del Levitico e di Numeri sono molto simili. Fanno riferimento alla tradizione sacerdotale. Cf. R. DE 

VAUX, Le Istituzioni dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1964, 467. 



- 70 - 

 

ci hai mantenuto saldi e ci hai fatto giungere a questo momento». Alla presentazione del se-

condo calice, il figlio chiede al padre il significato della festa ricevendone una spiegazione 

piuttosto ampia. In questo contesto si afferma che ogni Israelita, al di là dello scorrere del 

tempo, deve considerare se stesso come se fosse fuggito dall’Egitto. Il terzo calice si consuma 

dopo il pasto vero e proprio, mentre sul quarto si pronuncia la benedizione finale. 

2.8.3. L’ultima cena di Gesù 

 Gesù, in quanto ebreo osservante, ha celebrato ogni anno la Pasqua. L’unica che ci viene 

raccontata però è quella immediatamente precedente la sua Passione. Negli ultimi anni, tutta-

via, si discute animatamente se l’ultima cena di Gesù sia stata davvero una cena pasquale o 

meno. Tenteremo allora di dire qualcosa su questo tema. 

a) Alcune difficoltà 

 La prima cosa che lascia perplessi è data dal fatto che né Paolo, né i vangeli menzionano 

esplicitamente il pasto dell’agnello. Un secondo problema è dato dal fatto che i Sinottici pre-

sentano chiaramente l’ultima cena di Gesù come un banchetto pasquale: «“Ho tanto desiderato 

mangiare questa Pasqua con voi, prima della mia passione”» (Lc 22,15), mentre Giovanni sem-

bra non concordare su questo dato (cf. Gv 13,1; 18,28; 19,14.31). 

b) La tipologia dell’ultima cena di Gesù 

 Per descrivere in cosa sia consistita l’ultima cena di Gesù sono state avanzate quattro pro-

poste: a) l’ultima cena di Gesù è stata una vera e propria cena pasquale; b) Gesù avrebbe cele-

brato una cena pasquale qualche giorno prima della data ufficiale; c) l’ultima cena di Gesù 

sarebbe stata un sacrificio di ringraziamento perché il Padre, in virtù della morte del Figlio, 

avrebbe inaugurato per tutti gli uomini il mondo della risurrezione; d) l’ultima cena di Gesù 

sarebbe stata semplicemente un pasto di addio, accompagnato da gesti simbolici particolar-

mente significativi. 

Delle quattro soluzioni avanzate, prenderemo in considerazione la prima e la quarta. 

+ L’ultima cena come banchetto pasquale 

Come già accennato, diversi studiosi ritengono che i Sinottici – a cui potrebbe essere asso-

ciato Giovanni –, presentandoci l’ultima cena come un banchetto pasquale, sono veritieri da 

un punto di vista storico. Le difficoltà sollevate nell’identificazione dell’ultima cena come ban-

chetto pasquale vengono risolte l’una dopo l’altra. Vediamo come: 

Che i Vangeli non menzionano l’agnello si spiega con il fatto che dietro la loro narrazione 

c’è già la prassi della Chiesa primitiva, la quale, celebrando l’Eucaristia, focalizzava la propria 

attenzione sul pane e sul vino. 

Alcuni passaggi del Quarto Vangelo andrebbero invece ripensati. Tanto per iniziare, quando 

in Gv 19,14 si legge: «Era la Parasceve della Pasqua». Di solito si pensa che Giovanni abbia 

voluto dire che quel venerdì era la vigilia della Pasqua. Tuttavia si potrebbe intendere il genitivo 

toû páscha («della Pasqua») come epesegetico: «era la Parasceve, cioè la Pasqua». In 

quell’anno la Pasqua sarebbe caduta di venerdì, che è il giorno in cui ci si prepara per il sabato 

(parasceve). Andando avanti nella nostra riflessione, possiamo osservare che quando l’Evan-

gelista, riferendosi al giorno successivo la morte di Gesù, dice: «era infatti un giorno solenne 

quel sabato» (Gv 19,31), potrebbe essersi riferito agli Azzimi, che iniziavano il giorno succes-

sivo la Pasqua. Da ultimo, possiamo osservare che, anche in Giovanni, il racconto dell’ultima 

cena di Gesù ha una caratterizzazione pasquale. Infatti, quando Gesù dice a Giuda: «“Quello 



- 71 - 

 

che vuoi fare, fallo presto”» (Gv 13,27), i discepoli pensano che a Giuda sia stato chiesto di 

andare a comprare qualcosa per la festa, oppure di fare elemosina ai poveri (Gv 13,29), cosa, 

quest’ultima, prescritta per la festa di Pasqua. 

+ L’ultima cena come pasto di addio 

 Recentemente, una buona parte degli studiosi ritiene che l’ultima cena di Gesù non sia stata 

altro che un pasto di addio, anche se ricco di gesti simbolici significativi. Tra essi, ricordiamo 

in modo del tutto particolare il dono dell’Eucaristia, anticipazione della sua morte e risurre-

zione. Osserva, in proposito, Papa Benedetto: 
 

 Gesù era consapevole della sua morte imminente. Egli sapeva che non avrebbe più potuto man-

giare la Pasqua. In questa chiara consapevolezza invitò i suoi ad un’ultima cena di carattere molto 

particolare, una cena che non apparteneva a nessun determinato rito giudaico, ma era il suo congedo, 

in cui Egli dava qualcosa di nuovo, donava se stesso come il vero Agnello, istituendo così la sua 

Pasqua151. 
 

2.8.4. Passi paralleli 

 Mt 26,26-30; Lc 22,15-20; 1Cor 11,23-25. 

2.8.5. Struttura del brano 

 Il passo biblico che stiamo meditando può essere diviso in tre parti: 
 

 Nella prima unità abbiamo il racconto dell’istituzione dell’Eucaristia (14,22-24). 
 

 Nella seconda parte Gesù annuncia la sua risurrezione (14,25). 
 

 Nella terza, Gesù, con i Dodici, si dirige verso il monte degli Ulivi (14,26). 

2.8.6. Il contesto in cui si trova il brano 

a) Il brano immediatamente precedente 

 Nella pericope che precede la nostra (14,17-21), Gesù annuncia che uno dei Dodici lo con-

segnerà (sottinteso: ai suoi avversari). Il gesto è presentato come particolarmente grave. Infatti, 

il traditore è uno degli intimi di Gesù, uno di coloro che condividono il pasto con lui. Tuttavia, 

nella domanda che i discepoli rivolgono a Gesù («“Forse… io?”») si nota un senso di insicu-

rezza generale. In altre parole, nessuno si sente così sicuro della propria fedeltà nei confronti 

del Signore. Il brano si conclude con delle parole molto dure di Gesù: «“È bene per lui se non 

fosse nato, quell’uomo!”». Esse vogliono essere un monito perché il traditore si ravveda. 

 A questi uomini così poco sicuri di sé Gesù dona se stesso, rendendoli partecipi del proprio 

sacrificio a favore dei molti. Con i Dodici stringe un’alleanza destinata a durare per l’eternità. 

Questo significa che il discepolato non si fonda sulle capacità degli uomini, ma sulla fedeltà 

del Signore. Inoltre, è nella mensa eucaristica che l’uomo impara a seguire Gesù sulla via del 

servizio. 

b) Il brano immediatamente seguente 

 Nel brano seguente (14,27-31), Gesù annuncia che lui – il pastore – sarà percosso a morte. 

In conseguenza di ciò, i discepoli – le pecore – saranno dispersi. A questo “mesto” annuncio 

 
151 J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret. Dall’ingresso in Gerusalemme fino alla risurrezione, 

II, 130. 



- 72 - 

 

Gesù ne affianca uno più gioioso: dopo la risurrezione egli precederà i suoi in Galilea. Egli sarà 

là ad aspettarli per riprendere di nuovo la loro comunione di vita. Pietro afferma che non ab-

bandonerà mai il Maestro, anche a costo della vita. Per tutta risposta, Gesù predice al primo tra 

i discepoli che proprio in quella notte negherà per ben tre volte di averlo conosciuto. Pietro 

tuttavia insiste nel professare la propria fedeltà a Gesù. A lui si associano gli altri. 

 La cena eucaristica fa della morte di Gesù una donazione per la salvezza di molti. Allo stesso 

tempo, il cammino di sequela che i discepoli possono riprendere in Galilea dopo la risurrezione 

non è altro che l’esplicitazione dell’alleanza sancita nella Cena. 

2.8.7. Spiegazione del brano 

 Siamo nel contesto della cena pasquale ebraica (cf. 14,12-16) che, nel corso della narrazione, 

viene messa in ombra per dare risalto alle parole di Gesù sul pane e sul vino. È di grande 

importanza il fatto che Marco collochi l’istituzione dell’Eucaristia nel contesto della Pasqua 

d’Israele. In tal modo, infatti, la morte e risurrezione di Gesù acquistano sin dall’inizio un va-

lore redentivo. 

a) Due tradizioni a confronto 

 I racconti di Marco e Matteo sono molto simili e fanno riferimento, con ogni probabilità, 

alla tradizione della chiesa di Gerusalemme. Le narrazioni che troviamo in Paolo e in Luca 

andrebbero fatte risalire alla chiesa di Antiochia di Siria. 

 Lasciando eventuali approfondimenti alle pagine seguenti, presentiamo, a modo di esempio, 

alcune caratteristiche che accomunano Marco-Matteo da un lato e Paolo-Luca dall’altro: 

• Secondo Marco e Matteo i Dodici attingono al sangue dell’alleanza (Mc 14,24; Mt 

26,28). Il riferimento è al patto sancito da Dio con il popolo di Israele sul Sinai così 

come ci viene narrato in Es 24,8: «Mosè prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: 

“Ecco il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi sulla base di tutte que-

ste parole!”». Paolo e Luca parlano invece del sangue della nuova alleanza (1Cor 11,25; 

Lc 22,20). In tal modo essi si riallacciano a Ger 31,31: «Ecco, verranno giorni – oracolo 

del Signore –, nei quali con la casa d’Israele e con la casa di Giuda concluderò un’al-

leanza nuova»152. 

• Marco e Matteo non parlano di memoriale, cosa che invece fanno Paolo e Luca. 1Cor 

11,23b-25: «23Il Signore Gesù, nella notte in cui veniva tradito, prese del pane 24e, dopo 

aver reso grazie, lo spezzò e disse: “Questo è il mio corpo, che è per voi; fate questo in 

memoria di me”. 25Allo stesso modo, dopo aver cenato, prese anche il calice, dicendo: 

“Questo calice è la nuova alleanza nel mio sangue; fate questo, ogni volta che ne bevete, 

in memoria di me”. Lc 22,19: «Poi prese il pane, rese grazie, lo spezzò e lo diede loro 

dicendo: “Questo è il mio corpo, che è dato per voi; fate questo in memoria di me”». 

• In Mc 14,24 e Mt 26,28 il sangue di Gesù è versato «per molti» (hypér/perí pollōn), 

mentre in Lc 22,19 è versato «per voi» (hypér hymōn). La formulazione lucana, lungi 

dal voler circoscrivere il dono di Gesù ad un ristretto gruppo di persone, intende evi-

denziare l’aspetto comunitario di quanti partecipano alla cena153. 

 
152 R. PENNA, La cena del Signore, 43: «l’Antico Testamento viene evocato nell’Ultima cena per dire due 

cose, corrispondenti alle due tradizioni: l’una è che bere il vino offerto da Gesù corrisponde all’atto cultuale 

compiuto sul Monte Sinai così da venire assunti in comunione con Dio stesso; l’altra è che si tratta comunque di 

una novità, poiché l’alleanza non suppone più il riferimento a leggi esterne scritte su tavole di pietra (cf. 2Cor 

3,3.6)». 
153 Cf. R. PENNA, La cena del Signore, 36-37. 



- 73 - 

 

b) L’Ultima Cena 

 Gesù, mentre sta mangiando con i Dodici154, compie i gesti tipici del capo famiglia ebreo: 

prima di iniziare la cena vera e propria prende del pane, recita la benedizione (eulogḗsas)155, lo 

spezza e lo dà ai commensali. La preghiera di ringraziamento è particolarmente significativa. 

Tutto è dono di Dio e questa consapevolezza trova espressione nella benedizione sul cibo. 

 A questo punto, Gesù pronuncia delle parole di grandissimo rilievo: «“Prendete, questo è il 

mio corpo”». Il termine corpo indica la persona nella sua totalità. Nel pane, Gesù si dona com-

pletamente ai suoi156, rendendoli in tal modo partecipi dei suoi sentimenti, atteggiamenti e com-

portamenti. Un’unione così intima non può che diventare conformazione. In altre parole, la 

costante comunione al pane eucaristico fa sì che i discepoli diventino, nel tempo, un’icona di 

Gesù stesso157. 

 Le parole che Gesù pronuncia sul pane sono commentate in un modo più ampio da San Paolo 

apostolo e da San Luca: 

• Lc 22,19: «“Questo è il mio corpo, che è dato per voi”». 

• 1Cor 11,24: «“Questo è il mio corpo, che è per voi”». 

 In Marco manca la presentazione del pane come comunione al corpo di Gesù dato per. In 

tal modo egli focalizza tutta la sua attenzione sulla comunione al corpo di Gesù vista come 

contesto unico di unione con il Signore ed il suo sentire. 

 Restando sulle parole che Gesù pronuncia riguardo al pane, dobbiamo osservare che in Luca 

a questo punto viene introdotto il concetto di memoriale: «“Questo è il mio corpo, che è dato 

per voi; fate questo in memoria (anámnēsin) di me”» (Lc 22,19). Gesù, parlando di memoriale, 

non chiede semplicemente di essere ricordato. Desidera che quanto significato dall’ultima cena 

venga reso continuamente presente nella storia, con gli effetti e le esigenze d’amore in esso 

racchiuso. Per comprendere lo sfondo su cui si colloca quanto abbiamo affermato, citiamo un 

passaggio dell’esegeta S. Cipriani: 
 

 Tutto questo si capisce meglio se si richiama il significato del «ricordarsi» (zakar) ebraico, che 

non è un mero evocare il passato, quanto il riprodurne la forza e l’efficacia. […]. L’invito di Gesù a 

fare quello che egli ha fatto «in memoria» (eis anámnēsin) di lui, ha il suo parallelismo nelle parole 

di Mosè, quando prescrive l’anamnesi pasquale: «Questo giorno sarà per voi un memoriale (le-zik-

karôn) e voi lo festeggerete (Es 12,14)». Ora, noi sappiamo che per gli ebrei la celebrazione della 

pasqua non era solo il ricordo di un evento passato, ma anche una sua riattualizzazione, nel senso 

 
154 I compagni di Gesù, in questo frangente, sono i Dodici, come si evince da Mc 14,17: «Venuta la sera, egli 

arrivò con i Dodici». Anche secondo Mt 20,20 durante l’Ultima cena Gesù era in compagnia dei Dodici (Mt 

20,20), mentre Luca parla degli Apostoli (Lc 22,14). 
155 Secondo la Mishna queste erano le parole da pronunciare nell’occasione: «Tu sei benedetto, YHWH, Dio 

nostro, re dell’universo, che fai spuntare il pane dalla terra» (Berakot, 6,1). 
156 R. PENNA, La cena del Signore, 34: «Il minimo che si possa dire, dunque, è che, quando si ripete la Cena, 

Gesù si rende personalmente presente, anche più di quanto lo sia “quando due o tre sono radunati nel suo nome” 

(Mt 18,20), poiché si tratta di una presenza non solo ideale/spirituale ma per così dire materializzata con i segni 

del pane e del vino […], ed è soprattutto una presenza “dinamica” in quanto assolutamente relazionata al dono 

di sé. Del resto, “non è il Cristo nella sua situazione mortale quello che si fa presente nell’Eucaristia; ma è la 

persona del Cristo [glorioso] quella che si comunica trasfondendo la sua vita”». 
157 S. CIPRIANI, «Eucaristia», in P. ROSSANO – G. RAVASI – A. GHIRLANDA, Nuovo Dizionario di Teologia 

Biblica, Paoline, Cinisello Balsamo (Milano) 1988, 529: «il credente, che mangia e beve il corpo e il sangue del 

Signore, fa una cosa sola con il suo Signore, rivivendone, ovviamente, i sentimenti e le disposizioni». 



- 74 - 

 

cioè che Dio era disposto ad offrire di nuovo al suo popolo la salvezza di cui, nelle mutate circo-

stanze storiche, aveva bisogno. In questa maniera il passato faceva irruzione nel presente, lievitan-

dolo della sua forza salvifica158. 
 

 Dopo aver distribuito ai discepoli il pane, Gesù prende un calice e dopo aver reso grazie 

(eucharistḗsas), lo dà ai suoi discepoli. Si tratta della benedizione sul terzo calice159. Dal calice 

bevono tutti. 
 

 Dopo che i Dodici hanno attinto al calice, Gesù afferma che quanto essi hanno bevuto è il 

suo sangue dell’alleanza versato per molti (v. 24). 

 Il sangue è l’elemento vitale di una persona. Nell’ultima cena Gesù si dona totalmente ai 

suoi per due volte. 

 L’espressione «“il mio sangue dell’alleanza”» rimanda, come già accennato, ad Es 24,8. 

Anche se non viene detto esplicitamente come in 1Cor 11,25; Lc 22,20, si tratta della nuova 

alleanza fondata su un nuovo sangue («“il mio sangue”»). Potremmo chiederci in che senso 

l’alleanza sancita nel sangue di Gesù sia nuova, visto che Israele ha conosciuto più volte un 

rinnovo del suo vincolo di comunione con Dio (cf. 2Re 23,1-3; Ne 9-10; Ger 31,31-33). A 

questo quesito rispondiamo citando il noto esegeta R. Penna: 
 

 Qui sta tutta l’originalità evangelica: l’alleanza attuata da Gesù è senza condizioni! Si riprende 

così l’idea di una berît/diathḗke totalmente gratuita, quale quella che Dio aveva sancito con Abramo. 

Sicché la bilateralità mosaica cede il passo alla unilateralità rivelatasi in Gesù Cristo. In buona so-

stanza, ora il patto fra Dio e l’uomo non poggia più sulla base presupposta del comportamento mo-

rale dell’uomo, ma direttamente sul sangue di Gesù Cristo versato gratuitamente «una volta per 

sempre… ottenendo così una redenzione eterna (Eb 7,27; 9,12)»160. 
 

 In altre parole, mediante l’alleanza sancita nel sangue di Gesù, Dio assicura al popolo la sua 

perenne vicinanza. Egli si prende l’impegno, che non verrà mai meno, di essere il Dio del suo 

popolo. La differenza con quanto avvenuto tra il Signore e Israele ai piedi del monte Sinai è 

notevole. In quel frangente, infatti, era il popolo che si impegnava ad osservare la Legge (Es 

24,3.7) che Dio gli aveva consegnato: «“Ecco il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso 

con voi sulla base di tutte queste parole!”» (Es 24,8). 

 L’alleanza che Dio sancisce con l’uomo nel sangue di Gesù ha, in primo luogo, una prospet-

tiva eminentemente personale, come ben evidenziato dal sintagma «per molti» (hypér pollōn), 

al posto del «per i nostri peccati» (hypèr tōn hamartiōn hēmōn), che troviamo in 1Cor 15,3b. 

In altre parole, Gesù versa il proprio sangue perché ogni persona possa essere pienamente se 

stessa. Questo non significa che la dimensione redentiva della morte di Gesù non sia intesa dal 

testo (cf. Mt 26,28; Rm 3,25; 1Cor 15,3; Tt 2,14; Eb 9,26)161. È noto a tutti infatti che non vi è 

alcuna realizzazione della persona – nel senso più nobile e pieno del termine – se questa prima 

 
158 S. CIPRIANI, «Eucaristia», 526. 
159 Il terzo calice si beveva dopo aver consumato l’agnello pasquale (cf. Lc 22,20: «E similmente, dopo aver 

cenato, prese il calice dicendo…»). La preghiera di benedizione sul terzo calice includeva una richiesta a Dio 

affinché si ricordasse del Messia e delle benedizioni. Cf. R. PESCH, Il vangelo di Marco, II, 529-530. 
160 R. PENNA, La cena del Signore, 44-45. 
161 Interessante, a questo proposito, quanto affermato da R. PENNA, La cena del Signore, 41: «in ambito giu-

daico allo spargimento del sangue si riconosce uno specifico valore espiatorio, cioè di eliminazione dei peccati, 

come affermerà chiaramente l’autore della lettera agli Ebrei: “Senza spargimento di sangue (haimat-ekchysía) 

non esiste perdono” (Eb 9,22)». Al passo neotestamentario citato da Penna potremmo aggiungere Lv 17,11: 

«Poiché la vita della carne è nel sangue. Perciò vi ho concesso di porlo sull’altare in espiazione per le vostre vite; 

perché il sangue espia, in quanto è la vita». 



- 75 - 

 

non si è liberata dalla schiavitù del peccato162. L’espressione «“per molti”», con cui vengono 

definiti i destinatari della morte di Gesù, non esclude l’universalità del dono che egli fa di se 

stesso163. A modo di esempio, ecco come si esprime in proposito l’autore della prima lettera a 

Timoteo: «Uno solo, infatti, è Dio e uno solo anche il mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo 

Cristo Gesù, che ha dato se stesso in riscatto per tutti (pántōn)» (1Tm 2,5s). L’alleanza con Dio 

apre inevitabilmente anche a quella con i fratelli. Non può essere diversamente: la volontà che 

Dio comunica all’uomo in Gesù implica il dono di sé agli altri (cf. Mc 10,43-44). 

 Le parole di Gesù sul vino lasciano intravedere anche un richiamo alla gioia che viene 

dall’intima comunione con il Signore. Infatti, mentre il pane solitamente simboleggia la vita, il 

vino rimanda alla gioia. Basta leggere il Sal 104,14s: «Tu fai crescere l’erba per il bestiame e 

le piante che l’uomo coltiva per trarre cibo dalla terra, vino che allieta il cuore dell’uomo, olio 

che fa brillare il suo volto e pane che sostiene il suo cuore». Dunque, l’incontro con Gesù 

nell’Eucaristia è pienezza di vita e dunque di gioia164. 

 Nella cena eucaristica, dunque, Gesù si dona totalmente ai suoi discepoli aprendoli alla più 

intima comunione con Dio. Ma non solo… Egli li rende partecipi della sua autodonazione per 

il bene di tutti. Entrando in relazione profonda con Gesù, vengono infatti resi partecipi dei suoi 

atteggiamenti e del suo modo di vivere. Questo li apre alla comunione con gli altri e alla gioia 

che ne scaturisce. 
 

 Al termine della cena, Gesù annuncia ancora una volta – seppur in maniera velata – la sua 

morte. «“In verità vi dico: Non berrò più dal frutto della vite”» (14,25a). Questo è l’ultimo 

banchetto per Gesù su questa terra. Egli va consapevolmente e liberamente verso la morte per 

far risplendere l’umanità in tutta la sua bellezza, dopo averla liberata dal peccato. Tuttavia, 

l’orizzonte su cui Gesù posa lo sguardo va ben oltre la morte: «“fino a quel giorno in cui lo 

berrò nuovo nel regno di Dio”» (14,25b). Gesù accenna alla sua risurrezione mediante la quale 

siederà alla destra del Padre, cioè sarà associato alla sua signoria sul mondo (cf. Mc 14,62). 

L’immagine si colloca sullo sfondo della letteratura vetero e neotestamentaria, nella quale il 

futuro escatologico viene descritto con i tratti di un banchetto (cf. Is 25,6; 55,1-2; Sal 22,27; 

Mt 8,11; 22,1-14; Lc 14,15-24). La menzione del vino nuovo che berrà nel regno di Dio ri-

manda anche alla gioia. Dopo la sofferenza della passione, Gesù sperimenterà la gioia della 

vita nuova e della piena comunione con Dio in qualità di risorto. Nel vangelo secondo Matteo, 

Gesù annuncia che anche i discepoli berranno con lui il vino nuovo nel regno di Dio: «“Dico a 

voi: non berrò, da ora, dal frutto della vite fino a quel giorno in cui lo berrò nuovo con voi nel 

regno del Padre mio”» (Mt 26,29). In Marco manca l’espressione con voi. Probabilmente il 

secondo Evangelista è maggiormente interessato a mostrarci il superamento della morte da 

parte di Gesù e la gioia che a lui ne consegue. 

  

 
162 R. PENNA, La cena del Signore, 39: «probabilmente Gesù con le parole della Cena non intendeva donare 

se stesso soltanto in funzione riparatrice delle altrui trasgressioni della Legge, ma aveva di mira una reintegra-

zione delle persone in un senso più globale e positivo». 
163 R. PENNA, La cena del Signore, 36: «Questi “molti” (senza articolo determinativo) con ogni verosimi-

glianza vanno intesi non in senso esclusivo (come se ci si riferisse solo ad alcuni, mentre altri ne sarebbero 

esclusi) ma inclusivo». 
164 S. CIPRIANI, «Eucaristia», 526. 



- 76 - 

 

2.9 Marco 14,32-42 

2.9.1 Traduzione 
 32E vengono in un podere del quale il nome (è) Getsemani e dice ai suoi discepoli: «Sedete 

qui, mentre prego». 33E prende Pietro, Giacomo e Giovanni con sé e iniziò ad essere turbato e 

ad angosciarsi 34e dice loro: «L’anima mia è triste fino alla morte; restate qui e vegliate». 35E, 

andato un poco avanti, cadeva sulla terra e pregava che, se fosse possibile, passasse da lui l’ora, 
36e diceva: «Abbà, Padre, tutte le cose sono possibili a te: allontana questo calice da me; ma 

(avvenga) non ciò che io voglio ma ciò che tu (vuoi)». 37E viene e li trova dormienti, e dice a 

Pietro: «Simone, dormi? Non sei stato capace di vegliare un’ora sola? 38Vegliate e pregate, 

perché non entriate in tentazione; lo spirito (è) pronto ma la carne (è) debole». 39E, allontanatosi 

di nuovo, pregò dicendo la medesima parola. 40E, giunto di nuovo, li trovò dormienti, poiché i 

loro occhi erano appesantiti, e non sapevano che cosa rispondergli. 41E giunge (per) la terza 

volta e dice loro: «State ancora dormendo e riposando! Basta! È giunta l’ora, ecco, il Figlio 

dell’uomo viene consegnato nelle mani dei peccatori. 42Alzatevi, andiamo! Ecco, colui che mi 

tradisce si è avvicinato». 

2.9.2 Passi paralleli 

a) Confronto con Matteo e Luca 

 L’episodio di Gesù al Getsemani è riportato anche dagli altri due Sinottici (Mt 26,36-46; Lc 

22,39-46). Vediamo nel dettaglio alcune differenze che potrebbero aiutarci a comprendere me-

glio la specificità di ogni evangelista, in specie di Marco. 
 

 Il primo paragone che vogliamo fare è con Mt 26,36-46: In Mt 26,38.40 troviamo il sintagma 

«“con me”» («“restate qui e vegliate con me”»; «“non siete stati capaci di vegliare un’ora sola 

con me?”») assente nei paralleli marciani. Il sintagma con me rivela un particolare interesse di 

Matteo: mostrare la Chiesa come fondata sulla comunione con Cristo. 

 Un tratto tipico di Marco, non ravvisabile in Matteo, è l’umanità di Gesù, che emerge in 

tutto il suo spessore nel brano di cui ci accingiamo a fare l’esegesi. In Mc 14,35, infatti, leg-

giamo che Gesù cade a terra e prega («andato un poco oltre, cadeva sulla terra e pregava»), 

quasi sprofondato sotto il peso di quanto incombe su di lui. In Mt 26,39 si dice invece che Gesù 

cade sulla faccia mentre prega («andato un poco oltre, cadde sulla sua faccia pregando»). Mat-

teo presenta Gesù in atteggiamento più composto durante la preghiera. 

 Da ultimo, Marco sottolinea maggiormente l’intimità e profondità di rapporto tra il Figlio 

ed il Padre, quando riporta la seguente espressione aramaica usata da Gesù nel suo rivolgersi 

al Padre: «“Abbà”» (Mc 14,36), che significa «papà», «babbo». In Matteo troviamo invece: 

«“Padre mio”» (Mt 26,39). 
 

 L’altro paragone che vogliamo fare è con Lc 22,39-46: Una prima differenza che si ravvisa 

tra Marco e Luca consiste nel fatto che luca non parla del podere chiamato Getsemani (Mc 

14,32), come luogo della preghiera di Gesù, ma del monte degli Ulivi (Lc 22,39). Essendo il 

monte luogo dell’incontro con Dio (cf. Lc 6,12; 9,28), l’orazione di Gesù prima di affrontare 

la passione diventa esortazione e insegnamento sulla preghiera. 

 Stando a Luca, Gesù, inoltrandosi nel monte degli Ulivi, non prende con sé Pietro, Giacomo 

e Giovanni. Ne consegue che neanche comunica loro la sua tristezza mortale. Non si menziona 

neanche il turbamento e l’angoscia che invadono l’animo di Gesù in questo frangente (Lc 



- 77 - 

 

22,40s). La scena perde di drammaticità rispetto a Marco. In compenso, Gesù assume maggior-

mente il ruolo di Maestro, che rivolge la sua parola ammonitrice a tutti i discepoli, nessuno 

escluso. 

 Solo in Luca abbiamo la presenza dell’angelo, apparso per confortare Gesù, il quale, entrato 

in agonia, inizia a sudare sangue (Lc 22,43s). Il terzo Evangelista ci tiene ad evidenziare che 

Dio, per il tramite dell’angelo, si rende presente a Gesù rafforzandolo, perché possa bere il 

calice che lo attende. Confortato da questa presenza soprannaturale, Gesù entra nella lotta 

(agōnía) che deve affrontare per dire il suo sì alla Passione. Giunto al culmine di questo com-

battimento, Gesù suda abbondantemente, fino al punto che il suo sudore può essere paragonato 

a gocce di sangue che colano a terra. 

 Da ultimo, la scena dei discepoli che, a cominciare da Pietro, dormono e non sono in grado 

di pregare e vegliare con Gesù (Mc 14,37-41) viene fortemente abbreviata e descritta in due 

soli versetti (Lc 22,45s). A questo si aggiunga che, per Luca, i discepoli si assopiscono a motivo 

della tristezza (Lc 22,45). Sembra quasi che vogliono rimuovere da sé un dramma che, facen-

doli soffrire eccessivamente, non intendono in alcun modo guardare in faccia. Questo aspetto 

rientra in una caratteristica di Luca, che è quella di attenuare quei passaggi in cui i discepoli 

manifestano la loro incapacità a stare al passo con Gesù. 

b) Il vangelo secondo Giovanni 

 Nel Quarto Vangelo, pur non avendo il racconto del Getsemani, troviamo un’allusione ad 

esso in due occasioni distinte. La prima, l’abbiamo quando alcuni Greci vogliono vedere Gesù. 

Informato di questo, egli inizia a parlare del chicco di grano che, per portare frutto, necessita 

di cadere a terra e morire (Gv 12,24). Successivamente dichiara: «“Ora l’anima mia è turbata, 

e che cosa dirò? Padre, salvami da quest’ora? Ma per questo sono venuto, per quest’ora! Padre, 

glorifica il tuo nome”» (Gv 12,27-28a). La seconda occasione in cui si accenna al Getsemani 

l’abbiamo quando Gesù, in procinto di essere arrestato, dice a Pietro, che aveva colpito un servo 

del sommo sacerdote: «“Metti la spada nel fodero; il calice che ha dato a me il Padre, non lo 

berrò?”» (Gv 18,11). 

 Non è facile comprendere come mai Giovanni non ci abbia tramandato l’episodio del Ge-

tsemani, ma vi abbia fatto soltanto allusione. Probabilmente a motivo della sua prospettiva 

teologica. Al Quarto Evangelista, infatti, premeva porre in risalto la perfetta comunione tra il 

Figlio ed il Padre, che si è tradotta in una obbedienza assoluta, nonché il desiderio di Gesù che 

il Padre, nell’evento della croce, fosse glorificato. Essendo particolarmente interessato a questi 

aspetti, Giovanni si è limitato ad una generica allusione a tutto il travaglio che ha preceduto il 

sì di Gesù alla volontà del Padre. 

2.9.3 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo prendendo in esame (Mc 14,32-42) si distingue dal precedente (14,26-

31) a motivo del luogo: l’annuncio, operato da Gesù stesso, sulle morte del pastore e la disper-

sione delle pecore (Mc 14,26-31) avviene lungo il cammino che conduce al monte degli Ulivi 

(Mc 14,26). La preghiera di Gesù al Getsemani avviene appunto in questo podere (Mc 14,32). 

Altra distinzione tra i due brani riguarda il tema: Mc 14,26-31 contiene, come già detto, la 

profezia sulla morte di Gesù e la fuga dei discepoli, mentre Mc 14,32-42 è incentrato sulla 

preghiera che Gesù rivolge al Padre prima di affrontare la sua Passione. 
 

 Il testo di cui intendiamo fare l’esegesi (Mc 14,32-42) si distingue dal successivo (Mc 14,43-

52) innanzitutto per i personaggi: in Mc 14,43-52 compaiono infatti attanti che prima erano 



- 78 - 

 

assenti: Giuda (dato per assente durante la preghiera di Gesù al Getsemani); la folla con spade 

e bastoni mandata dai capi dei sacerdoti, dagli scribi e dagli anziani; il ragazzo che, alla fine 

della scena, fugge via nudo. Da segnalare che i discepoli, fino ad ora al fianco di Gesù, escono 

dalla scena: «allora tutti lo abbandonarono e fuggirono» (Mc 14,50). Altro motivo di distin-

zione è dato dal tema: Mc 14,32-42 è incentrato sulla preghiera di Gesù, mentre Mc 14,43-52 

sull’arresto di lui. 

2.9.4 Struttura del brano 

 Il brano che stiamo meditando può essere suddiviso in sette parti: 
 

 1) Gesù arriva al Getsemani con i suoi discepoli (14,32). 
 

 2) Gesù chiede a tre discepoli in particolare di vegliare con lui (14,33-34). 
 

 3) Gesù prega da solo con il Padre (14,35-36). 
 

 4) Gesù torna dai tre discepoli e li trova addormentati (14,37-38). 
 

 5) Gesù se ne va ancora a pregare (14,39). 
 

 6) Gesù torna dai tre discepoli e li trova di nuovo addormentati (14,40). 
 

 7) Gesù orientato alla passione, i tre discepoli ancora dormienti (14,41-42). 

2.9.5 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Analizzando con attenzione il brano, ci accorgiamo che Marco riceve dalla tradizione il rac-

conto del Getsemani e lo riporta nella sua opera letteraria così com’è, senza variazioni di 

sorta165. 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Risulta alquanto problematico rintracciare eventuali stratificazioni del testo avvenute prima 

che esso giungesse all’attenzione di Marco. L’unica cosa che si può affermare con una certa 

sicurezza è che i cristiani della prima ora erano già in possesso di un racconto nel quale si 

narrava di una “lotta” di Gesù di fronte alla morte e di una sua preghiera al Padre per esserne 

liberato. Questo nucleo centrale, probabilmente, nel corso del tempo è stato integrato da parole 

pronunciate da Gesù in altre occasioni. A questo proposito può essere utile citare quanto affer-

mato dal noto esegeta Raymond E. Brown: 
 

 La mia ipotesi è che i primi cristiani avevano una tradizione secondo cui, prima della sua morte, 

Gesù lottò nella preghiera per la sua sorte. Non so se essi abbiamo conservato o preteso di conservare 

la memoria accurata delle parole da lui usate; probabilmente no. Essi però compresero la sua pre-

ghiera in termini come l’ora e il calice, che, nella tradizione dei suoi detti, egli aveva usato per 

descrivere il suo destino nel piano di Dio166. 
 

 
165 Cf. R. PESCH, II, Il vangelo di Marco, Paideia, Brescia 1982, 568-569. 
166 R. E. BROWN, La morte del Messia. Un commentario ai Racconti della Passione nei quattro vangeli, BTC 

108, Queriniana, Brescia 1999, 268. 



- 79 - 

 

c) Storicità dell’evento 

 Non vi sono dubbi sulla storicità dell’agonia di Gesù al Getsemani. I cristiani non si sareb-

bero mai inventati una narrazione in cui il Cristo appare tutt’altro che un eroe, turbato e ango-

sciato di fronte alla morte, prostrato a terra, in atteggiamento di supplica perché il Padre lo 

liberi dal momento tremendo che si stava avvicinando. Citiamo, ancora una volta, Raymond E. 

Brown: «un argomento che si avanza in favore della storicità è che i primi cristiani non avreb-

bero potuto inventare una scena così sfavorevole a Gesù come questa in cui, prostrato a terra, 

invoca di essere liberato dall’ora e dal calice»167. 

2.9.6 Spiegazione del brano 

a) L’arrivo al Getsemani (14,32) 

 Gesù giunge in compagnia dei discepoli al Getsemani, un podere situato sul monte degli 

Ulivi. Chiede ai suoi di fermarsi, probabilmente all’ingresso della tenuta, finché egli non abbia 

terminato di pregare. In questo momento così drammatico, con la passione ormai vicina, Gesù 

sente la necessità di dialogare con il Padre, la persona da cui si sente amato (cf. 1,11; 9,7; 12,6). 

 Non è la prima volta che troviamo Gesù in atteggiamento di preghiera (1,35; 6,46). La prima 

volta è dopo la cosiddetta giornata di Cafarnao, spesa ad insegnare e guarire (1,21-34). La 

seconda volta è dopo la prima moltiplicazione dei pani (6,33-44). In queste due occasioni, la 

preghiera di Gesù è solitaria e sembra essere una pausa tra una fase e l’altra del suo ministero. 

 Al Getsemani Gesù sente invece la necessità di avere i discepoli a breve distanza. Di essi, 

tre saranno esortati a stargli particolarmente vicino. Questo già ci dice che siamo davanti ad un 

momento tutto particolare della vita di Gesù. 

b) Gesù prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni perché veglino con lui (14,33-34) 

 Gesù prende con sé Pietro, Giacomo e Giovanni. Questi tre discepoli hanno un posto unico 

all’interno dei Dodici. Quando Gesù si accinge a risuscitare la figlia di Giairo, vuole solo loro 

con sé (5,37); solo a Pietro, Giacomo e Giovanni è concesso di vedere Gesù mentre viene tra-

sfigurato (9,2); il discorso escatologico di Gesù è rivolto a loro tre e ad Andrea (13,3). Fino ad 

ora hanno visto la grandezza divina di Gesù, ora devono stargli accanto nel momento in cui 

emerge tutta la debolezza della sua umanità. Il testo sembra suggerire che, più si hanno respon-

sabilità nella comunità dei discepoli, più bisogna conoscere Gesù nella sua interezza. Solo così 

lo si può rappresentare adeguatamente. 

 Gesù manifesta a questi tre discepoli il suo stato d’animo, segno inequivocabile che vuol 

condividere con loro questo momento. Egli è, in primo luogo, spaventato. Il verbo greco che 

abbiamo tradotto con «spaventarsi» è ekthambéō. Si tratta di un verbo composto dalla preposi-

zione ek («da») + il verbo thambéō (al passivo: «sono colto da timore», «sono sbigottito»). 

Gesù è spaventato da qualcosa di concreto che si staglia davanti a lui, dalle atroci sofferenze 

che di lì a poco dovrà subire. Gesù poi è «angosciato», «nervoso» (in greco adēmonéō). A 

questo si aggiunga una tristezza mortale, cioè fino al massimo grado. Colpisce lo stato d’animo 

di Gesù. Nella sua umanità è sconvolto dalla prospettiva della morte in croce ormai vicina. 

Questo darà maggior valore al suo sì, come vedremo tra poco. 

 Intanto chiede ai discepoli di vegliare, cioè di stare svegli e di prepararsi ad affrontare ade-

guatamente quanto di lì a poco piomberà su di loro. 

 
167 R. E. BROWN, La morte del Messia, 266, n. 12. 



- 80 - 

 

c) La preghiera di Gesù al Padre (Mc 14,35-36) 

 A questo punto Gesù si allontana un poco, si getta a terra e prega (v. 35). Il gesto di cadere 

a terra può essere visto non tanto come sinonimo di atteggiamento rispettoso e supplicante 

dinanzi al Padre, quanto piuttosto di un crollo che coinvolge Gesù (cf. Mc 9,20; At 9,4). Egli 

avverte con tutta la sua umanità la ripugnanza riguardo a quello che di lì a poco accadrà. 

 In Mt 26,39 si dice invece che Gesù cade con la faccia a terra durante la preghiera; mentre 

Lc 22,41 lo ritrae in ginocchio nel tempo della sua orazione. Marco sottolinea quindi più degli 

altri l’estrema difficoltà nella quale si trova Gesù in questo momento. Egli non ha l’atteggia-

mento dignitoso che ha in Matteo, non ha la compostezza con cui viene dipinto in Luca. In 

Marco Gesù cade a terra e prega. 

 La sua preghiera è prolungata e in quest’arco di tempo chiede al Padre che, se possibile – 

cioè se compatibile con il suo progetto – possa passare da lui quell’ora. Domanda, in altre 

parole, di essere risparmiato dall’imminente passione e morte. 

 Gesù chiede questo usando un linguaggio molto familiare: chiama il Padre con il termine 

abbà (v. 36). Nel racconto della preghiera al Getsemani solo in Marco troviamo questo termine 

sulle labbra di Gesù. Esso esprime l’intimo rapporto tra lui e il Padre (cf. 1,11; 9,7; 12,6). Gesù 

sente tutto il peso della sua umanità, avverte tutta la repulsione per le sofferenze che dovrà 

affrontare di lì a poco, sa che il Padre potrebbe risparmiargli questo momento se lo volesse 

(tutto è possibile a te), ma il profondo amore che nutre per lui lo porta a rendersi disponibile ad 

accettare la sua volontà, anche se fosse quella di dare la vita per la moltitudine (10,45; 14,24). 

d) Gesù torna dai tre discepoli e li trova addormentati (14,37-38) 

 Terminata la sua preghiera, Gesù torna dai tre discepoli e li trova addormentati. Non riescono 

a stare svegli e, di conseguenza, non si stanno preparando al dramma che si avvicina. 

 Gesù rivolge a Pietro un dolce rimprovero: «“Non sei stato capace di vegliare una sola 

ora?”». È interessante notare che Gesù non si indirizza al primo tra i discepoli con il nome di 

Pietro (che indica il suo ruolo all’interno dei Dodici), ma di Simone. Sembra quasi cercare la 

sua vicinanza in questo momento così combattuto. È degno di nota il fatto che Gesù in prima 

istanza si rivolga al solo Pietro. Nonostante la sua incapacità a vegliare, agli occhi di Gesù resta 

il più rappresentativo tra i suoi seguaci. Il Signore, quando ha costituito il gruppo dei Dodici, 

ha dato a questo discepolo una nuova identità: Egli è la roccia che deve confermare anche agli 

altri qualora vacillassero (cf. Lc 22,32). Questo dono gli viene confermato anche adesso, non 

per le sue capacità, ma per la fedeltà del Signore. 

 Dopo il rimprovero rivolto a Pietro, Gesù si rivolge a tutti e tre, invitandoli di nuovo alla 

vigilanza e, questa volta, all’orazione. Essi devono stare desti e pregare per non entrare in ten-

tazione. Essa consiste (tenendo conto del contesto in cui il brano è collocato) nello scandalo 

(14,27a.29), nella dispersione (14,27b) e nella fuga (14,50) dinanzi a Gesù che di lì a poco sarà 

arrestato. 

 I discepoli devono pregare perché lo spirito è pronto, ma la carne è debole. In altre parole, i 

discepoli sarebbero anche disposti a dare la vita con Gesù (cf. 10,39a; 14,29.31), tuttavia in 

loro vi è anche una forte debolezza che rischia di prevalere sul loro slancio. Dunque, affinché 

non venga meno lo spirito di fortezza, sono esortati alla preghiera. 



- 81 - 

 

e) Gesù torna a pregare (14,39) 

 Gesù torna per la seconda volta a pregare. Ripete le stesse parole della volta precedente: 

chiede al Padre che gli allontani il calice della passione, allo stesso tempo però si rende dispo-

nibile al compimento della sua volontà. È da notare che l’orazione di Gesù inizia a farsi pro-

lungata. Prima ha pregato per un’ora. Adesso vi ritorna una seconda volta. 

f) Gesù torna per la seconda volta dai discepoli e li trova addormentati (14,40) 

 Dopo aver pregato il Padre per la seconda volta, Gesù torna di nuovo da Pietro, Giacomo e 

Giovanni. Li trova dormienti. I loro occhi si sono fatti pesanti. Probabilmente sono stanchi e 

non riescono nemmeno a tenere gli occhi aperti. La debolezza della carne inizia a farsi sentire 

e a prevalere sulla loro prontezza di spirito. 

 Il testo lascia intendere che Gesù dice loro qualcosa. Ma essi non sanno che cosa risponder-

gli. Il momento che Gesù sta vivendo è troppo grande per loro, va al di là della loro capacità di 

comprensione. 

g) Gesù orientato alla passione, i suoi ancora addormentati (14,41-42) 

 Anche se non viene detto esplicitamente come in Mt 26,44, Gesù si pone in preghiera per la 

terza volta. Quando torna, i discepoli sono ancora addormentati! Con autorevolezza li invita a 

destarsi: «“Basta! È giunta l’ora”». Gesù sa che è giunto il momento di essere consegnato nelle 

mani dei peccatori. Nell’intimità della preghiera si è adeguato totalmente alla volontà di Dio 

ed ora è pronto per affrontare la passione. 

 Chiama a raccolta i discepoli perché lo seguano: «“Alzatevi, andiamo!”». Essi sono chiamati 

ad andare dietro a lui anche sulla via della croce (cf. 8,34), ma loro invece di pregare hanno 

dormito…  



- 82 - 

 

2.10 Marco 16,1-8 

2.10.1 Traduzione del testo 

 1Passato il sabato, Maria Maddalena, Maria (madre) di Giacomo e Salome comprarono 

aromi per andare ad ungerlo. 2Al mattino presto, nel primo (giorno) della settimana, giungono 

presso il sepolcro, appena sorto il sole. 3E dicevano tra loro: «Chi ci rotolerà via la pietra dalla 

porta del sepolcro?». 4E, alzati gli occhi, vedono che la pietra era stata rotolata via, benché 

fosse molto grande. 

 5E, entrate nel sepolcro, videro un giovane seduto sulla destra, rivestito di una veste bianca, 

ed ebbero paura. 6Ma egli dice loro: «Non abbiate paura! Cercate Gesù, il Nazareno, il Croci-

fisso; è risorto, non è qui; ecco il luogo dove lo avevano deposto. 7Ma, andate, dite ai suoi 

discepoli e a Pietro: “Vi precede in Galilea; là lo vedrete, come vi ha detto”». 

 8E, uscite, fuggirono dal sepolcro, poiché le possedevano un tremore ed uno stupore; e non 

dissero nulla a nessuno; perché avevano paura. 

2.10.2 Passi paralleli 

 Il racconto del rinvenimento della tomba vuota è narrato, oltre che in Mc 16,1-8, in tutti gli 

altri vangeli, per la precisione in Mt 28,1-10; Lc 24,1-12; Gv 20,1-10. 

a) Matteo (Mt 28,1-10) 

 Vediamo le caratteristiche proprie di ciascuna narrazione, iniziando da Mt 28,1-10. Secondo 

Mc 16,1, le donne si recano al sepolcro per ungere il corpo di Gesù. Stando a Matteo, invece, 

esse vanno semplicemente per vedere il sepolcro (Mt 28,1). In tal modo, questo evangelista 

mette maggiormente in rilievo che le donne si recano alla tomba di Gesù per l’affetto che nu-

trono nei suoi confronti. Un indizio a conferma di questa interpretazione potremmo trovarlo 

nell’episodio in cui viene narrata la sepoltura di Gesù (Mt 27,57-61). Giuseppe d’Arimatea, 

dopo aver posto il corpo di Gesù nel sepolcro e averlo chiuso con una pietra, se ne va (Mt 

27,60). Le donne, invece, hanno un atteggiamento diverso, come si evince da Mt 27,61, che 

potremmo tradurre così: «Però (in greco: dé) Maria Maddalena e l’altra Maria stavano lì, sedute 

davanti al sepolcro». Dunque l’amore, la “tensione verso” (come segnalato dal verbo zētéō, 

«cercare», di Mt 28,5), sono gli atteggiamenti che permettono alle donne di fare l’esperienza 

del Risorto nella loro vita. 

 Un secondo tratto distintivo di Matteo consiste nel segnalare un terremoto e la discesa di un 

angelo dal cielo, che, rotolata via la pietra dalla tomba, vi si siede sopra (Mt 28,2). Il messag-

gero celeste che, come prode vittorioso, si colloca sopra la pietra sepolcrale, simboleggia la 

vittoria di Dio sulla morte, il trionfo della luce sul mondo delle tenebre. La risurrezione, dun-

que, accade per la potenza di Dio, capace di sconvolgere e annientare anche i lacci degli inferi. 

 Un’altra caratteristica di Matteo è quella delle guardie poste a custodia del sepolcro (Mt 

27,62-66). Esse, alla vista dell’angelo, sono prese da un timore così grande da esserne forte-

mente sconvolte, fino al punto che diventano come morte (28,4). La paura dei soldati ed il loro 

cadere tramortiti riflettono il carattere soprannaturale dell’angelo. 

 Un’ulteriore caratteristica di Matteo è data dalla reazione delle donne, le quali, anziché ta-

cere come in Marco, corrono per trasmettere ai discepoli la felice notizia, con timore e gioia 

grande (Mt 28,8). L’esultanza che le contraddistingue manifesta la reazione dell’uomo dinanzi 

alla vittoria del Signore sul regno della morte. Qualcosa di inaudito e stupefacente è accaduto 

ad opera del Creatore. La creatura non può che tripudiare. 



- 83 - 

 

 Da ultimo, in Matteo, il Risorto stesso va incontro alle donne che stanno correndo e le con-

ferma nella missione ricevuta dall’angelo (Mt 28,9s). 

b) Luca (Lc 24,1-12) 

 Passiamo ora a vedere cosa distingue la narrazione lucana da quella marciana. Quando le 

donne entrano nel sepolcro, vedendo che esso è vuoto, restano perplesse (Lc 24,4). Nel mentre, 

si presentano a loro due uomini in vesti sfolgoranti (Lc 24,4), che più avanti saranno definiti 

angeli (Lc 24,23). I loro indumenti rimandano inequivocabilmente al mondo di Dio, dal quale 

provengono. L’evangelista Luca mette in scena due personaggi soprannaturali al fine di accre-

ditare il loro messaggio. Come sappiamo, infatti, nella letteratura biblica, una testimonianza 

era credibile se avvalorata almeno da due persone (cf. Dt 19,15.17). 

 Un altro passaggio degno di attenzione è quello nel quale i due personaggi celesti defini-

scono Gesù come il Vivente, che non va cercato tra i morti (Lc 24,5). Egli, infatti, come ogni 

persona viva, non fa parte del passato, ma abita il presente ed è proiettato verso il futuro. Si 

tratta di un’espressione che, nell’Antico Testamento, veniva riferita a Dio stesso (cf. Gs 3,10; 

Gdc 8,19; 1Sam 14,39). 

 Il terzo Evangelista presenta, riguardo alle donne presso il sepolcro, un dettaglio del tutto 

assente in Marco. Nel momento in cui i due messi celesti danno l’annuncio della risurrezione, 

le esortano a ricordare le parole che Gesù aveva rivolto loro in Galilea, quando aveva prean-

nunciato che il Figlio dell’uomo sarebbe stato consegnato nelle mani dei peccatori, per essere 

crocifisso e poi risorgere al terzo giorno (Lc 24,6s). Le donne si ricordano delle sue parole (Lc 

24,8). Ora, dobbiamo notare che gli annunci della morte e risurrezione di Gesù fatti in Galilea 

erano rivolti ai discepoli (Lc 9,18-22; 9,43b-45). Questo significa che anche esse erano tra i 

seguaci del Maestro. 

 In Luca, i discepoli non sono esortati a recarsi in Galilea, come in Marco. Per il terzo evan-

gelista, Gerusalemme è centrale. È da lì che tutto ha avuto inizio, con l’annuncio dell’angelo a 

Zaccaria (Lc 1,5-25), ed è da quella città che i suoi seguaci verranno inviati in tutto il mondo 

(Lc 24,47). 

 Mentre in Marco, la reazione delle donne al messaggio angelico è il silenzio (Mc 16,8), in 

Luca si comportano diversamente. Ritornate dal sepolcro, annunciano tutte queste cose agli 

Undici e a quelli che sono con loro (Lc 24,9). Il loro annuncio, però, non viene creduto (Lc 

24,11). Il motivo dell’incredulità da parte degli apostoli nasconde un interesse teologico: «la 

fede nella risurrezione non riposa né su un fatto come la tomba vuota, né su una testimonianza 

indiretta. La fede nasce dall’incontro che i testimoni ufficiali hanno avuto con il Risorto 

stesso»168. 

 Da ultimo, in Luca abbiamo la segnalazione di Pietro che, corso al sepolcro, vede solo le 

bende, tornando indietro meravigliato per l’accaduto (Lc 24,12). 

c) Giovanni (Gv 20,1-10) 

 Nel quarto vangelo, a differenza di quanto narrato in Marco, l’unica donna a recarsi al se-

polcro è Maria Maddalena169. Di buon mattino, quando è ancora buio, si reca alla tomba senza 

un apparente motivo, se non, benché non venga affermato, lo slancio del suo cuore (Gv 20,1). 

 Un’altra peculiarità di Giovanni è data dalla corsa di Simon Pietro e del discepolo che Gesù 

amava verso il sepolcro (Gv 20,3). Quest’ultimo corre più veloce di Pietro e giunge per primo 

 
168 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 1013. 
169 Ma, cf. Gv 20,2: «“Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove l’hanno posto!”». 



- 84 - 

 

alla tomba (Gv 20,4), perché ama di più. Dopo che Pietro è entrato nel sepolcro, vi accede 

anche il discepolo amato, il quale, viste le bende giacenti ed il sudario avvolto in un luogo a 

parte, crede (Gv 20,8). L’amore di cui il discepolo amato era abitato ha fatto passare la luce: 

ha compreso che il Signore ha vinto la morte. 

 Il vangelo di Giovanni termina con un dettaglio di non facile interpretazione: «Infatti non 

avevano ancora compreso la Scrittura, che cioè egli doveva risorgere dai morti» (Gv 20,9). 

Probabilmente il testo vuol dire che la fede del discepolo amato, per quanto encomiabile, non 

è ancora completa. Ha avuto bisogno infatti di vedere, mentre sarebbe bastato credere nelle 

Scritture (cf. Gv 20,29). 

2.10.3 Delimitazione del testo 

 Vedremo soltanto la relazione del nostro passo con la pericope precedente (Mc 15,42-47). 

Non consideriamo il brano seguente (16,9-20). La maggior parte degli studiosi ritiene infatti 

che, benché ispirato, non sia di Marco. 

 Il brano di cui stiamo per fare l’esegesi si distingue dal precedente (Mc 15,42-47) innanzi-

tutto a motivo dei personaggi: Giuseppe di Arimatea, protagonista del brano relativo alla se-

poltura di Gesù, si presenta a Pilato per chiederne il corpo. Il prefetto romano acconsente. En-

trambi scompaiono nell’episodio incentrato sulla tomba vuota. Le donne presenti nelle due 

scene non sono esattamente le stesse: alla sepoltura di Gesù troviamo Maria Maddalena e Maria 

madre di Ioses. La tomba vuota invece viene rinvenuta da Maria Maddalena, Maria madre di 

Giacomo e Salome. Da segnalare la cesura temporale: il sepolcro vuoto viene rinvenuto il 

primo giorno dopo il sabato, mentre Gesù viene deposto nel sepolcro la sera del venerdì prece-

dente. Da ultimo, il tema: dalla sepoltura di Gesù si passa alla scoperta della tomba priva del 

suo corpo. Segue l’annuncio del messaggero celeste. 

2.10.4 Struttura del brano 

 Il brano che stiamo meditando può essere diviso in tre parti: 
 

 La prima parla della risurrezione di Gesù vista come nuova creazione. Inoltre, narra delle 

donne che, recatesi al sepolcro, scoprono che la tomba è aperta (Mc 16,1-4). 
 

 Nella seconda parte, troviamo le donne che, entrate nel sepolcro, ricevono l’annuncio della 

risurrezione di Gesù e l’incarico di invitare i discepoli a recarsi in Galilea (Mc 16,5-7). 
 

 Nella terza unità, le donne, uscite dal sepolcro, scappano e non dicono niente a nessuno 

perché impaurite (Mc 16,8). 

2.10.5 Spiegazione del brano 

a) La risurrezione come nuova creazione e la scoperta della tomba aperta (Mc 16,1-4) 

 Maria di Magdala, Maria madre di Giacomo e Salome vengono al sepolcro per ungere Gesù. 

In tal modo esse mostrano l’affetto che nutrono nei suoi confronti, lo stesso amore che ha dato 

loro il coraggio di stare i piedi della croce (cf. Mc 15,40), quando tutti i discepoli erano fuggiti. 

Il loro legame con Gesù, benché grande, è tuttavia privo di speranza. Infatti, se vanno al sepol-

cro per ungere il corpo del Signore è perché non credono che egli possa vincere la morte. 

 Esse entrano in azione quando è passato il riposo del sabato. A questa prima indicazione 

temporale, Marco ne aggiunge una seconda: Di buon mattino, il primo giorno della settimana, 



- 85 - 

 

vengono al sepolcro al levare del sole. Ci troviamo dinanzi ad una segnalazione di grande im-

portanza. Essa rimanda infatti al libro della Genesi dove si narra che la luce, prima creatura di 

Dio, è stata posta in essere dalla parola stessa del Signore nel primo giorno della sua settimana 

“lavorativa” (cf. Gn 2,2). Così narra il primo libro della Bibbia: Dio disse: «Sia la luce!» E la 

luce fu. […]. E fu sera fu mattina: giorno primo (Gn 1,3-5). Il Risorto segna dunque l’inizio di 

una nuova creazione. L’umanità infatti viene reinnestata nella grazia di Dio, cioè nella comu-

nione con il suo Signore. Quest’intima relazione con Dio sfocia in una vita nuova (cf. Rm 6,4), 

in un’esistenza luminosa. Così scrive S. Paolo apostolo alla comunità cristiana di Roma: «La 

notte è avanzata, il giorno è vicino. Perciò gettiamo via le opere delle tenebre e indossiamo le 

armi della luce» (Rm 13,12). 

 Mentre sono in cammino verso il sepolcro le donne s’interrogano vicendevolmente su chi 

toglierà loro la pietra che sta dinanzi alla tomba (Mc 16,3). Mentre discutono su questo, alzano 

gli occhi e vedono che la pietra è stata rotolata via (Mc 16,4). La cosa è particolarmente sor-

prendente perché essa era molto grande. In questa notazione del narratore s’intravede già 

l’azione potente di Dio… 

b) Le donne ricevono l’annuncio della risurrezione nel sepolcro (Mc 16,5-7) 

 Entrate nella tomba, vedono un giovane seduto sulla destra, vestito di una veste bianca. 

Marco non parla di un angelo (cf. Mt 28,2; Gv 20,12), bensì di un giovane. Certamente non ci 

troviamo di fronte ad un ragazzo qualsiasi, ma ad un messo celeste. Esso si presenta come un 

giovane per lasciar intendere che con la risurrezione di Gesù è nata una nuova umanità, redenta 

dal peccato e vivificata dalla grazia. Si tratta di un messaggio simile a quello veicolato dal 

primo giorno della settimana. Il fatto poi che il personaggio presente nel sepolcro sia sulla 

destra è di buon auspicio e lascia intendere che sta per dare un lieto annuncio. Questo giovane 

sta seduto e ciò indica la sua autorità. Essa gli deriva dall’essere un messaggero venuto dal 

cielo, come lascia intendere la sua veste bianca. Nell’episodio della Trasfigurazione, in cui 

Gesù manifesta il fulgore della sua divinità (cf. Lc 9,32), leggiamo: «Fu trasfigurato davanti a 

loro e le sue vesti divennero splendenti, bianchissime: nessun lavandaio sulla terra potrebbe 

renderle così bianche» (Mc 9,2-3). Quanti hanno già terminato questo pellegrinaggio terreno e 

stanno davanti all’Agnello (cioè a Gesù morto e risorto) indossano vesti di colore bianco (Ap 

6,11; 7,9.13). La visione di questo messaggero celeste suscita nelle donne la paura. È l’atteg-

giamento tipico dell’uomo di fronte al soprannaturale. La stessa cosa era successa a Pietro, 

Giacomo e Giovanni sul monte Tabor. La visione dello splendore divino di Gesù ha suscitato 

in loro spavento (Mc 9,6). 

 A questo punto, il giovane prende la parola e annuncia che Gesù Nazareno, il crocifisso, è 

risorto. È interessante notare che anche dopo la risurrezione Gesù venga definito il crocifisso 

(estaurōménon170). Il testo vuol certamente ricordare al lettore che Gesù, anche dopo la risur-

rezione, resta colui che ha dato la vita per noi, fino al dono completo di sé. Egli è per sempre 

colui che ci ha amato senza misura. Particolarmente significativa è anche la forma passiva del 

verbo egeírō («risorgo»). Potremmo tradurre: «è stato risuscitato!». La voce passiva sottintende 

l’azione del Padre. Gli uomini hanno ucciso Gesù con ingiustizia, il Padre non ha abbandonato 

il Figlio suo, il giusto. La risurrezione dice al mondo una volta per tutte che il Padre approva 

tutta l’attività del Figlio e certifica il suo messaggio come veritiero. Il messaggero celeste mo-

stra alle donne il sepolcro vuoto: «Ecco il luogo dove l’avevano posto». Esso costituisce – 

 
170 In greco abbiamo il perfetto del verbo stauróō («crocifiggo»). Il tempo perfetto veicola l’idea di un’azione 

compiuta nel passato, ma con conseguenze durature anche per l’oggi. 



- 86 - 

 

insieme alle apparizioni (cf. 16,9-20) – uno dei due segni in base ai quali si può dedurre che il 

Signore ha sconfitto la morte una volta per sempre. 

 Le donne ricevono anche un messaggio da portare ai discepoli e a Pietro: quello di recarsi 

in Galilea per vedere Gesù risorto e ritrovare la comunione con lui. Pietro è fatto oggetto di una 

menzione particolare non solo perché è il primo tra i discepoli, ma anche perché, unico tra gli 

altri, ha rinnegato per ben tre volte di conoscere il Maestro (14,66-72). Anche per lui è l’invito 

a recarsi in Galilea. Gesù dunque precede (cioè cammina davanti a) i suoi discepoli in Galilea. 

In altre parole, il rapporto Maestro–discepoli è ripristinato nuovamente. Grande è la misericor-

dia del Signore che, dopo la risurrezione, chiama nuovamente al suo seguito proprio coloro che 

lo hanno abbandonato e rinnegato! Anche il fatto che debbano recarsi in Galilea è di particolare 

importanza. La Galilea infatti è la regione in cui la relazione tra Gesù ed i suoi discepoli è 

iniziata. Allo stesso tempo la Galilea è una regione a stretto contatto con i pagani. Andare in 

Galilea significa allora iniziare di nuovo una relazione di comunione con Gesù e – allo stesso 

tempo – aprirsi ad una missione di portata universale (cf. Mc 13,10; 14,9). 

c) Le donne escono dal sepolcro restando in silenzio (16,8) 

 A questo punto le donne, uscite dal sepolcro, si danno alla fuga perché afferrate da tremore 

ed estasi (eîchen gàr autàs trómos kaì ékstasis). L’esperienza del divino che hanno fatto alla 

tomba è così forte da sconvolgerle (trómos) e da farle uscire di sé (ékstasis). In altre parole, 

escono definitivamente da se stesse e dai loro schemi per entrare in comunione con Dio e con 

il suo modo di agire nella storia. 

 A questo punto, anziché correre piene di gioia a dare il lieto annuncio ai seguaci di Gesù, 

non dicono niente a nessuno perché hanno paura. Questo comportamento lascia un po’ sorpresi. 

Si tratta tuttavia di un atteggiamento per l’immediato, destinato a non durare per sempre. Esso 

dice che dinanzi alle meraviglie che Dio opera nella storia non si può far altro che restare in 

silenzio pieni di stupore. 

  



- 87 - 

 

2.11 Luca 1,26-38 

2.11.1 Traduzione del testo (CEI 2008) 

 26Al sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, chiamata 

Nazaret, 27a una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. 

La vergine si chiamava Maria. 28Entrando da lei, disse: «Rallegrati, piena di grazia: il Signore 

è con te». 29A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto 

come questo. 

 30L’angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. 31Ed ecco, 

concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù. 32Sarà grande e verrà chiamato 

Figlio dell’Altissimo; il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre 33e regnerà per sempre 

sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine». 34Allora Maria disse all’angelo: «Come 

avverrà questo, poiché non conosco uomo?». 

 35Le rispose l’angelo: «Lo Spirito Santo scenderà su di te e la potenza dell’Altissimo ti co-

prirà con la sua ombra. Perciò colui che nascerà sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio. 36Ed 

ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un figlio e questo è il 

sesto mese per lei, che era detta sterile: 37nulla è impossibile a Dio». 38Allora Maria disse: «Ecco 

la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E l’angelo si allontanò da lei. 

2.11.2 Passi paralleli 

 Non ci sono passi paralleli sinottici. Tuttavia può essere utile un confronto con altri racconti 

che contengono un annuncio di nascita: Gn 16,7-14 (Ismaele); Gdc 13,2-23 (Sansone); Lc 1,5-

25 (Giovanni Battista). 

 Allo stesso modo si può leggere con frutto il brano che narra della vocazione di Gedeone 

(Gdc 6,11-24). 

2.11.3 Il contesto in cui si colloca il brano 

 Ci troviamo all’interno dei primi due capitoli di Luca, denominati Vangelo dell’infanzia. In 

questo blocco letterario, il Battista e Gesù vengono costantemente messi in parallelo allo scopo 

di mostrare la superiorità del secondo sul primo. Ad esempio, Giovanni è pieno di Spirito Santo 

sin dal grembo materno (Lc 1,15), Gesù tuttavia è concepito da Spirito Santo (Lc 1,35); Elisa-

betta rimane incinta nonostante la sterilità e l’età avanzata (cf. Lc 1,7.18.36), Maria concepisce 

restando intatta nella sua verginità (Lc 1,35); alla nascita di Giovanni, tutti si domandano: 

«“Che cosa sarà questo bambino?”» (Lc 1,66); alla nascita di Gesù, un angelo del Signore an-

nuncia ai pastori: «“Oggi è nato per voi un salvatore, che è il Cristo Signore”» (Lc 2,11). 

 Il nostro brano si colloca perfettamente in questo contesto: Zaccaria non crede alle parole 

dell’angelo (Lc 1,18), mentre Maria vi aderisce pienamente (Lc 1,38.45); Giovanni camminerà 

davanti al Signore con lo spirito e la potenza di Elia (Lc 1,17), mentre Gesù è presentato come 

il Figlio dell’Altissimo, chiamato a sedere sul trono di Davide, suo padre (Lc 1,32). 

2.11.4 Delimitazione del testo 

 − Brano precedente (Lc 1,5-25): Il brano che stiamo analizzando si differenzia dal prece-

dente a motivo del luogo in cui si svolge l’azione: in Lc 1,5-25 ci troviamo nel tempio di Ge-

rusalemme, mentre in Lc 1,26-38 siamo a Nazaret. Una seconda differenza riguarda i perso-

naggi: nel primo episodio l’interlocutore dell’angelo Gabriele è Zaccaria, mentre nell’altro è 

Maria. Da segnalare, poi, il tema, anch’esso non perfettamente identico: in Lc 1,5-25 si parla 

dell’annuncio della nascita del Battista, mentre in Lc 1,26-38 si tratta di quella di Gesù. In Lc 



- 88 - 

 

1,26 troviamo poi una cesura temporale, che contribuisce a distinguere il nostro brano dal pre-

cedente: «al sesto mese». Si segnala che l’annuncio dell’angelo a Maria avviene quando Elisa-

betta si trova al sesto mese di gravidanza, mentre il brano precedente termina segnalando che 

questa donna, pur stando nascosta per cinque mesi, gioisce di quanto il Signore ha operato in 

lei (Lc 1,24s). 
 

 − Brano seguente (Lc 1,39-45): Il testo su cui ci stiamo soffermando si differenzia dal se-

guente per un cambio di luogo: da Nazaret (Lc 1,26) si passa verso la regione montuosa, in una 

città di Giuda (Lc 1,39). Variano anche i personaggi: scompare l’angelo Gabriele, sempre pre-

sente in Lc 1,26-38, mentre compare Elisabetta, appena menzionata in Lc 1,36. Diverso è anche 

il tema: nel nostro testo: l’annuncio della nascita di Gesù; in quello seguente: la visita di Maria 

a Elisabetta. In Lc 1,39 notiamo anche un’indicazione di tipo temporale: «in quei giorni». Pur 

trattandosi di una segnalazione piuttosto vaga, anch’essa contribuisce a distinguere Lc 1,39-45 

dal brano precedente. 

2.11.5 Struttura della pericope 

 Il brano può essere suddiviso in tre parti, in ognuna delle quali sia l’angelo che Maria inter-

vengono: 

• Saluto dell’angelo e domanda interiore di Maria (Lc 1,26-29). 

• Annuncio dell’angelo e domanda esplicita di Maria (Lc 1,30-34). 

• Chiarificazione dell’angelo e adesione di Maria (Lc 1,35-38). 

2.11.6 La forma letteraria 

 Nel racconto confluiscono due generi letterari: a) annuncio di nascita; b) racconto di voca-

zione. Nel primo, l’attenzione è focalizzata su Gesù. Nel secondo su Maria. 

 Come già visto nella parte dedicata ai passi paralleli, il genere letterario annuncio di nascita 

è abbastanza presente nell’Antico e Nuovo Testamento. A modo di esempio, vediamo l’annun-

cio dell’angelo ad Agar, schiava di Abramo. In grassetto evidenziamo gli elementi che si tro-

vano anche nell’annuncio dell’angelo a Maria: 
 

 7La trovò l’angelo del Signore presso una sorgente d’acqua nel deserto, la sorgente sulla strada 

di Sur, 8e le disse: «Agar, schiava di Sarài, da dove vieni e dove vai?». Rispose: «Fuggo dalla pre-

senza della mia padrona Sarài». 9Le disse l’angelo del Signore: «Ritorna dalla tua padrona e restale 

sottomessa». 10Le disse ancora l’angelo del Signore: «Moltiplicherò la tua discendenza e non si 

potrà contarla, tanto sarà numerosa». 11Soggiunse poi l’angelo del Signore: «Ecco, sei incinta: 

partorirai un figlio e lo chiamerai Ismaele, perché il Signore ha udito il tuo lamento. 12Egli sarà 

come un asino selvatico; la sua mano sarà contro tutti e la mano di tutti contro di lui, e abiterà 

di fronte a tutti i suoi fratelli». 13Agar, al Signore che le aveva parlato, diede questo nome: «Tu sei 

il Dio della visione», perché diceva: «Non ho forse visto qui colui che mi vede?». 14Per questo il 

pozzo si chiamò pozzo di Lacai-Roì; è appunto quello che si trova tra Kades e Bered (Gn 16,7-14). 
 

 Il genere letterario annuncio di nascita consta dei seguenti elementi: a) apparizione del mes-

saggero divino; b) turbamento della persona visitata; c) trasmissione dell’annuncio, che include 

nome e missione del nascituro; d) argomentazione della persona visitata; e) conferma dell’an-

nuncio mediante un segno. Nella tabella sottostante, vediamo in che misura tali elementi si 

ritrovano in Gn 16,7-14 e Lc 1,26-38: 

 

 

 



- 89 - 

 

 Gn 16,7-14 Lc 1,26-38 

Apparizione 

del messaggero divino 

La trovò l’angelo del Signore Entrando da lei, disse 

Turbamento 

della persona visitata 

No A queste 

parole ella fu molto turbata 

Annuncio con nome 

e missione del nascituro 

«Ecco, sei incinta: partorirai 

un figlio e lo chiamerai 

Ismaele […]. Egli sarà come 

un asino selvatico; la sua 

mano sarà contro tutti e la 

mano di tutti contro di lui, e 

abiterà di fronte a tutti i suoi 

fratelli» 

«Ed ecco, concepirai un fi-

glio, lo darai alla luce e lo 

chiamerai Gesù. Sarà grande 

e verrà chiamato Figlio 

dell’Altissimo; il Signore 

Dio gli darà il trono di Da-

vide suo padre e regnerà per 

sempre sulla casa di Gia-

cobbe e il suo regno non 

avrà fine» 

Argomentazione 

della persona visitata 

No «Come avverrà questo, poi-

ché non conosco uomo?» 

Conferma dell’annuncio 

mediante un segno 

No «Ed ecco, Elisabetta, tua pa-

rente, nella sua vecchiaia ha 

concepito anch’essa un fi-

glio e questo è il sesto mese 

per lei, che era detta sterile: 

nulla è impossibile a Dio» 
 

 L’annuncio dell’angelo a Maria (Lc 1,26-38) rientra anche nel genere letterario racconto di 

vocazione. A modo di esempio, riportiamo il racconto della vocazione di Gedeone171. Anche in 

questo caso, evidenziamo in grassetto i passaggi comuni a Lc 1,26-38: 
 

 11Ora l’angelo del Signore venne a sedere sotto il terebinto di Ofra, che apparteneva a Ioas, 

Abiezerita. Gedeone, figlio di Ioas, batteva il grano nel frantoio per sottrarlo ai Madianiti. 12L’angelo 

del Signore gli apparve e gli disse: «Il Signore è con te, uomo forte e valoroso!». 13Gedeone gli 

rispose: «Perdona, mio signore: se il Signore è con noi, perché ci è capitato tutto questo? Dove sono 

tutti i suoi prodigi che i nostri padri ci hanno narrato, dicendo: “Il Signore non ci ha fatto forse salire 

dall’Egitto?”. Ma ora il Signore ci ha abbandonato e ci ha consegnato nelle mani di Madian». 14Al-

lora il Signore si volse a lui e gli disse: «Va’ con questa tua forza e salva Israele dalla mano di 

Madian; non ti mando forse io?». 15Gli rispose: «Perdona, mio signore: come salverò Israele? 

Ecco, la mia famiglia è la più povera di Manasse e io sono il più piccolo nella casa di mio 

padre». 16Il Signore gli disse: «Io sarò con te e tu sconfiggerai i Madianiti come se fossero un uomo 

solo». 17Gli disse allora: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, dammi un segno che proprio tu mi 

parli. 18Intanto, non te ne andare di qui prima che io torni da te e porti la mia offerta da presentarti». 

Rispose: «Resterò fino al tuo ritorno». 19Allora Gedeone entrò in casa, preparò un capretto e con 

un’efa di farina fece focacce azzime; mise la carne in un canestro, il brodo in una pentola, gli portò 

tutto sotto il terebinto e glielo offrì. 20L’angelo di Dio gli disse: «Prendi la carne e le focacce azzime, 

posale su questa pietra e vèrsavi il brodo». Egli fece così. 21Allora l’angelo del Signore stese l’estre-

mità del bastone che aveva in mano e toccò la carne e le focacce azzime; dalla roccia salì un fuoco 

 
171 In questo racconto, al genere letterario racconto di vocazione, s’intreccia quello relativo alla fondazione di 

un santuario, sul tipo di quelli della Genesi. 



- 90 - 

 

che consumò la carne e le focacce azzime, e l’angelo del Signore scomparve dai suoi occhi. 22Ge-

deone vide che era l’angelo del Signore e disse: «Signore Dio, ho dunque visto l’angelo del Signore 

faccia a faccia!». 23Il Signore gli disse: «La pace sia con te, non temere, non morirai!». 24Allora 

Gedeone costruì in quel luogo un altare al Signore e lo chiamò «Il Signore è pace». Esso esiste 

ancora oggi a Ofra degli Abiezeriti (Gdc 6,11-24). 
 

 Il genere letterario racconto di vocazione consta generalmente dei seguenti elementi: a) il 

futuro discepolo è ritratto mentre sta svolgendo il suo lavoro consueto; b) il chiamato è rag-

giunto dalla parola rivoltagli da parte di un interpellante; c) udita la chiamata, la persona ri-

sponde all’appello mettendosi in atteggiamento di sequela. Vediamo, nella tabella sottostante, 

in che misura tali elementi si ritrovano in Gdc 6,11-24 e Lc 1,26-38: 
 

 Gdc 6,11-24 Lc 1,26-38 

Il futuro discepolo è ritratto 

mentre sta svolgendo il suo 

lavoro consueto 

Gedeone, figlio di Ioas, 

batteva il grano nel frantoio 

per sottrarlo ai Madianiti 

No 

Il chiamato è raggiunto da 

una parola rivoltagli da un 

interpellante 

L’angelo del Signore gli ap-

parve e gli disse: «Il Signore 

è con te, uomo forte 

e valoroso!» 

Entrando da lei, (l’angelo) 

disse: «Rallegrati, piena di 

grazia: il Signore è con te». 

Atteggiamento di sequela 

da parte del chiamato 

Gdc 6,25-8,32 Allora Maria disse: 

«Ecco la serva del Signore: 

avvenga per me secondo 

la tua parola». 
 

2.11.7 Spiegazione del brano 

a) Saluto dell’angelo e domanda interiore di Maria (Lc 1,26-29) 

 Il brano inizia con la menzione dell’angelo Gabriele (Lc 1,26) mandato «da Dio» (apò toû 

theoû). Si intuisce sin dall’inizio che l’inviato celeste porta un messaggio che non è suo, ma 

del Signore. Tenendo conto del fatto che il nome «Gabriele» significa «Dio è forte»172, pos-

siamo affermare che le due annunciazioni (a Zaccaria e a Maria) mettono in campo la potenza 

di Dio, che si rende presente nella Sua parola. Gabriele è anche colui che annuncia i tempi 

escatologici. Nel libro di Daniele, l’angelo pronuncia queste parole: «“Figlio dell’uomo, com-

prendi bene, questa visione riguarda il tempo della fine”» (Dn 8,17). La presenza di questo 

angelo nel racconto significa che ormai la storia sta per entrare nella sua fase finale, fino al 

punto che, in Gesù, l’eternità entra nel tempo. 

 Nazaret, da Luca definita «città», era semipagana ed insignificante. All’epoca dei fatti era 

una borgata di poche centinaia di persone, mai citata nell’AT. Interessante notare che Dio non 

disdegna di chinarsi su questo piccolo villaggio. 
  

 L’angelo è mandato ad una parthénos («fanciulla non ancora sposata», «vergine») di nome 

Mariám (in ebraico Miryām, che forse significa «donna esaltata») (Lc 1,27). Ella, stando alle 

consuetudini dell’epoca, in realtà era già legata giuridicamente a Giuseppe. Il fidanzamento, 

infatti, era un vincolo che costituiva il primo atto della celebrazione del matrimonio. La ragazza 

 
172 Il nome greco Gabriél deriva dall’ebraico Gabrî’ēl, il quale, a sua volta, è composto dall’aggettivo gibbôr 

(«vigoroso», «virile», «risoluto») e dal nome ’ēl («Dio»). 



- 91 - 

 

continuava comunque ad abitare con i suoi genitori e sotto l’autorità paterna. Dopo un anno, si 

celebrava il matrimonio vero e proprio e i due potevano vivere sotto lo stesso tetto, ossia nella 

casa dello sposo. Secondo l’uso del tempo, Maria doveva essere giovanissima (12-14 anni). 

Giuseppe, invece, è un discendente di Davide (proviene «dalla casa di Davide»). Questo è 

molto importante. Diventando padre putativo di Gesù, lo innesta nella dinastia davidica. 
 

 Maria è invitata ad allietarsi: chaîre («rallegrati» Lc 1,28). Questo imperativo – come si 

evince dalla traduzione che ne abbiamo dato – è più che una formula di saluto. Maria qui po-

trebbe essere vista come la figlia di Sion, la personificazione di tutto Israele a cui è promessa 

la presenza salvifica del Signore. Nel libro del profeta Sofonia, infatti, troviamo scritto: «Ral-

legrati, figlia di Sion, grida di gioia, Israele, esulta e acclama con tutto il cuore, figlia di Geru-

salemme! Il Signore ha revocato la tua condanna, ha disperso il tuo nemico. Re d’Israele è il 

Signore in mezzo a te, tu non temerai più alcuna sventura» (Sof 3,14s). Questo significa che, 

almeno implicitamente, non solo Maria, ma tutto il popolo di Dio è invitato alla gioia perché 

finalmente stanno per essere annunciati i tempi messianici. 

 Maria è definita come «colei che è stata favorita (da Dio)» (kecharitōménē)173. In altre pa-

role, la Vergine è una donna che gode della benevolenza, del favore, e della benedizione del 

Signore. Questo amore divino l’ha già trasformata in una donna di indicibile bellezza. È come 

se il Signore avesse già preparato la degna dimora in cui il proprio Figlio sta per farsi uomo. 

Ci troviamo, in un certo senso, davanti ad un nuovo nome che viene consegnato a Maria. L’an-

gelo infatti non dice: «“Rallegrati, Maria”»; ma: «“Rallegrati, beneamata (da Dio)”». L’impo-

sizione del nome indica che ci troviamo non solo davanti ad un annuncio di nascita, ma anche 

dinanzi ad un racconto di vocazione. La parola che Dio, per la mediazione dell’angelo, si ac-

cinge a comunicare a Maria sta per cambiare la vita di questa giovane donna. 

 L’angelo, continuando a rivolgersi a Maria, aggiunge: «“Il Signore è con te”»: Dio sta per 

affidare una missione importante a Maria e le assicura la sua protezione. 
 

 La parola dell’angelo «turba» (diatárassō) Maria ed ella si domanda di che sorta sia il saluto 

che le è stato rivolto (Lc 1,29). Qui possiamo notare due atteggiamenti importanti di Maria: il 

turbarsi ed il riflettere sulla Parola. La Vergine non resta indifferente, assopita dinanzi a quanto 

il Signore le sta comunicando. Ella si lascia scuotere, completamente, totalmente, dalla Parola. 

Lascia che tutta la sua persona ne sia irradiata. Questo è ben evidenziato dal verbo utilizzato in 

questo contesto. Il verbo per indicare il turbamento solitamente è tarássō («turbare»). In 

quest’occasione, l’Evangelista usa diatárassō. La preposizione diá («attraverso»), preposta al 

verbo tarássō, dà a quest’ultimo una nuova sfumatura: «turbare da cima a fondo», «dalla testa 

ai piedi». Maria, oltra a lasciarsi coinvolgere dalla Parola, riflette e s’interroga su di essa. Que-

sto permetterà all’angelo di approfondire il contenuto della vocazione della sua interlocutrice. 

Da segnalare anche l’umiltà di Maria: è turbata perché mai avrebbe pensato che le sarebbero 

state rivolte parole così lusinghiere. 

b) Annuncio dell’angelo e domanda esplicita di Maria (Lc 1,30-34) 

 L’esortazione che Gabriele rivolge a Maria: «“non temere”» costituisce un chiaro indizio 

che ella, in virtù della Parola, sta facendo un’esperienza di Dio. Nella letteratura biblica, infatti, 

l’incontro con il Signore provoca sempre nell’essere umano un senso di timore (cf., ad esempio, 

Gn 15,1; 28,13; Es 20,18; Dn 10,12). Il messo celeste prosegue rendendo noto a Maria che essa 

ha trovato grazia presso Dio (Lc 1,30). È piaciuta al Signore, gode del suo favore e della sua 

 
173 Il verbo charitóō significa: «colmare di benefici», «favorire grandemente», «benedire». 



- 92 - 

 

benevolenza. Il testo rimanda a Gn 6,9 della LXX, dove si dice che Noè (padre di una nuova 

umanità) piacque a Dio (tō[i] Theō[i] euēréstēsen). 
 

 L’angelo prosegue, annunciando la prossima maternità di Maria ed il nome che ella dovrà 

dare al nascituro: «Gesù» (Lc 1,31). In tal modo, si compie la profezia di Isaia: «Ecco, la «ver-

gine-giovane» (parthénos) nel ventre avrà e partorirà (téxetai) un figlio, e chiamerai (kaléseis) 

il nome di lui Emmanouēl» (Is 7,14 LXX). La parola recata dall’angelo rivela a Maria la sua 

vocazione: diventare madre del Salvatore, permettendo, in tal modo, il compimento delle anti-

che profezie. 

 L’angelo si sofferma ora sul nascituro: Egli sarà grande (aggettivo che nella Bibbia è riferito 

a Dio: Sal 86,10; 95,3), verrà chiamato Figlio dell’Altissimo, sarà il Messia davidico atteso da 

secoli, destinato a regnare in eterno (Lc 1,32-33). 
 

 La domanda di Maria non è vista come incredulità, ma come desiderio di comprendere me-

glio la parola dell’angelo (Lc 1,34). Ancora una volta la Vergine è presentata come colei che 

dialoga in maniera approfondita con la Parola. 

c) Chiarificazione dell’angelo e adesione di Maria (Lc 1,35-38) 

 Gabriele risponde al quesito di Maria, specificando che lo Spirito Santo scenderà su di lei. 

Il riferimento è allo Spirito di Dio che aleggiava sulle acque nel momento in cui fu posto in 

essere tutto ciò che esiste (Gn 1,2). Lo Spirito di vita fa sì che accada in Maria il miracolo 

dell’incarnazione, della nuova creazione. 

 L’angelo menziona anche la potenza dell’Altissimo che adombrerà Maria. Il pensiero va alla 

nube che copriva la tenda del convegno e alla Gloria del Signore che riempiva la dimora (Es 

40,35.38). Maria sarebbe allora la tenda di Dio, il tabernacolo vivente dell’Onnipotente. 

 Poiché l’origine del bambino è in tutto e per tutto opera di Dio, egli sarà chiamato santo, 

Figlio di Dio. 
 

 A Maria viene dato un segno che garantisce la veridicità delle parole dell’angelo. Anche 

Elisabetta, sterile e avanti negli anni, ha concepito un figlio ed è giunta al sesto mese di gravi-

danza (Lc 1,36). Nulla è impossibile a Dio (Lc 1,37)! 
 

 A questo punto, Maria dichiara di essere la serva (doúlē, «schiava») del Signore. Con questo 

titolo si fa riferimento ad una persona che appartiene a Dio e svolge una missione in Suo no-

me. In tal modo furono designati personaggi come Abramo, Mosè, Davide, i profeti, il Servo 

sofferente. 

 L’adesione della Vergine al progetto di Dio è gioiosa. Il verbo greco che in italiano tradu-

ciamo con «avvenga», in greco è génoito. Si tratta dell’ottativo aoristo di gínomai («avvenire», 

«accadere»). Il modo ottativo, nella lingua greca, esprime desiderio. Maria aderisce al progetto 

di Dio non in maniera rassegnata, ma con slancio ed entusiasmo. Il sì di Maria alla parola 

dell’angelo esprime anche una fede grande, perché viene pronunciato prima che la Vergine 

possa verificare se quanto detto dall’angelo circa la maternità di Elisabetta sia avvenuto o me-

no. 

 L’adesione di Maria al messaggio angelico dà piena attuazione ad un’antica sentenza di 

Isaia: «Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere 

irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme a chi semina e il 

pane a chi mangia, così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza 

effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l’ho mandata» 



- 93 - 

 

(Is 55,10-11). Con il sì della Vergine, la Parola torna a Dio avendo realizzato ciò per cui è stata 

comunicata.  



- 94 - 

 

2.12 Luca 1,39-45 

2.12.1 Traduzione del testo (CEI 2008) 
 39In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda. 
40Entrata nella casa di Zaccaria, salutò Elisabetta. 41Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di 

Maria, il bambino sussultò nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo 42ed esclamò 

a gran voce: 

 «Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! 43A che cosa devo che la 

madre del mio Signore venga da me? 44Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei orecchi, il 

bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. 45E beata colei che ha creduto nell'adempimento 

di ciò che il Signore le ha detto». 

2.12.2 Passi paralleli 

 Il testo non ha dei passi paralleli veri e propri tra i Sinottici. Tuttavia, nell’Antico Testamento 

troviamo dei versetti che presentano delle affinità con alcuni passaggi presenti nel brano della 

visitazione: 

 Il primo è il Cantico di Debora e di Barak presente nel libro dei Giudici: «“Benedetta fra le 

donne Giaele, benedetta fra le donne della tenda”» (Gdc 5,24). 

 Il secondo è dato dalle parole che Ozia rivolse a Giuditta: «“Ozia a sua volta le disse: «Be-

nedetta sei tu, o figlia, da parte dell’altissimo Dio, sopra tutte le donne che sono sulla terra e 

benedetto il Signore Dio, che creò il cielo e la terra e ti ha guidato fino a troncare la testa del 

principe dei nostri nemici”» (Gdt 13,18). 

2.12.3 Il contesto in cui si colloca il brano 

 Il brano immediatamente precedente è dato dall’annuncio dell’angelo a Maria (Lc 1,26-38). 

Maria sa che Elisabetta è al sesto mese di gravidanza (Lc 1,36). Si reca dunque dalla sua pa-

rente, probabilmente per assisterla fino al momento del parto. Resta infatti da lei per tre mesi, 

il tempo necessario perché il nascituro venga alla luce (Lc 1,56). Il brano della Visitazione 

costituisce altresì uno sviluppo interessante del precedente per quanto concerne la proclama-

zione del mistero compiutosi in Maria. Alberto Valentini osserva: «Se l’annunciazione si era 

svolta tra l’angelo e la Vergine, in un’esperienza straordinaria, ma personale e segreta, e il 

mistero della maternità divina era rimasto nascosto nel cuore della fanciulla di Nazaret, nella 

visitazione per bocca di Elisabetta viene ufficialmente svelato. La sua voce potente risuona non 

solo nella casa di Zaccaria, ma echeggia nella comunità lucana e raggiunge i credenti di ogni 

tempo e luogo. L’umile madre del Precursore, che ha sperimentato in maniera straordinaria la 

potenza di Dio ‒ al quale nulla è impossibile (cf. v. 37) ‒, resa portavoce dello Spirito, rivela il 

mistero che si è compiuto per opera dello Spirito nell’umile fanciulla di Nazaret»174. 

 Il brano della Visitazione si pone in continuità con quello dell’Annunciazione anche da un 

punto di vista apostolico: «alla vocazione di Maria, rivelata in Lc 1,26-38, segue in 1,39ss la 

missione di portare Cristo al mondo»175. 
 

 Il testo successivo a quello su cui stiamo meditando è dato dal Magnificat (Lc 1,46-56). 

Dopo aver udito le parole di Elisabetta, Maria esulta, canta la grandezza e di Dio e le meraviglie 

che egli ha compiuto in lei. 

 
174 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture. Figlia di Sion e Madre del Signore, EDB, Bologna 2007, 118. 
175 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 125. 



- 95 - 

 

2.12.4 Struttura del brano 

 Il brano potrebbe essere diviso in due parti: 
 

• Parte narrativa: Maria si reca da Elisabetta e le rivolge il saluto. Il bambino che Elisa-

betta porta in grembo esulta. Elisabetta, piena di Spirito Santo, si rivolge a Maria (Lc 

1,39-42a). 

• Discorso diretto: Elisabetta esalta Maria come Madre del Signore, donna di fede colma 

di beatitudine (Lc 1,42b-45). 

2.12.5 Spiegazione del brano 

a) L’incontro tra Maria ed Elisabetta (Lc 1,39-41a) 

 Maria, alzatasi, s’incammina verso la regione montuosa, e con fretta si dirige verso una città 

di Giuda (Lc 1,39). È probabile che ella si metta in viaggio per aiutare la sua parente ormai 

prossima al parto. Maria, tuttavia, va anche per constatare il segno comunicatole dall’angelo176, 

ma più ancora per annunciare e comunicare la salvezza. A questo proposito, così commenta 

Origene: «Ormai possiamo cogliere appieno il significato del frettoloso viaggio di Maria verso 

la regione montuosa, del suo ingresso in casa di Zaccaria e del suo saluto a Elisabetta. Tutto 

ciò avviene perché Maria faccia partecipe Giovanni (anche se ancora nel seno di sua madre) 

del potere a lei derivato da colui che aveva concepito; e Giovanni a sua volta avrebbe fatto 

partecipe sua madre della grazia profetica che aveva ricevuto». È da notare anche il motivo 

della fretta. Maria si mette immediatamente in moto per prestare la sua opera di carità e portare 

il lieto annuncio. 

 Maria «saluta» (aspázomai) Elisabetta (Lc 1,40). Non sappiamo con precisione quali parole 

Maria abbia rivolto alla sua parente in questo frangente. Una cosa è certa: esse contenevano un 

invito alla gioia (cf. Lc 1,28) e, stando alla reazione di Giovanni (Lc 1,41), erano anche in grado 

di comunicarla. 

 Nel momento in cui Maria saluta Elisabetta, il bambino che abita il suo grembo «sussulta» 

(skirtáō). Come vedremo commentando Lc 1,44, non si tratta del naturale movimento del bam-

bino nel seno materno (cf. Gn 25,22). «Giovanni inaugura già la sua funzione di precursore, 

facendo riconoscere a Elisabetta, con il suo sussulto, alla luce dello Spirito Santo, il Signore 

nell’utero di Maria»177. Un secondo effetto scaturito dal saluto di Maria è costituto dal fatto che 

Elisabetta «è colmata» (pímplēmi) di Spirito Santo. Ciò significa che quanto sta per dire ha una 

dimensione pneumatica. Alberto Valentini annota: «Lo Spirito, che è all’inizio della nascita di 

Cristo da Maria, è all’origine anche della lode-benedizione gioiosa che Elisabetta ‒ e in lei la 

comunità di Luca ‒ rivolge a Cristo e a sua madre. Sotto il possente influsso dello Spirito, 

pertanto, Elisabetta proclama a gran voce il mistero compiuto in Maria: “Benedetta te fra le 

donne e benedetto il frutto del tuo grembo” (v. 42)»178. 

 
176 C. GHIDELLI, Vangelo secondo Luca, in La Bibbia. Nuovissima versione dai testi originali, III, ed. Paoline, 

Cinisello Balsamo 1991, 381: «Si può riconoscere a Maria “il diritto di vedere quel segno che l’angelo le aveva 

dato” (J. Schmid) ma soprattutto si coglie in lei la corrispondenza pronta e generosa (cf. v. 39: In quei giorni… 

in fretta…) alle parole con cui l’angelo le ha rivelato il progetto di Dio». 
177 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca. Commento esegetico e teologico, Città Nuova, Roma 1992, 65-66. 
178 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 118. 



- 96 - 

 

 Elisabetta proclama il mistero compiutosi in Maria «a gran voce» (kraugē[i] megálē[i]). Si 

potrebbe vedere qui un’allusione alla Vergine, vista come arca dell’alleanza. Nell’Antico Te-

stamento, infatti, il popolo d’Israele salutò l’arca dell’alleanza a gran voce, quando essa entrò 

in Gerusalemme (cf. 1Cr 15,28; 16,4.5.42) e fu collocata nel tempio (2Cr 5,13)179. 

b) Le parole che Elisabetta rivolge a Maria (Lc 1,41b-45) 

 Per prima cosa, Elisabetta dichiara Maria, a motivo della sua maternità, benedetta tra tutte 

le donne (Lc 1,41b). Abbiamo qui un riflesso della venerazione che la Chiesa primitiva aveva 

nei confronti di Maria180. Anche il frutto del grembo di Maria viene benedetto da Elisabetta (Lc 

1,41b). Gesù è benedetto, riceve una parola di lode da parte di Elisabetta per essersi fatto uno 

di noi (Gesù è frutto del grembo di Maria), per essere diventato nostro fratello. È il mistero 

dell’incarnazione, della prossimità di Gesù ad essere oggetto di lode. 

 Dopo aver pronunciato delle parole di benedizione, Elisabetta continua a parlare procla-

mando la vera identità del bambino («il mio Signore») e della madre («la madre del mio Si-

gnore»)181. 

 Ancora una volta abbiamo un’allusione a Maria, arca dell’alleanza. Le parole di Elisabetta: 

«“E da dove a me questo, che la madre del Signore venga da me?”», rimandano a queste parole 

che il re Davide pronunciò quando l’arca dell’alleanza stava per entrare in Gerusalemme: 

«“Come potrà venire da me l’arca del Signore?”» (2Sam 6,9). 

 Le parole di Elisabetta, mediante le quali Maria viene proclamata Madre del Signore, costi-

tuiscono un invito a venerare Maria. Nell’antico Israele, infatti, come anche nei popoli circon-

vicini, la madre del re, oltre ad avere un influsso notevole sul sovrano, rivestiva una carica 

ufficiale ed esercitava un’autorità diretta182. Non era così per la sposa del re. Nel racconto della 

Visitazione, «non c’è soltanto l’onore dovuto a una semplice regina madre, ma alla madre ver-

gine del Re messianico Figlio di Dio, di colui che il Padre ha innalzato nella gloria (cf. Rm 

1,4), di fronte al quale si piega ogni ginocchio (cf. Fil 2,10). Ella è la madre del Re-Signore, e 

come tale è oggetto di venerazione da parte della comunità dei credenti. Ma come “nessuno 

può dire ‘Gesù è Signore’ se non sotto l’azione dello Spirito Santo” (1Cor 12,3), così, senza la 

mozione dello Spirito, nessuno può riconoscere in Maria la madre del Signore e rivolgersi a lei 

con stupore e venerazione»183. 

 Elisabetta prosegue ancora, riprendendo, approfondendolo, l’evento narrato poco prima (Lc 

1,41). Un elemento importante, presente in questo passaggio è quello della gioia. Giovanni 

«sussulta di gioia» (eskírtēsen en agalliásei), quando il saluto di Maria giunge agli orecchi di 

Elisabetta. Si tratta di una gioia che scaturisce dalla presenza del Messia e della salvezza da lui 

donata184. Il sussulto di gioia di Giovanni ed il grido festoso di Elisabetta scaturiscono dallo 

Spirito Santo185. 

 
179 AA.VV., I Vangeli, ed. Cittadella, Assisi 1975, 942. 
180 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 66. 
181 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 120: «Luca è testimone di una comunità ormai matura, che 

professa esplicitamente la fede nel Risorto e in tale fede venera con stupore la madre del suo Signore». 
182 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 120, n. 39: «È eloquente il confronto di due episodi: in 1Re 

1,15-21 Betsabea, sposa di Davide, si prostra davanti a lui, chiamandolo “re, mio signore (1Re 1,18.20.21.31)”; 

viceversa, il re Salomone si prostra dinanzi a lei, sua madre, e le fa preparare un trono alla sua destra (cf. 1Re 

2,19)». 
183 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 121. 
184 Cf. A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 122. 
185 Per quanto riguarda il sussulto di gioia di Giovanni originato dallo Spirito Santo, cf. Lc 1,15 con Lc 1,44. 



- 97 - 

 

 Le parole di Elisabetta si concludono con una beatitudine. Maria viene proclamata beata a 

motivo della sua fede. La Vergine, prima ancora di concepire Gesù nel suo corpo, lo ha conce-

pito nel cuore, mediante l’ascolto obbediente alla parola del Signore. Maria è caratterizzata da 

una fiducia incondizionata alla parola di Dio. La fede è la radice della maternità di Maria. 

  



- 98 - 

 

2.13 Luca 1,46-56 

2.13.1 Traduzione del testo (CEI 2008) 
46Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore 47e il mio spirito esulta in Dio, mio 

salvatore, 48perché ha guardato l’umiltà della sua serva. D’ora in poi tutte le generazioni mi 

chiameranno beata. 49Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome; 50di 

generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono. 

 51Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; 
52ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili; 53ha ricolmato di beni gli affamati, ha 

rimandato i ricchi a mani vuote. 54Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua mise-

ricordia, 55come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per sempre». 
56Maria rimase con lei circa tre mesi, poi tornò a casa sua. 

2.13.2 Passi paralleli 

 Il Cantico della Beata Vergine Maria è del solo Luca e dunque non ha paralleli negli altri 

Sinottici. Vi sono tuttavia dei passi dell’Antico Testamento che sicuramenti fanno da sfondo al 

Magnificat: 
 

‒ Il canto del mare (Es 15,1-21): Si tratta di un salmo di ringraziamento che presenta espres-

sioni affini a quelle del Magnificat: «“Voglio cantare al Signore”»; «“egli è stato la mia sal-

vezza”»; «“è il mio Dio: lo voglio lodare”»; «“la tua destra, Signore… la tua destra, Signore”»; 

«“chi è come te, maestoso in santità?”». 
 

 ‒ L’inno di vittoria di Dèbora (Gdc 5,1-31): Cantico molto antico, che celebra la vittoria del 

Signore, per mano di Dèbora, Barak e Giaele, sui Cananei. L’unica espressione che rimanda al 

Magnificat è: «“voglio cantare al Signore”». La somiglianza con il Cantico della Beata Vergine 

è nella celebrazione, fatta con toni marziali, della vittoria del Signore. 
 

‒ Il cantico di Anna (1Sam 2,1-10): Si tratta di un inno di lode che esprime la speranza dei 

poveri del Signore. Molte sono le affinità con il Magnificat: «“Il mio cuore esulta nel Signore, 

la mia forza s’innalza grazie al mio Dio”»; «“io gioisco per la tua salvezza”»; «“non c’è santo 

come il Signore”»; «“non moltiplicate i discorsi superbi, dalla vostra bocca non esca arro-

ganza”»; «“l’arco dei forti s’è spezzato, ma i deboli si sono rivestiti di vigore”»; «“i sazi si sono 

venduti per un pane, hanno smesso di farlo gli affamati”»; «“il Signore rende povero e arric-

chisce, abbassa ed esalta”». 
 

‒ L’inno di vittoria di Giuditta (Gdt 16,1-17): Si tratta di un cantico di ringraziamento caratte-

rizzato da ricchezza di immagini, profondità di contenuto, concisione e vivacità. Espressioni 

simili al Magnificat sono: «“intonate un inno al mio Dio con i tamburelli”»; «“cantate al Si-

gnore con i cibali”»; «“componete per lui un salmo di lode”»; «“esaltate e invocate il suo 

nome”»; «“mi ha salvata dalle mani dei miei persecutori”»; «“allora i miei poveri alzarono il 

grido di guerra e quelli si spaventarono, i miei deboli gridarono forte, e quelli furono sconvolti; 

gettarono alte grida, e quelli volsero in fuga”»; «“canterò al mio Dio un canto nuovo: Signore, 

grande sei tu e glorioso, mirabile nella potenza e invincibile”»; «“a coloro che ti temono su 

sarai sempre propizio”». 

2.13.3 Ambiente di origine e contesto attuale in cui è collocato il brano 

 Ambiente di origine: Riguardo a questa tematica, va subito detto che, in realtà, vi sono molte 

differenze tra il Magnificat ed il contesto in cui è collocato. Il Cantico della Beata Vergine non 



- 99 - 

 

parla esplicitamente dell’annunciazione, da poco avvenuta, o della prossima nascita del Messia 

davidico. Gli unici legami con il contesto prossimo sono dati dai termini «schiava» (doúlē Lc 

1,38.48) e dai macarismi presenti di Lc 1,45.48. Questo fa pensare che «il Magnificat sia un 

salmo preesistente, che Luca, con opportuni ritocchi, ha incastonato nel racconto»186. Con ogni 

probabilità, questo carme dovrebbe essere sorto nel contesto liturgico di una comunità giudeo-

cristiana delle origini. Ne consegue che la lingua nella quale è stato scritto potrebbe essere stata 

l’ebraico o l’aramaico187. 
 

 Contesto attuale in cui è collocato il Cantico: nel quadro narrativo in cui si trova incastonato, 

«il Magnificat canta la lode di Maria per l’avvento del suo figlio che ha inaugurato il grande 

intervento salvifico di Dio destinato ad estendersi al Resto fedele d’Israele»188. 

2.13.4 Struttura 

 Il Magnificat, incorniciato da due versetti di indole narrativa (Lc 1,46a.56), può essere sud-

diviso in due parti: 

 ‒ Prima parte (Lc 1,46b-50): Il Signore viene esaltato con esultanza per i suoi interventi 

salvifici nei confronti della propria serva e per la sua misericordia, che si estende su quanti lo 

temono. 

 ‒ Seconda parte (Lc 1,51-55): Il Signore continua ad essere esaltato per aver liberato i poveri 

dall’oppressione dei potenti e per aver soccorso il suo servo Israele. 

2.13.5 Genere letterario 

 Nel suo insieme, il Magnificat racchiude in sé due generi letterari, mentre (come già detto) 

è introdotto e concluso da versetti in prosa (Lc 1,46a.56). 

 La prima parte del Magnificat (Lc 1,46b-50) è un Canto di ringraziamento. 

 La seconda parte (Lc 1,51-55) è costituita da un Inno, che celebra le gesta salvifiche di Dio. 

2.13.6 Spiegazione del brano 

a) Il canto di ringraziamento di Maria (Lc 1,46b-50) 

 Lc 1,46: Nel suo cantico di ringraziamento, Maria, per timore reverenziale, non si rivolge 

direttamente a Dio, ma menziona la sua «anima» (psychḗ) ed il suo «spirito» (pneûma). Essi 

non stanno tanto ad indicare aspetti diversi aspetti della personalità della Vergine («anima»: 

emozioni, «spirito»: vita religiosa), quanto a suggerire che tutta la sua persona è coinvolta in 

questo cantico di ringraziamento. 

 Maria «magnifica» (megalýnō) il Signore. Il verbo megalýnō significa «fo crescere», «di-

lato», «proclamo grande», «esalto». La Vergine, dunque, è caratterizzata da un’esistenza che 

la porta ad alimentare continuamente la presenza di Dio in se stessa. Su questo sfondo, si col-

loca poi la sua esaltazione dello stesso Signore. 

 L’atteggiamento di Maria, che «magnifica» il Signore, è diametralmente opposto a quello 

di Adamo, che aveva una concezione piccola di Dio (pensava infatti che Dio temesse che 

l’uomo e la donna diventassero come lui, dopo aver mangiato dell’albero della conoscenza del 

bene e del male). L’interiorità della Vergine è ben diversa anche da quella di Sara, che ha riso 

 
186 A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 149. 
187 Cf. A. VALENTINI, Maria secondo le Scritture, 150. 
188 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 70. 



- 100 - 

 

quando Dio gli ha promesso un figlio (Gn 18,12). Da ultimo, l’atteggiamento di Maria si con-

trappone anche a quello di Israele, che nel deserto spesso non ha avuto fiducia in Dio, temendo 

che il suo braccio si fosse accorciato. 
 

 Lc 1,47: L’esaltazione è accompagnata dall’esultanza (agalliáō) dello spirito di Maria in Dio 

suo salvatore. Il famoso esegeta H. Schürmann nota che «la successione dei verbi (magnificare 

ed esultare) ha una sua logica interna: un’anima, che ha “magnificato” Dio in sé, esplode in un 

giubilo incontenibile»189. Questa gioia solitamente è ravvisabile anche esternamente190. 
 

 Lc 1,48: Maria esplicita che Dio è il suo salvatore per averla resa madre191 («ha guardato»). 

A questo punto la Vergine parla della sua «umiltà» (tapeínōsis). Il termine rimanda certamente 

alla bassa condizione sociale di Maria, ma non solo… La parola umiltà rivela anche l’atteggia-

mento interiore della Vergine, la quale «sente tutta la sua piccolezza e la sua inadeguatezza nei 

confronti del compito affidatole e d’altro canto ha piena fiducia in Dio»192. Nonostante senta 

tutta la sua piccolezza davanti al Signore, Maria è pure consapevole che tutte le generazioni la 

diranno beata, perché madre del Messia. 
 

 Lc 1,49: Maria spiega ciò che nel v. 48 era implicito: ella sarà detta beata da tutte le genera-

zioni «perché» (hóti) «il Potente» (ho dynatós) ha fatto in lei «grandi cose» (magála). La men-

zione della potenza di Dio rimanda alle parole che l’angelo Gabriele ha detto a Maria durante 

l’Annunciazione: «“non sarà impossibile (adynatḗsei) presso Dio alcuna cosa”» (Lc 1,37). È 

chiaro dunque che le «grandi cose» rimandano al mistero della maternità divina di Maria. 

G. Rossé, commentando questo versetto, afferma: «Nella vita di Maria, Dio ha compiuto 

“grandi cose”. Nella Bibbia, le “grandi cose” sono le meraviglie operate da JHWH: l’universo 

creato (Gb 5,9), le gesta per eccellenza della liberazione dall’Egitto (Dt 10,21; 11,7; Sal 106,21 

ecc.)… e ora ciò che sta per nascere nel seno della vergine. Così egli si rivela come il Potente, 

non perché guerriero (cf. Sof 3,17), ma per il mistero del concepimento verginale»193. 

 Dalla presa di coscienza delle grandi opere di Dio, Maria passa alla contemplazione della 

sua trascendenza: «“santo è il suo nome”». 
 

 Lc 1,50: L’agire potente di Dio ha come suo fondamento la misericordia. L’incarnazione del 

Figlio di Dio nel seno della Vergine è opera della misericordia di Dio, la quale sta per riversarsi 

su quanti lo temono, ossia su quanti vivono una profonda vita di relazione con lui. 

 Con questo versetto si opera una transizione dalla vicenda personale di Maria a quella del 

popolo d’Israele. 

b) L’inno che celebra le grandi opere di Dio (Lc 1,51-55) 

 Lc 1,51: Maria celebra ora il rovesciamento di situazione atteso dagli «umili» (anawim) del 

Signore per i tempi messianici. Il Figlio di Dio incarnato che ella porta in grembo è garanzia 

che tale rovesciamento si sta già realizzando, benché in forma germinale. Questo spiega l’uso 

dei verbi al passato. In modo particolare, il Signore, lungi dall’essere inerme, lotta e sconfigge 

i superbi, quanti si ergono sugli altri con senso di superiorità ed hanno un modo di pensare ed 

impostare la vita lontano da Dio. 

 
189 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, ed. Paideia, Brescia 1983, 176. 
190 Cf. S. GRASSO, Luca, ed. Borla, Roma 1999, 78. 
191 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 71: «Egli (Dio) ha manifestato la sua vicinanza salvifica, è intervenuto 

nell’esistenza della Vergine». 
192 S. GRASSO, Luca, 79. 
193 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 71. 



- 101 - 

 

 La superbia, la ricerca del potere, porta alla divisione. Dio permette questa dispersione, nella 

speranza che comprendiamo quanto la superbia sia una cosa sbagliata. 
 

 Lc 1,52-53: Il testo annuncia un rovesciamento di situazione a livello politico (i rapporti di 

forze saranno ribaltati) e sociale (le condizioni di proprietà saranno capovolte). Questo si rea-

lizzerà pienamente soltanto nella vita ultraterrena (cf. Lc 16,19-31). Tuttavia, sin da ora inizia 

ad attuarsi. Basti pensare alle prime comunità cristiane dove i beni venivano messi in comune 

e non vi era tra loro alcun bisognoso (At 4,34). I ricchi, più che essere condannati, sono esortati 

alla condivisione. In questo modo, infatti, si potrebbe intendere la proposizione: «“i ricchi ha 

rimandato vuoti”». 

 «Il vangelo incomincia a far sentire la sua forza già in bocca a Maria. Ma non sotto forma 

di lotta di classe, di appello alla violenza, bensì come certezza che l’ingiustizia, le discrimina-

zioni e le ineguaglianze, testimonianza di un mondo opposto al volere divino, avranno fine, e 

possono già fin d’ora essere superate nella vita d’amore reciproco fra i membri della comunità. 

Per Luca, la “povertà” augurata ai ricchi possiede valore nella misura in cui è l’espressione di 

tale circolazione di beni e comunione fra gli uomini»194. 

 I potenti, anche se siedono ancora sui troni, di fatto non guidano più la storia, almeno nel 

suo percorso fondamentale. La storia ormai è guidata dal Signore Gesù Cristo. Egli: a) è il 

servo che ha reso presente il Regno di Dio; b) è Colui che ha regnato dalla croce; c) è Colui 

che siede alla destra del Padre, dopo aver dato la vita per noi. 
 

 1,54-55: Maria parla ora della salvezza del suo popolo, Israele, e della fedeltà di Dio alle 

sue promesse. 

 1,54: Gesù ci ha soccorso, dando la vita per noi… 

 1,55: Cosa era stato detto ai padri, ad Abramo e alla sua discendenza? Che sarebbero stati 

liberati dalla schiavitù e sarebbero stati introdotti nella terra promessa. Applicazione cristolo-

gica: Liberati dalla schiavitù (Gesù ha dato la vita per noi), abbiamo in Gesù “terra”, cioè “ri-

poso”. 
 

 Lc 1,56: Il testo termina con la menzione di Maria che torna a casa poco prima che Elisabetta 

partorisca (cf. Lc 1,57). È probabile, tuttavia, che la Vergine abbia assistito al parto della sua 

anziana parente anche se, per motivi narrativi, l’Evangelista fa uscire di scena Maria prima che 

Elisabetta dia alla luce Giovanni195. 

  

 
194 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 73. 
195 BIBBIA TOB, nota w, con riferimento a Lc 1,56: «I tre mesi del soggiorno di Maria giungono fino alla 

nascita di Giovanni (cf. 1,36). Ma Luca menziona qui la sua partenza per concludere il racconto, come riporterà 

paradossalmente l’imprigionamento di Giovanni prima del battesimo di Gesù (3,20): in questo modo egli segna 

la distinzione delle scene e separa il tempo di Giovanni da quello di Gesù (cf. 1,80 dove conclude la narrazione 

della giovinezza di Giovanni prima di tornare alla nascita di Gesù)». 



- 102 - 

 

2.14 Luca 4,1-13 

 Il brano avente per oggetto la triplice tentazione a cui Gesù è sottoposto dal diavolo ha una 

particolare funzione strategica all’intero del terzo vangelo. Il noto esegeta H. Schürmann nota 

infatti che «prima dell’inizio dell’attività pubblica di Gesù (quest’episodio) lascia prevedere 

una “vittoria” fondamentale di Gesù su Satana […]. Essa crea il presupposto in base al quale 

l’Unto da Dio con Spirito santo e potenza potrà poi spostarsi da un luogo all’altro “facendo del 

bene” e guarendo tutti i tiranneggiati dal demonio (At 10,38). Quest’azione basilare di Gesù 

crea uno spazio di libertà dal potere di Satana per il “tempo di Gesù”»196. 

 Tenendo conto del contesto prossimo in cui è collocato il brano, ossia la genealogica che da 

Gesù risale tutta la storia dell’umanità fino ad Adamo, figlio di Dio (Lc 3,23-38), possiamo 

affermare che, per Luca, Gesù viene presentato anche come modello di vero uomo, capace, una 

volta messo alla prova, di scegliere Dio e la sua parola come riferimenti fondamentali della 

propria vita197. 

2.14.1 Traduzione 
 1Ora, Gesù, pieno di Spirito Santo, ritornò dal Giordano ed era condotto nello Spirito nel 

deserto 2quaranta giorni, tentato dal diavolo. E non mangiò nulla in quei giorni, e quando essi 

furono trascorsi, ebbe fame. 

 3Ora, gli disse il diavolo: «Se sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane». 4E gli 

rispose Gesù: «Sta scritto: non di solo pane vivrà l’uomo». 5E, avendolo condotto in alto, gli 

mostrò tutti i regni della terra abitata in un attimo di tempo. 6E gli disse il diavolo: «A te darò 

tutta questa potenza e la loro gloria, poiché a me è stata consegnata e a chi voglio la do; 7se tu 

dunque ti prostrerai davanti a me, sarà tutta tua». 8E rispondendo Gesù gli disse: «Sta scritto: 

Il Signore tuo Dio adorerai e a lui solo renderai culto». 9Lo condusse poi a Gerusalemme e (lo) 

pose sul pinnacolo del tempio e gli disse: «Se sei Figlio di Dio, gettati giù di qui; 10poiché sta 

scritto: ai suoi angeli comanderà riguardo a te per custodirti», 11e: «sulle mani ti porteranno, 

affinché non inciampi contro una pietra il tuo piede». 12E rispondendo gli disse Gesù: «È stato 

detto: non tenterai il Signore Dio tuo». 

 13Terminata ogni tentazione, il diavolo si allontanò da lui, fino al tempo (opportuno). 

2.14.2 Passi paralleli 

 Il brano delle tentazioni di Gesù in Luca è presente anche negli altri due vangeli sinottici, 

per la precisione in Mc 1,12-13; Mt 4,1-11. 
  

 Il brano di Marco è molto più breve rispetto a quello di Luca. Marco si limita a dire in 

maniera generica che Gesù viene sospinto nel deserto dallo Spirito per essere tentato da Satana 

per ben quaranta giorni. L’Evangelista aggiunge che Gesù, in questo tempo di prova, se ne sta 

con le bestie selvagge e gli angeli lo servono. L’ultima annotazione, quella sugli angeli, è as-

sente in Luca. 
 

 Il brano di Matteo è molto più vicino a Luca di quanto non lo sia Marco. Nonostante ciò, vi 

sono comunque delle differenze tra Luca e Matteo. La prima riguarda la tentazione sui pani. In 

Luca è al singolare: «“Se sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane”» (Lc 4,3), 

mentre in Matteo è al plurale: «“Se sei Figlio di Dio, di’ che queste pietre diventino pani”» (Mt 

4,3). In Luca è in ballo la fame di Gesù, che, secondo il diavolo, andrebbe soddisfatta. In Matteo 

 
196 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 367. 
197 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, Paideia, Brescia 19852, 51-52; S. GRASSO, Luca, 135-136. 



- 103 - 

 

invece a Gesù viene chiesto di saziare non soltanto la propria fame, ma anche quella del 

mondo198. 

 Una seconda differenza riguarda l’ordine della seconda e terza tentazione. In Matteo, nella 

seconda tentazione è chiesto a Gesù di gettarsi dal pinnacolo del tempio (Mt 4,5-7), mentre 

nella terza gli viene offerta la gloria di questo mondo (Mt 4,8-10). In Luca, al contrario, la 

seconda e terza tentazione appaiono in ordine invertito rispetto a Matteo. A Gesù vien prima 

proposta la gloria del mondo (Lc 4,5-8) e successivamente è istigato a gettarsi dal punto più 

alto del tempio (Lc 4,9-12). La strategia narrativa di Luca si spiega tenendo presente che per 

questo Evangelista «Gerusalemme è la città dove Gesù deve “compiere il suo trapasso” (Lc 

9,31), in cui dovrà subire la passione. Era conveniente che fosse proprio là che dovessero aver 

termine le tentazioni e che il demonio si allontanasse da lui; è ancora là che il demonio dovrà 

ricomparire, non più per “tentare” Gesù, ma per provocare la prova ultima, di cui le tentazioni 

non sono che il prodromo»199. A questo si aggiunga che per Luca la tentazione più grave è 

quella di mettere alla prova Dio stesso. Ecco perché l’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del 

tempio è narrata per ultima200. 

 Diverso è anche il modo in cui si concludono le tentazioni in Luca e Matteo. Nel primo si 

dice che, terminata ogni tentazione, il diavolo si allontana da Gesù per tornare al tempo oppor-

tuno (Lc 4,13). Nel secondo si narra invece che il diavolo lascia Gesù per lasciar spazio agli 

angeli che vengono a servire quest’ultimo (Mt 4,11). 

2.14.3 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (Lc 4,1-13) si distingue dal precedente (Lc 3,23-38) per un 

cambio di personaggi: scompaiono, tranne Gesù, tutti coloro che sono stati nominati nella ge-

nealogia ed entrano in scena lo Spirito Santo ed il diavolo. Altra differenza riguarda il luogo. 

Mentre la genealogia non ha alcuna indicazione in tal senso, l’episodio di Lc 4,1-13 è ambien-

tato nel deserto. Un’ultima differenza ha per oggetto il tema: in Lc 3,23-38 è la genealogia, 

mentre in Lc 4,1-13 sono le tentazioni di Gesù. 
 

 Il testo che stiamo analizzando (Lc 4,1-13) si differenzia dal successivo (Lc 4,14-15) innan-

zitutto per una variazione riguardo ai personaggi: il diavolo, che ha tentato Gesù in Lc 4,1-13, 

è del tutto assente in Lc 4,14-15. Cambia anche il luogo: dal deserto si passa alla Galilea, che 

Gesù percorre in lungo e in largo. Da ultimo il tema: dalle tentazioni di Gesù si passa a parlare 

dell’inizio della sua predicazione in Galilea. 

2.14.4 Struttura del brano 

• Introduzione narrativa con presentazione del luogo, dei personaggi in campo e della 

tematica oggetto brano (Lc 4,1-2). 

• Le tre tentazioni a cui è sottoposto Gesù dal diavolo (Lc 4,3-11): 

➢ La richiesta di trasformare la pietra in pane (Lc 4,3-4). 

➢ La pretesa di adorazione in cambio della gloria mondana (Lc 4,5-8). 

➢ L’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del tempio (Lc 4,9-12). 

• Conclusione narrativa, con il diavolo che si allontana da Gesù (Lc 4,13). 

 
198 Cf. J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Gesù di Nazaret. Dal Battesimo alla Trasfigurazione, I, 53; 

G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 144. 
199 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, 80; cf. S. GRASSO, Luca, 135. 
200 Cf. F. BOVON, Luca, I, 230. 



- 104 - 

 

2.14.5 La forma letteraria 

 La forma letteraria di questa narrazione non è ancora stata ben definita dagli studiosi. Pos-

siamo solo dire che presenta delle affinità con i racconti di tentazioni narrati dai pii Giudei e 

con le storie rabbiniche nelle quali si narra di Abramo messo alla prova dal diavolo. È interes-

sante notare come in questi racconti il Patriarca ed il tentatore argomentino sulla base delle 

Scritture201. 

2.14.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Luca, che ha ricevuto il testo dalla fonte Q, è intervenuto redazionalmente in alcuni punti. 

In primo luogo, inserendo questa introduzione narrativa: «Ora, Gesù, pieno di Spirito Santo, 

ritornò dal Giordano» (Lc 4,1a)202. 

 In secondo luogo, l’Evangelista ha ritenuto opportuno invertire la seconda (gettarsi dal pin-

nacolo del tempio) e terza tentazione (gloria mondana)203. 

 Un altro intervento redazionale di Luca è dato quasi certamente dalla finale del racconto 

delle tentazioni: «Terminata ogni tentazione, il diavolo si allontanò da lui, fino al tempo (op-

portuno)» (Lc 4,13). La segnalazione che il tentatore sarebbe prima o poi ricomparso sulla 

scena rimanda proletticamente all’inizio del racconto della passione: «Entrò, Satana, in Giuda, 

chiamato Iscariota, che era del numero dei Dodici» (Lc 22,3); «“Simone, Simone, ecco: Satana 

vi ha cercati per vagliarvi come il grano”» (Lc 22,31a). 

 Sulla base di questi indizi, possiamo affermare che il testo pervenuto a Luca, proveniente 

dalla fonte Q, dovrebbe essere stato il seguente: 
 

 E Gesù fu condotto dallo Spirito nel deserto per essere tentato dal diavolo. E per quaranta giorni 

non mangiò nulla; .. ebbe fame. E il diavolo gli disse: «Se sei Figlio di Dio, ordina che queste pietre 

diventino pane». E Gesù gli rispose: «Sta scritto: Una persona non vivrà solo di pane». 

 Il diavolo lo condusse a Gerusalemme e lo pose sul pinnacolo del tempio e gli disse: «Se sei 

Figlio di Dio, gettati giù. Sta scritto infatti: Egli darà ordine ai suoi angeli riguardo a te, e ti soster-

ranno con le loro mani, affinché tu non batta il suo piede contro una pietra». E Gesù gli rispose: «Sta 

scritto: Non tenterai il Signore tuo Dio». 

 E il diavolo lo condusse su un monte altissimo e gli mostrò tutti i regni del mondo e il loro 

splendore e gli disse: «Tutto questo ti darò, se ti prostrerai davanti a me». E Gesù gli rispose: «Sta 

scritto: Ti prostrerai davanti al Signore tuo Dio e solo lui adorerai». 

 E il diavolo lo lasciò204. 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Il testo, nato nella comunità cristiana primitiva e privo di una particolare dipendenza da Mc 

1,12-13, a livello formale è molto compatto. Questo significa che è stato steso tutto in una volta, 

senza stratificazioni205. 

 
201 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 249. 
202 Il tema di Gesù – o di chi crede in lui – abitato dalla pienezza o potenza dello Spirito Santo è caro a Luca 

(cf. Lc 3,22; 4,14.18; 10,21; At 6,5; 7,55; 11,24). Anche il verbo hypostréphō («ritornare») è tipicamente lucano. 

Il terzo evangelista lo impiega ben 21 volte (Lc 1,56; 2,20.43.45; 4,1.4,14; 7,10; 8,37.39.40; 9,10; ecc.), a diffe-

renza di Marco e Matteo che non lo utilizzano mai. 
203 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 250. 
204 J. M. ROBINSON, I detti di Gesù. Il «Proto-Vangelo» dei Detti Q in italiano, Queriniana, Brescia 2005, 22-

23. 
205 Cf. U. LUZ, Matteo, I, 250-251. 



- 105 - 

 

c) Storicità di Lc 4,1-13 

 Il racconto delle tentazioni di Gesù nel deserto potrebbe avere un qualche fondamento sto-

rico. Bisogna dunque essere prudenti nel negare a questa narrazione ogni aggancio con la vita 

di Gesù206. 

 Tuttavia, il racconto così come è pervenuto a noi non può essere fatto risalire al Gesù storico. 

La funzione della narrazione avente per oggetto le tentazioni alle quali è sottoposto Gesù «è 

letteraria e teologica, e sta nel mostrare al lettore chi è Gesù e come ha vissuto la sua missione. 

In questa direzione occorre cercare la verità del racconto»207. 

2.14.7 Spiegazione del brano 

a) Introduzione narrativa (Lc 4,1-2) 

 L’episodio inizia presentandoci Gesù come colui nel quale abita in pienezza lo Spirito Santo 

(Lc 4,1a). In tal modo, come si espliciterà in Lc 4,18, Gesù viene caratterizzato come il Messia 

atteso. A differenza di Marco, dove si dice che lo Spirito «scacciò» (ekbállō) Gesù nel deserto 

(Mc 1,12), Luca dice che Gesù, di propria iniziativa, «ritorna» (hypostréphō) dal Giordano. Per 

il terzo Evangelista, è più confacente alla dignità del Figlio decidere autonomamente di lasciare 

il Giordano208. Gesù è condotto, nello209 Spirito, nel deserto (Lc 4,1b), ove per deserto s’intende 

quello di Giuda. Qui possiamo notare una differenza con il passo parallelo di Mt 4,1, ben evi-

denziata da J. Dupont: «in Matteo, Gesù è condotto dalla riva del fiume al deserto e, una volta 

là, vi si ferma; in Luca, al contrario, Gesù percorre il deserto camminando sotto l’azione dello 

Spirito che sembra non gli permetta di fermarsi. Matteo scrive hypò toû pneúmatos: Lo Spirito 

conduce Gesù allo stesso modo che una persona ne conduce un’altra; Luca preferisce en tō[i] 

pneúmati: si tratta di un’influenza esercitata dall’interno, non alla maniera con cui uno è con-

dotto da una guida»210. Allargando la nostra prospettiva, possiamo anche affermare che l’essere 

guidato dallo Spirito fa di Gesù stesso il modello di tutti gli uomini che si lasciano condurre 

dallo Spirito (cf. Rm 8,14; Gal 5,18)211. 

 Gesù è condotto nel deserto per quaranta giorni, tentato dal diavolo (Lc 4,2a). Il periodo di 

permanenza di Gesù in questo luogo così inospitale rimanda certamente a Dt 8,2, dove il pere-

grinare di Israele nel deserto per quarant’anni è visto come un tempo di prova al quale il Signore 

ha sottoposto il suo popolo. Anche per Gesù, il vagare nel deserto può essere visto come un 

periodo di prova, ossia un tempo di scelta dei valori – tra i quali primeggia l’adesione filiale 

alla volontà del Padre – alla luce dei quali portare avanti la propria missione212. 

 
206 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 389. 
207 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 149. 
208 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 143; H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 369. 
209 Alla luce dell’espressione immediatamente precedente: «pieno di Spirito Santo», possiamo ipotizzare che 

la preposizione en («in») qui ha valore associativo: lo Spirito Santo risiede in Gesù. Cf. M. ZERWICK – 

M. GROSVENOR, A Grammatical Analysis of the Greek New Testament, 185. 
210 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, 55. 
211 Cf. H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 370. 
212 S. GRASSO, Luca, 136, a questo proposito afferma: «La tentazione non costituisce per sé una istigazione 

al male, ma è un momento imprescindibile nella vita di ogni uomo in cui avviene la verifica della propria identità, 

delle proprie scelte»; G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 141: «Gesù è tentato non perché può essere portato a com-

mettere un male, ma per manifestare ciò che di profondo c’è in lui»; cf. F. BOVON, Luca, I, 231-232. 



- 106 - 

 

 Nel tempo della sua permanenza nel deserto, Gesù digiuna, a segno della sua dipendenza da 

Colui che è datore di ogni cibo e bevanda. Allo stesso tempo, il non mangiare nulla rimanda 

pienezza dello Spirito che abita nel Figlio213. 

b) Le tre tentazioni a cui è sottoposto Gesù dal diavolo (Lc 4,3-11) 

 Dopo aver preso in esame l’introduzione narrativa, vediamo nello specifico ciascuna delle 

tre prove a cui è stato sottoposto Gesù: quella di trasformare una pietra in pane (Lc 4,3-4), 

quella relativa ai regni di questo mondo (Lc 4,5-8) e, da ultimo, quella di gettarsi dal punto più 

alto del tempio (Lc 4,9-12). 

+ La richiesta di trasformare la pietra in pane (Lc 4,3-4) 

 La prima tentazione, mediante l’espressione: «“se Figlio sei di Dio”», si ricollega diretta-

mente al battesimo. Essa consiste nel servirsi della potenza insita nella propria parola divina 

per soddisfare la fame che si sta sperimentando (Lc 4,3). 

 Nella sua risposta, Gesù, citando Dt 8,3b, rimanda a Dio come a colui che è in grado di 

conservare in vita miracolosamente. I quaranta giorni trascorsi fino ad ora nel deserto senza 

mangiare nulla ne sono una prova irrefutabile214. Allo stesso tempo, l’atteggiamento di Gesù di 

fronte a questa prima prova sta ad indicare che egli «non utilizzerà il potere che effettivamente 

ha in quanto Figlio di Dio, per soddisfare le proprie necessità, ma mettendolo a servizio dei 

poveri, e accettando per sé fino all’estremo le difficoltà della sua missione»215. 

+ La pretesa di adorazione in cambio della gloria mondana (Lc 4,5-8) 

 Nella seconda tentazione, il diavolo mostra a Gesù, dopo averlo condotto in alto, tutti regni 

della terra abitata, in un attimo di tempo (Lc 4,5). Per il terzo Evangelista, si tratta di una visione 

puramente immaginaria, come suggerisce la sostituzione del «monte molto alto» (óros hy-

psēlòn lían) di Mt 4,8 con la più sobria indicazione: «condottolo in alto» (anagagōn)216. Ab-

biamo qui, con ogni probabilità, un riferimento al mondo politico, all’epoca dominato dai Ro-

mani217. 

 Il diavolo si mostra disposto a consegnare a Gesù il potere sui regni di questo mondo e la 

gloria che ne deriva, perché sono stati posti nelle sue mani (Lc 4,6). Il testo sembra suggerire 

che il diavolo abbia ricevuto in possesso i regni di questo mondo da Dio stesso. Visto che Gesù 

non mette in discussione quest’affermazione, il brano suggerisce una visione pessimistica della 

gloria mondana (cf. Lc 22,25). In altre parole, i potenti della terra sovente non esercitano la 

loro autorità con spirito di servizio, ma per i propri interessi, lasciando trasparire, almeno in 

questo caso, il loro asservimento al principe di questo mondo218. Il diavolo, dunque, detenendo 

tutto questo potere, può consegnarlo a chi vuole (Lc 4,6). Gesù si trova praticamente dinanzi 

alla tentazione di dare un’impronta politica al ministero pubblico che si accinge ad iniziare. Il 

termine «potenza» (exousía), infatti, in Luca è usato in riferimento all’autorità del governatore 

romano (Lc 20,20) e di Erode (Lc 23,7). 

 
213 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 143: «pieno di Spirito, il Figlio di Dio vive di tale pienezza: è il suo nutri-

mento»; cf. H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 371. 
214 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 144; H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 374. 
215 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 144. 
216 Cf. J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, 62. 
217 Cf. J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, 65; G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 145, n. 21; H. SCHÜR-

MANN, Il vangelo di Luca, I, 375-376. 
218 Cf. F. BOVON, Luca, I, 237. 



- 107 - 

 

 Dunque, se Gesù è disposto a prostrarsi dinanzi al diavolo, tutta la gloria relativa ai regni di 

questo mondo sarà sua (Lc 4,7). Gesù è tentato nell’intimo del suo rapporto con il Padre. Il 

diavolo, infatti, si serve dei regni di questo mondo come di un laccio per ricevere l’adorazione 

nientemeno che del Figlio di Dio219. 

 Gesù, citando Dt 6,13, rimanda inequivocabilmente a Colui al quale unicamente spetta 

l’adorazione ed il culto (Lc 4,8). Il Figlio rivela di voler impostare la propria «vita come servi-

zio a Dio senza alcun obiettivo demoniaco di onnipotenza personale»220. Gesù, anche in questo 

caso, «si colloca tra gli “uomini” (cf. v. 4), riconoscendo quell’esigenza fondamentale che ogni 

giudeo proclamava nello šema‘ ogni mattina»221. 

+ L’istigazione a gettarsi dal pinnacolo del tempio (Lc 4,9-12) 

 La terza tentazione avviene a Gerusalemme, dove il demonio vi conduce Gesù, per poi col-

locarlo sul pinnacolo del tempio (Lc 4,9a). Non è facile identificare con precisione questo 

punto. Probabilmente si tratta di una sporgenza sul muro esterno del tempio o su una delle sue 

porte222. Il termine pinnacolo potrebbe riferirsi anche al tetto del portico regale, da cui si scor-

geva un panorama vertiginoso sulla valle del Cedron223. 

 Gesù viene nuovamente tentato facendo leva sulla sua identità: se è figlio di Dio si getti dal 

pinnacolo del tempio (Lc 4,9b). 

 Visto che Gesù, nel ribattere le due precedenti tentazioni, si è servito della Scrittura e dato 

che ci si trova in un luogo sacro, anche il diavolo fa ricorso alla Bibbia, in special modo al Sal 

90,11a.12 della LXX, nel quale il giusto dichiara la sua fiducia nella protezione proveniente da 

Dio (Lc 4,10s). Gesù, che riceve la vita dal Padre (Lc 4,4) e lui solo vuol servire (Lc 4,8), viene 

tentato ad una fiducia temeraria. Le due citazioni bibliche di cui si serve il diavolo sono parti-

colarmente strategiche perché, in tal modo, Gesù viene tentato a fare un male sotto parvenza di 

bene. In fondo, si tratterebbe di dare una sorta di compimento a quel passo biblico secondo il 

quale il Padre, anche per la mediazione dei suoi angeli, si prenderà cura del Figlio in ogni 

circostanza224. Osserva H. Schürmann: «Per il narratore la tentazione del Figlio gradito a Dio 

– non più alla disobbedienza e al distacco, ma proprio nel suo provato atteggiamento di legame 

a Dio – è chiaramente il vertice di tutte le tentazioni. Gesù dunque anche qui è tentato nel suo 

personale atteggiamento di Figlio; non si pensa a un miracolo spettacolare pseudomessianico, 

poiché non vengono menzionati spettatori di sorta»225. 

 La risposta di Gesù ancora una volta si rifà ad un testo della Scrittura tratto da Dt 6,16: 

«“Non tenterai il Signore Dio tuo”» (Lc 4,12). 

c) Il diavolo si allontana da Gesù (Lc 4,13) 

 Dopo aver dato fondo ad ogni tentazione, il diavolo si allontana da Gesù. Tuttavia non lo fa 

in maniera definitiva. Tornerà a tempo opportuno, ossia a Gerusalemme (cf. Lc 22,3.53). Al 

rifiuto opposto da Gesù all’adorazione del diavolo, quest’ultimo risponderà uccidendo Gesù 

 
219 Cf. H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 377. 
220 Cf. F. BOVON, Luca, I, 238. 
221 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 378. 
222 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 378. Cf. F. BOVON, Luca, I, 238. 
223 Cf. S. GRASSO, Luca, 138. 
224 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 146: «La citazione di una parola di Dio dà alla tentazione tutto il suo peso 

e non ne fa una richiesta assurda: è proprio nella massima fiducia in una parola pronunciata da Dio stesso – e che 

si presenta come un invito alla fiducia! – che Gesù può confermare realmente di essere il Figlio di Dio». 
225 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 379. 



- 108 - 

 

stesso226. A questo proposito, è particolarmente significativo citare per esteso un passaggio di 

J. Dupont: 
 

 La storia della passione incomincia con il tradimento di Giuda che si reca dai sommi sacerdoti 

per consegnar loro Gesù (Lc 23,2-6 = Mc 14,10-11; Mt 26,14-16). All’inizio della pericope, Luca 

aggiunge una precisazione significativa: «Ora Satana entrò in Giuda, chiamato Iscariote…» (Lc 

22,3). Ecco il ritorno in scena del personaggio, che si dissimula ora nel traditore. Gesù vede chiaro 

e dietro i suoi nemici scorge l’avversario che li spinge. Lo dichiarerà al momento dell’arresto. Luca 

prima riferisce le parole attestate dalla triplice tradizione: «Quand’ero ogni giorno con voi nel tem-

pio non avete steso le mani su di me» (Lc 22,53a; Mc 14,49; Mt 26,55); in seguito aggiunge, e questa 

volta da solo: «ma questa è la vostra ora, e il potere delle tenebre», all’aútē estìn hymōn hē hṓra kaì 

hē exousía toû skótous (Lc 22,53b). L’«ora» dei nemici di Gesù è in realtà quella del potere delle 

tenebre, della quale essi non sono che gli strumenti; è il kairós di Satana. Bisogna riconoscere un 

rapporto tra la precisazione finale del racconto delle tentazioni e le due precisazioni aggiunte da 

Luca nella storia della passione. Le tentazioni e la passione sono due atti di una stessa lotta tra Gesù 

e Satana: vinto nel deserto, il demonio non scompare che per preparare un’altra offensiva, quella 

che condurrà Gesù al supplizio della croce. Sarà Satana allora che rimarrà padrone del terreno; ma 

non per molto tempo: solo tre giorni227! 

  

 
226 H. SCHÜRMANN, Il vangelo di Luca, I, 380. 
227 J. DUPONT, Le tentazioni di Gesù nel deserto, 75-76. 



- 109 - 

 

2.15 Luca 15,1-32 

2.15.1 Traduzione (CEI 2008) 
 1Si avvicinavano a lui tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. 2I farisei e gli scribi 

mormoravano dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro».  

 3Ed egli disse loro questa parabola: 4«Chi di voi, se ha cento pecore e ne perde una, non 

lascia le novantanove nel deserto e va in cerca di quella perduta, finché non la trova? 5Quando 

l’ha trovata, pieno di gioia se la carica sulle spalle, 6va a casa, chiama gli amici e i vicini, e dice 

loro: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la mia pecora, quella che si era perduta”. 7Io vi 

dico: così vi sarà gioia nel cielo per un solo peccatore che si converte, più che per novantanove 

giusti i quali non hanno bisogno di conversione. 

 8Oppure, quale donna, se ha dieci monete e ne perde una, non accende la lampada e spazza 

la casa e cerca accuratamente finché non la trova? 9E dopo averla trovata, chiama le amiche e 

le vicine, e dice: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la moneta che avevo perduto”. 10Così, 

io vi dico, vi è gioia davanti agli angeli di Dio per un solo peccatore che si converte». 

 Disse ancora: «Un uomo aveva due figli. 12Il più giovane dei due disse al padre: “Padre, 

dammi la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. 13Pochi 

giorni dopo, il figlio più giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese lontano e là 

sperperò il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. 14Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse 

in quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi nel bisogno. 15Allora andò a met-

tersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò nei suoi campi a pascolare 

i porci. 16Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava 

nulla. 17Allora ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e 

io qui muoio di fame! 18Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il 

Cielo e davanti a te; 19non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei 

tuoi salariati”. 20Si alzò e tornò da suo padre. Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, 

ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. 21Il figlio gli disse: “Padre, 

ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”. 22Ma 

il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli 

l’anello al dito e i sandali ai piedi. 23Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e fac-

ciamo festa, 24perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato 

ritrovato”. E cominciarono a far festa. 25Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, 

quando fu vicino a casa, udì la musica e le danze; 26chiamò uno dei servi e gli domandò che 

cosa fosse tutto questo. 27Quello gli rispose: “Tuo fratello è qui e tuo padre ha fatto ammazzare 

il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. 28Egli si indignò, e non voleva entrare. Suo 

padre allora uscì a supplicarlo. 29Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e 

non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa 

con i miei amici. 30Ma ora che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze 

con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. 31Gli rispose il padre: “Figlio, tu sei 

sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; 32 ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo 

tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”». 

2.15.2 Passi paralleli 

Il testo lucano che stiamo studiando presenta passi paralleli soltanto in maniera parziale. 

Delle tre parabole della misericordia, solo quella della pecora perduta ha dei paralleli, per la 

precisione nel vangelo di Matteo e in quello apocrifo di Tommaso. Vediamoli: 



- 110 - 

 

Mt 18,12-14: «Che cosa vi pare? Se un uomo ha cento pecore e una di loro si smarrisce, non 

lascerà le novantanove sui monti e andrà a cercare quella che si è smarrita? In verità io vi dico: 

se riesce a trovarla, si rallegrerà per quella più che per le novantanove che non si erano smarrite. 

Così è volontà del Padre vostro che è nei cieli, che neanche uno di questi piccoli si perda». 

Matteo colloca la parabola della pecora smarrita in un contesto diverso da quello di Luca. 

Sullo sfondo, infatti, non abbiamo Gesù che accoglie i peccatori e mangia con loro, ma il di-

scorso ecclesiastico (Mt 18,1-35). In tal modo, la parabola assume una nuova prospettiva: non 

ha più la funzione di spiegare il comportamento “scandaloso” di Gesù, ma di esortare i pastori 

della Chiesa a prendersi cura delle persone che, a motivo della loro fragile fede – i «piccoli» 

(mikroí) –, si sono incamminate nella via della perdizione. 
 

 Vangelo di Tommaso, n. 107: «Gesù disse: “Il regno è come un pastore che aveva cento 

pecore. Una di loro, la più grande, si smarrì. Lui lasciò le altre novantanove e la cercò fino a 

trovarla. Dopo aver faticato tanto, le disse: ‘Mi sei più cara di tutte le altre novantanove’”». 

 Questo vangelo apocrifo, presentando la pecora smarrita come la più grande e la preferita, 

sembra aver travisato l’insegnamento di Gesù presente in Luca. Nel Terzo Vangelo, infatti, il 

pastore si mette alla ricerca della pecora perduta, non perché più significativa delle altre, ma 

per il semplice fatto che gli appartiene228. 

2.15.3 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (Lc 15,1-32) si distingue dal precedente (Lc 14,34-35) in 

primo luogo a motivo dei personaggi: in Lc 15,1-2 abbiamo pubblicani e peccatori, farisei e 

scribi come interlocutori di Gesù. Nelle tre parabole della misericordia (Lc 15,3-32) entrano in 

campo il pastore e la pecora, la donna e la moneta, il padre e i suoi due figli. In Lc 14,34-35 

non abbiamo niente di tutto questo. Gesù si rivolge a delle «folle» (óchloi) tutto sommato in-

determinate (Lc 14,25). Altra differenza tra Lc 15,1-32 e quanto precede è data dal tema: in Lc 

14,34-35 esso è costituito dal sale che, divenuto insipido, non è più buono a nulla. In Lc 15,1-

32 il tema è la misericordia di Dio verso i peccatori e la sua gioia nel caso in cui essi si conver-

tono. 

 Il brano che stiamo studiando (Lc 15,1-32) si distingue anche dal successivo (Lc 16,1-8) dal 

successivo a motivo dei personaggi: in Lc 16,1 scompaiono pubblicani, peccatori, scribi, fari-

sei, ecc… e compaiono i discepoli. Nella parabola dell’amministratore infedele (Lc 16,2-8) 

entrano in scena un uomo ricco, il suo amministratore e i debitori del ricco. Cambia anche il 

tema: non più la misericordia di Dio, ma la scaltrezza. 

2.15.4 Struttura del testo 

Il testo che stiamo per analizzare può essere suddiviso in quattro parti. 
 

Introduzione narrativa (Lc 15,1-2): 

• I pubblicani ed i peccatori ascoltano Gesù (Lc 15,1). 

• I farisei e gli scribi mormorano per l’accoglienza che Gesù riserva loro (Lc 15,2). 
 

Parabola della pecora smarrita e poi ritrovata (Lc 15,3-7): 

• Introduzione narrativa (Lc 15,3). 

• Parabola (Lc 15,4-6). 

• Applicazione (Lc 15,7). 
 

 
228 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 600. 



- 111 - 

 

Parabola della moneta perduta e poi ritrovata (Lc 15,8-10): 

• Parabola (Lc 15,8-9). 

• Applicazione (Lc 15,10). 
 

Parabola del Padre misericordioso (Lc 15,11-32): 

• Partenza del figlio minore, che, dissipati i suoi beni, torna dal Padre (Lc 15,1-20a). 

• Accoglienza festosa del figlio minore da parte del Padre (Lc 15,20b-24). 

• Reazione229 del figlio maggiore e suo dialogo con il Padre (Lc 15,25-32). 

2.15.5 La forma letteraria 

 Ci troviamo dinanzi al genere letterario parabola. 

2.15.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 L’introduzione narrativa, in cui si parla dei pubblicani e dei peccatori che si avvicinano a 

Gesù e dei farisei che mormorano, dovrebbe essere opera redazionale lucana (Lc 15,1-2). La 

parabola tradizionale dei due fratelli, l’uno perduto e ritrovato e l’altro alterato per la miseri-

cordia del padre, avrebbe suggerito a Luca un’introduzione in cui mettere in campo due cate-

gorie di persone: da un lato pubblicani e peccatori, dall’altro farisei e scribi che criticano Gesù 

per la sua benevolenza. Nel realizzare tale incipit, Luca potrebbe aver avuto una buona fonte 

di ispirazione in Marco, nel cui vangelo Gesù è criticato da scribi e farisei perché mangia con 

pubblicani e peccatori (Mc 2,16). 

 Potrebbe essere opera dell’Evangelista anche la parabola della moneta perduta (Lc 15,8-10). 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Luca dovrebbe aver ereditato la parabola della pecora perduta (Lc 15,3-7) dalla fonte Q. Ne 

è prova il fatto che essa si trova anche in Matteo. 

 Non è chiara invece la provenienza della parabola avente per oggetto la moneta perduta (Lc 

15,8-10). Qualora provenisse dalla fonte Q, dobbiamo supporre che Matteo, nel quale tale pa-

rabola è assente, abbia avuto a disposizione un esemplare di Q nel quale essa mancava e dunque 

diverso da quello utilizzato da Luca. Si potrebbe anche ipotizzare che questa parabola abbia 

fatto parte del materiale proprio a cui Luca ha attinto. Terza ipotesi, già considerata, la parabola 

della dracma perduta è redazionale. 

 Da ultimo, la parabola del padre misericordioso (Lc 15,11-32) proviene certamente dalla 

fonte propria di Luca. 

c) Paternità gesuana delle parabole 

 Non sembra vi siano motivi cogenti per non attribuire tali parabole a Gesù stesso. Come 

testimoniato più volte dai Vangeli, egli è stato benevolo con quanti venivano definiti peccatori 

ed ha certamente condiviso il pasto con loro. In tal modo, ha mostrato il volto misericordioso 

del Padre ed ha ridonato speranza a quanti si erano allontanati dall’Amore vero e dalle sue vie. 

Il comportamento di Gesù, avrà sicuramene suscitato le critiche di quanti si ritenevano giusti, 

 
229 Da notare come la reazione alterata del figlio maggiore (Lc 15,28-30) forma una sorta di inclusione con la 

mormorazione di scribi e farisei (Lc 15,2). 



- 112 - 

 

i quali non erano necessariamente o esclusivamente farisei. Di fronte alla reazione dei benpen-

santi, Gesù ha ritenuto opportuno rispondere loro con delle parabole, esortandoli, in tal modo, 

a far proprio l’atteggiamento del Padre di cui lui è stato manifestazione230. 

2.15.7 Spiegazione del brano 

a) Gesù accoglie i peccatori, suscitando avversione (Lc 15,1-2) 

 Il nostro brano inizia segnalando che tutti i pubblicani e i peccatori si avvicinano a Gesù per 

ascoltarlo. 

 Gesù ha sempre avuto un atteggiamento di particolare benevolenza nei confronti di queste 

persone: Tra i suoi discepoli troviamo un pubblicano, Levi (Lc 5,27s); Gesù non disdegna di 

mangiare con i pubblicani ed i peccatori sin dalle prime battute del suo ministero pubblico (Lc 

5,29ss); la peccatrice che piange ai suoi piedi ottiene dal Signore – tra lo stupore generale – il 

perdono dei propri peccati (Lc 7,47ss); tra le persone che lo seguono troviamo delle donne che 

sono state guarite da spiriti cattivi (Lc 8,2); persone segnate da povertà e malattia hanno accesso 

al regno di Dio (Lc 14,21ss). Questo atteggiamento di Gesù attira tutti i pubblicani e i peccatori. 

È interessante soffermarsi prima sul verbo «avvicinarsi» (eggízō) e poi sull’aggettivo «tutti» 

(pántes). 

 Il testo non dice semplicemente che essi vanno presso di lui, ma che si avvicinano. Si ha 

quasi la sensazione che tutti gli emarginati vogliano accostarsi a lui, attratti dalla sua benevo-

lenza. Gesù ha scalfito i loro cuori. Altrimenti queste persone – che in un certo senso non 

avevano motivi per cambiare condotta di vita – non si sarebbero mai accostate a lui. Il verbo 

eggízō, tra l’altro, lo si ritrova anche in Lc 10,9.11, nel quadro della missione dei settantadue 

discepoli. In quel contesto, il verbo indica l’avvicinarsi del regno di Dio alla civiltà degli uo-

mini, segnata da malattia e peccato. Dio, in Gesù, si rende prossimo all’uomo sofferente e 

l’uomo a sua volta risponde avvicinandosi a Gesù. L’interesse che i pubblicani e i peccatori 

hanno per Gesù non è spuntato dal nulla. Esso ha le sue radici nell’amore e nella cura che il 

Signore ha nei confronti di quanti sono lontani da Dio. In altre parole: I peccatori si sono sentiti 

amati da Gesù e non possono far altro che avvicinarsi a lui. 

 I pubblicani ed i peccatori si accostano a Gesù in modo costante: «si avvicinavano»231. Il 

testo lascia intendere che ad un certo punto si era creato un cammino alla cui testa vi era Gesù. 

 Particolarmente significativo è anche l’aggettivo pántes232. Si ha quasi la sensazione di una 

universalizzazione della salvezza portata da Gesù. 

 I pubblicani e peccatori si avvicinano a Gesù per ascoltarlo. Vogliono ascoltare lui. Siccome 

si sentono amati ed accolti, sono certi che egli comunicherà loro parole di vita. 
 

 I farisei e gli scribi osservano come Gesù accoglie e condivide il pasto con queste persone. 

L’atteggiamento del Signore non può che provocare la loro reazione sprezzante233. 

 Il verbo greco prosdéchomai che noi traduciamo con «accogliere», ricorre 14 volte nel NT. 

In ben nove occasioni (Mc 15,43; Lc 2,25.38; 12,36; 23,51; At 23,21; 24,15; Tt 2,13; Gd 21) 

 
230 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 607-608. E. SCHWEIZER, Il vangelo secondo Luca, Paideia, Brescia 

2000, 232. 
231 In greco abbiamo la coniugazione perifrastica ēsan …eggízontes, che equivale all’imperfetto. 
232 Secondo G. NOLLI, Luca, 686, indicherebbe «molti» e non «tutti». 
233 Essa può essere ravvisata dall’uso del pronome hoûtos, che in questo contesto possiamo tradurre con «co-

stui». 



- 113 - 

 

certamente significa «aspettare». In tre ricorrenze (Lc 15,2; Rm 16,2; Fil 2,29) può essere tra-

dotto con «accogliere». Nel nostro brano, la traduzione più adeguata è certamente «accogliere». 

Tuttavia, alla luce anche della parabola del Padre misericordioso, non credo si possa escludere 

del tutto l’immagine di un Gesù che, ancor prima di accoglierli, attende l’avvicinarsi di pubbli-

cani e peccatori. 

 Dopo aver accolto i peccatori, Gesù condivide il pasto con loro. Mangiare insieme era segno 

di profonda comunione. L’atteggiamento di Gesù, dunque, non poteva che suscitare scandalo. 

Tra l’altro, per i farisei, esso costituiva anche una violazione della legge. Nel libro del Levitico, 

ad esempio, il Signore esorta il popolo a distinguere ciò che è santo da ciò che è profano, ciò 

che è impuro da ciò che è puro (Lv 10,10). 

b) La parabola della pecora smarrita e poi ritrovata (Lc 15,3-7) 

 La critica dei farisei e degli scribi trova risposta per mezzo di un discorso parabolico (v. 3). 
 

 Gesù si appella all’esperienza dei pastori che, smarrita una pecora, non ci pensano due volte 

a mettersi alla sua ricerca (v. 4). Merita qualche considerazione il verbo usato da Luca per 

indicare lo smarrirsi della pecora: apóllymi. Questo verbo ha come significato principale: «ro-

vinare» (o «rovinarsi»), «distruggere» (o «perire»). Secondariamente può significare anche 

«perdere» (o «essere perso»). È interessante notare che Matteo, nella parabola parallela a que-

sta, non usa apóllymi, bensì planáō («svio», «fo deviare», «mi smarrisco», «inganno», «mi 

lascio ingannare»). Il verbo apóllymi lo userà per dire, uscito dalla parabola, che il Padre celeste 

non vuole la perdizione eterna di nessuno dei piccoli. Questo significa che Luca lascia già 

intravedere, nella pecora che si perde, la persona umana che va verso la propria rovina. Questo 

aiuta a comprendere maggiormente il particolare zelo del pastore che si mette sulle sue tracce. 
 

 Una volta che il pastore ha trovato la pecora, se la pone sulle spalle (v. 5). Non può essere 

diversamente: l’animale, stremato, ha bisogno di essere trasportato dal pastore. Tuttavia, in 

Luca, questo gesto manifesta anche l’amore del pastore per la pecora. 
 

 Giunto a casa, il pastore chiama gli amici ed i vicini per invitarli a condividere la gioia per 

il ritrovamento della pecora (v. 6). L’immagine sembra eccessiva. S’intravede sin da ora la 

gioia del cielo per la salvezza di una sola persona. 
 

 L’applicazione della parabola mette in rilievo come la gioia di Dio per un solo peccatore che 

si converte è talmente grande da superare quella che sperimenta nei confronti dei giusti (v. 7). 

Da notare l’uso del verbo metanoéō. Si tratta di un verbo composto dalla preposizione metá 

(che in parole composte può implicare l’idea di mutazione) + il verbo noéō («rifletto», 

«penso»). La vera conversione, che rallegra Dio, è quella che porta ad un cambio di mentalità 

e, conseguentemente, di vita. 
 

 Nel passo parallelo di Matteo, il punto su cui converge la parabola (la pointe) non è la gioia 

del pastore per il ritrovamento della pecora perduta, bensì la preoccupazione del pastore per la 

ricerca della smarrita. 

c) La parabola della moneta smarrita e poi ritrovata (Lc 15,8-10) 

 Una donna possiede dieci dracme e ne perde una. La dracma equivaleva ad un denaro, la 

paga giornaliera che riceveva un lavoratore. A questo punto accende luce, spazza la casa atten-

tamente finché non la trova (v. 8). 
 



- 114 - 

 

 Trovatala, chiama anch’essa le amiche per gioire insieme del ritrovamento della moneta 

(v. 9). 
 

 Segue anche in questo caso l’applicazione sulla gioia di Dio e dei suoi angeli per la conver-

sione di un peccatore (v. 10). 
 

 Questa parabola si differenzia dall’altra per un particolare degno di nota: la pecora smarrita 

se ne va lontano dalle altre novantanove. In altre parole, si perde andando fuori. La moneta si 

perde dentro casa. L’insegnamento è abbastanza chiaro: ci si può perdere anche stando dentro 

la casa di Dio, come sta accadendo ai farisei e agli scribi che sono lontani dai sentimenti di 

Cristo. 

d) La parabola del Padre misericordioso (Lc 15,11-32) 

 La parabola inizia con la presentazione dei protagonisti: un padre e i suoi due figli (Lc 

15,11). 

 La richiesta del figlio più giovane, che domanda di ricevere la parte di proprietà che gli 

spetta, benché il genitore sia ancora vivo (Lc 15,12), rientra tra i diritti di cui egli godeva. Resta 

tuttavia il fatto che, anche se motivata dal desiderio di farsi una vita all’estero234, la sua richiesta 

è piuttosto irrispettosa nei confronti del padre. Se anche l’altro figlio avesse avanzato una ri-

chiesta simile, il genitore sarebbe rimasto senza proprietà e, fattosi vecchio, sarebbe stato co-

stretto a mendicare presso i propri figli. Come regola generale di comportamento, era preferi-

bile lasciare che il genitore restasse in possesso dei propri beni per tutta la durata della sua vita. 

Ad ogni modo, alla richiesta del figlio, che domanda di avere la parte di patrimonio che gli 

spetta (ousía), il padre acconsente, dandogli la sua eredità (bíos), in virtù della quale potrà 

vivere serenamente. La parte di patrimonio spettante a questo giovane quasi certamente com-

prendeva anche appezzamenti di terreno e case. 

 Radunate le sue cose e, probabilmente, convertiti i beni immobili in denaro liquido, il figlio 

più giovane parte per un paese lontano e là sperpera tutti i suoi beni vivendo «dissolutamente» 

(asṓtōs) (Lc 15,13). È da notare che l’avverbio asṓtōs, che solitamente si traduce «in modo 

dissoluto», alla lettera significa: «senza speranza di salvezza». Si tratta infatti di un termine 

composto dall’alfa privativa e dal verbo sṓ[i]zō («salvare»). Il lettore accorto non può non 

notare la sfumatura etica suggerita dall’avverbio asṓtōs. 

 A questo punto, in quella regione arriva la carestia e il giovane inizia ad essere nel bisogno, 

ossia viene a trovarsi in una situazione di grave indigenza (Lc 15,14). 

 In un estremo tentativo di sopravvivere, si mette a servizio di un abitante di quella regione. 

Quest’ultimo lo manda a pascolare la sua mandria di porci (Lc 15,15). Anche se il testo non lo 

dice esplicitamente, il giovane, a contatto con questi animali, diventa ritualmente impuro, ta-

gliato fuori da ogni forma di vita cultuale. La sua relazione con Dio ne è fortemente condizio-

nata. Preso dalla fame, brama di essere saziato con le carrube di cui si nutrono i porci, ma non 

gli viene concesso neanche questo misero cibo (Lc 15,16)235. 

 A questo punto, il giovane rientra in sé e pensa alla casa di suo padre, dove persino gli operai 

abbondano di pani, contrariamente alla situazione di miseria in cui si trova lui (Lc 15,17). 

 
234 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 608-609: «(Quello di cercare fortuna all’estero era un) uso del tutto corrente 

nella Palestina dell’epoca, che non era in grado di nutrire l’intero popolo. Mentre la popolazione giudaica della 

Palestina non superava il mezzo milione, ben quattro milioni di Giudei vivevano nella diaspora». 
235 Con il termine kerátion («carruba») si intende una grossa fava, ammaccata e scura, dal sapore agrodolce. 

All’epoca, i porci erano nutriti anche con un composto formato da avanzi di olive, uva schiacciata, erba. 



- 115 - 

 

L’espressione «rientrare in sé», nel mondo dell’epoca, aveva spesso una connotazione reli-

giosa; significava riprendere la via del ritorno a Dio. 

 Il figlio decide di tornare dal Padre e prepara il discorso da fargli: «Padre, ho peccato contro 

il cielo e contro di te» (Lc 15,18). Il termine «cielo» viene impiegato per evitare di nominare 

Dio direttamente. L’incipit della confessione del figlio è particolarmente interessante perché 

lascia intendere che peccare contro l’uomo implica mancare anche contro Dio. Proseguendo 

nel suo monologo interiore, il giovane figlio mostra di esser cosciente non solo di aver perso 

ogni diritto sulle proprietà del padre, ma anche di aver perso l’onore e la sua identità filiale (Lc 

15,19). «Essere chiamato», al passivo, significa, infatti, essere. 

 Alzatosi, il giovane figlio s’incammina verso suo padre (Lc 15,20a). 
 

 Mentre il giovane figlio è ancora lontano, il padre lo vede, segno che stava aspettando amo-

rosamente il suo ritorno, e si commuove (Lc 15,20). Il verbo greco che abbiamo tradotto con 

commuoversi è splagchnízomai. Rimanda al sostantivo splágchnon, indicante le parti interne 

del corpo, in modo particolare le viscere. Il padre, alla vista del giovane figlio, freme di com-

passione, è profondamente toccato dal suo arrivo. Non va passato sotto il silenzio il fatto che 

splágchnon, per estensione assume il significato di «ventre», «grembo materno». Menzionando 

le viscere, il testo potrebbe rimandare all’amore di Dio che, oltre ad assumere l’aspetto paterno, 

possiede anche quello materno. In questo stato d’animo, il padre si mette a correre, modo di 

fare che, pur non essendo consono alla sua autorità ed alla sua età, dice lo slancio con cui va 

verso il figlio. Giunto presso suo figlio, gli si getta al collo, impedendogli, in tal modo, di 

umiliarsi prostrandosi a terra. Da ultimo, lo bacia in segno di perdono e di comunione. Il padre, 

la cui autorità è fuori discussione, mostra un amore così grande nei confronti del figlio, da 

andare oltre ogni regola. 

  A questo punto, il figlio inizia a pronunciare la confessione che si era preparato prima di 

intraprendere il viaggio di ritorno verso il padre (cf. Lc 15,18s). Non fa in tempo a recitarne 

l’ultima parte, nella quale avrebbe voluto chiedere di essere trattato come uno dei suoi servi 

(Lc 15,20). Il comportamento del padre lascia intendere che tale petizione è del tutto inoppor-

tuna. 

 Alle parole del figlio, il padre risponde comandando ai servi di consegnargli degli oggetti 

che dicono la sua piena reintegrazione nello status precedente (Lc 15,22). Innanzitutto, intima 

di rivestire il giovane della «prima veste» (stolḕn tḕn prṓtēn). Qual è il significato di questa 

«prima veste»? Tutto dipende da come intendiamo l’aggettivo prōtos («primo»), che nel nostro 

testo ricorre all’accusativo femminile (prṓtēn). «Prima» può avere un senso qualitativo, cioè: 

«la più bella». In questo caso si sta facendo riferimento alla veste che veniva consegnata ad un 

ospite per onorarlo. L’aggettivo di cui ci stiamo occupando può essere inteso anche temporal-

mente. In altri termini, si sta facendo riferimento alla veste che il figlio indossava (cf. Gn 37,3) 

prima di andarsene da casa e che il padre, lungi dal consegnarla ad altri, ha conservato gelosa-

mente. In questo caso – che è quello da noi preferito – chiederebbe ai servi di «tirarla fuori» 

(ekphérō)236 dall’armadio o dal baule e di farla «indossare» (endýō) al figlio237. 

 L’anello al dito, probabilmente era il sigillo, mediante il quale al figlio veniva nuovamente 

data autorità. I sandali erano il segno dell’uomo libero, dunque del figlio. Gli schiavi, infatti, 

andavano scalzi. 

 
236 Il verbo ekphérō è composto dalla preposizione ek («da») + il verbo phérō («portare»). Significa dunque 

«portare da». 
237 Cf. F. BOVON, Luca, II, 626. 



- 116 - 

 

 Dopo aver riconsegnato al giovane la dignità figlio, il padre dà il via ad un banchetto festoso 

(Lc 15,23). Il motivo della gioia è dato dal passaggio realizzatosi, per la misericordia del padre, 

nella vita del figlio: dalla morte alla vita, dallo smarrimento al ritrovamento (Lc 15,24). 

 Termina qui la scena incentrata sulla festa motivata dal ritorno del figlio più giovane. Luca 

ricorda al lettore che per il peccatore è aperta la via della salvezza, purché riconosca i propri 

peccati e si orienti verso Dio. La redenzione però non viene dall’uomo, per quanto possa essere 

pentito, ma dal Signore. Essa resta pur sempre un dono a cui l’uomo non può giungere con le 

sole sue forze. 
 

 Nel frattempo, il figlio maggiore si trovava nei campi. Tornando verso casa, sente della 

«musica» (symphōnía) e dei «cori» (choroí)238 (Lc 15,25). Dopo aver chiesto ad uno dei servi 

che cosa fosse tutto ciò (Lc 15,26), viene a sapere che il figlio minore è tornato ed il padre è in 

festa perché lo ha «riavuto» (apolambánō) «sano» (hygiaínō) (Lc 15,27). Qui occorre notare 

che, alla fine del I sec., il verbo hygiaínō («essere sano», «avere buona salute», «guarire») 

poteva anche indicare una salute interiore. Similmente apolambánō in alcuni casi aveva un 

tono spirituale. Nulla vieta di intendere l’espressione «riavere sano» in un doppio registro239. 

 Saputo questo, il figlio maggiore si adira e non vuol saperne di entrare. Il suo atteggiamento 

ricorda quello del profeta Giona quando vide la benevolenza di Dio nei confronti degli abitanti 

di Ninive (Gio 4,1.4.9), oppure quello dei giusti di fronte all’apparente successo degli empi 

(cf. Pr 3,31-32; Sal 37,1.7). Questo tipo di reazioni, suscitate dalla misericordia o tolleranza 

divina, sono sempre state criticate nell’Antico Testamento. Lo sono anche in Luca. Infatti, alla 

reazione del fratello maggiore, viene accostata quella che del padre che, uscito supplica il figlio 

ripetutamente (Lc 15,28). Da notare l’uso del verbo parakaléō all’imperfetto, tempo che, in 

greco, indica azione ripetuta o continuata nel passato. 

 Il figlio, senza troppi riguardi (manca l’appellativo «padre») enumera al suo genitore i propri 

meriti: l’averlo servito come uno schiavo (douleúō) per tanti anni e il non aver mai trasgredito 

un suo comando (15,29). In preda alla rabbia, il figlio maggiore mostra quanto inautentico fosse 

il suo rapporto con il padre, visto più che altro come un padrone (Lc 15,29). Il figlio maggiore, 

continuando a rivolgersi al padre, prende distanza da suo fratello. Non lo chiama infatti: «mio 

fratello», ma: «questo tuo figlio» (Lc 15,30). Il figlio maggiore non riesce a comprendere l’at-

teggiamento del padre: il figlio minore non merita alcun festeggiamento e questo è vero. Il 

padre però non guarda al merito, perché il suo amore è gratuito. Egli ama a prescindere… 

 Il padre si rivolge al figlio maggiore con particolare affetto, evitando in tal modo di accre-

scere la sua rabbia (Lc 15,31). Allo stesso tempo, cerca di riportare il figlio maggiore verso suo 

fratello: «questo tuo fratello» (Lc 15,32). La parabola termina con il padre che esorta il figlio 

maggiore a condividere a gioia per il fratello ritrovato. La parabola termina così, senza che si 

sappia se il fratello maggiore abbia accolto o meno l’esortazione del padre. Ci troviamo dinanzi 

ad una parabola con la finale “aperta”. In tal modo, l’invito del Padre esce dal racconto e diventa 

appello al lettore, in modo particolare ai giusti, perché condividano la gioia di Dio per ogni 

peccatore che si converte. 

  

 
238 Chorós può significare: «danza», «danza corale», «coro». La Vulgata così traduce ḗkousen symphōnías 

kaì chorōn («udì musica e cori»): «audivit symphoniam et chorum». 
239 Cf. F. BOVON, Luca, II, 627. 



- 117 - 

 

2.16 Luca 24,13-35 

2.16.1 Traduzione del testo (CEI 2008) 
 13Ed ecco, in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio di nome 

Emmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, 14e conversavano tra loro di tutto 

quello che era accaduto. 15Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesù in persona si av-

vicinò e camminava con loro. 16Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo. 17Ed egli disse 

loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si ferma-

rono, col volto triste; 18uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a Geru-

salemme! Non sai ciò che vi è accaduto in questi giorni?». 19Domandò loro: «Che cosa?». Gli 

risposero: «Ciò che riguarda Gesù, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, 

davanti a Dio e a tutto il popolo; 20come i capi dei sacerdoti e le nostre autorità lo hanno con-

segnato per farlo condannare a morte e lo hanno crocifisso. 21Noi speravamo che egli fosse 

colui che avrebbe liberato Israele; con tutto ciò, sono passati tre giorni da quando queste cose 

sono accadute. 22Ma alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino 

alla tomba 23e, non avendo trovato il suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una 

visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. 24Alcuni dei nostri sono andati alla tomba 

e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui non l’hanno visto». 

 25Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto ciò che hanno detto i profeti! 26Non 

bisognava che il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». 27E, comin-

ciando da Mosè e da tutti i profeti, spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui. 
28Quando furono vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare più 

lontano. 29Ma essi insistettero: «Resta con noi, perché si fa sera e il giorno è ormai al tramonto». 

Egli entrò per rimanere con loro. 30Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recitò la benedi-

zione, lo spezzò e lo diede loro. 31Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma egli 

sparì dalla loro vista. 32Ed essi dissero l’un l’altro: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore 

mentre egli conversava con noi lungo la via, quando ci spiegava le Scritture?». 33Partirono 

senza indugio e fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che 

erano con loro, 34i quali dicevano: «Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Simone!». 35Ed 

essi narravano ciò che era accaduto lungo la via e come l’avevano riconosciuto nello spezzare 

il pane. 

2.16.2 Passi paralleli 

 L’unico passo parallelo si trova nel vangelo secondo Marco: «Dopo questo, apparve sotto 

altro aspetto a due di loro, mentre erano in cammino verso la campagna. Anch’essi ritornarono 

ad annunciarlo agli altri; ma non credettero neppure a loro» (Mc 16,12-13). 

 Il brano dell’evangelista Marco, oltre ad essere decisamente più breve rispetto al parallelo 

lucano, mette in particolare rilievo l’incredulità degli Undici, i quali non danno credito a quanti 

hanno visto il Risorto. Il tema dei discepoli di Gesù caratterizzati dalla poca fede è tipico del 

vangelo secondo Marco (cf. Mc 4,40; 9,19). 

2.16.3 Delimitazione del brano 

 Il brano che stiamo studiando si differenzia dal precedente (Lc 24,1-12) per una cesura ri-

guardante il tempo: la tomba vuota viene scoperta di buon mattino (Lc 24,1), mentre il dialogo 

tra Gesù e i discepoli di Emmaus avviene di pomeriggio (Lc 24,29). Altra distinzione va fatta 

riguardo al luogo: quanto narrato in Lc 24,1-12 avviene presso la tomba. Solo in Lc 24,9-11 ci 

si colloca in un posto distinto. Il dialogo tra Gesù e i due discepolo nel pomeriggio del primo 



- 118 - 

 

giorno dopo il sabato avviene invece lungo la strada che conduce ad Emmaus. Un’ulteriore 

differenza è data dai personaggi: in Lc 24,13-35 compaiono i due discepoli di Emmaus ed il 

Risorto, assenti in Lc 24,1-12. Scompaiono invece i due uomini che annunciano la vittoria di 

Gesù sulla morte (ricevono una semplice menzione in Lc 24,23), le donne (anch’esse sempli-

cemente menzionate in Lc 24,22-24) e Pietro (Lc 24,12). Un’ultima differenza riguarda il tema: 

in Lc 24,1-12 è la scoperta della tomba vuota, mentre il Lc 24,13-35 è il dialogo del Risorto 

con i due discepoli di Emmaus. 
 

 Il brano di cui ci accingiamo a fare l’esegesi si differenzia dal successivo (Lc 24,36-49) a 

motivo dei seguenti elementi: luogo: quanto narrato in Lc 24,13-35 si colloca (tranne Lc 24,33-

35) lungo la via che conduce a Emmaus, mentre quanto raccontato in Lc 24,36-49 avviene in 

Gerusalemme. Altra differenza riguarda i personaggi: in Lc 24,13-35 (tranne Lc 24,33-35) ab-

biamo solo il Risorto con i due di Emmaus. In Lc 24,36-49, il Risorto è con tutto il gruppo dei 

discepoli. Un’ultima differenza riguarda il tema: in Lc 24,13-35 è la conversazione tra il Risorto 

e i due di Emmaus, in Lc 24,36-49 la comparsa di Gesù in mezzo ai discepoli, l’insegnamento 

che rivolge loro, l’invio in missione dei discepoli da parte del Risorto. 

2.16.4 Struttura del brano 

 L’episodio del Risorto con i discepoli di Emmaus può essere diviso in tre parti: 
 

 ‒ La tristezza per una speranza disattesa (Lc 24,13-24). 
 

 ‒ Gesù nelle Scritture e nel Pane (Lc 24,25-31). 
 

 ‒ Gesù nella testimonianza dei suoi discepoli (Lc 24,32-35). 

2.16.5 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 Il testo presenta molti tratti tipicamente lucani, sia riguardo al lessico che alla teologia. Per 

quanto concerne il lessico, ascrivibili a Luca sono il verbo poreúomai («camminare», «andare», 

Lc 24,13.28); l’espressione kaì egéneto («e avvenne», Lc 24,15.30) e la costruzione perifrastica 

ēsan poreuómai («erano camminanti», Lc 24,13). Per quel che riguarda il pensiero teologico, 

tipici del Terzo Evangelista sono il concetto del progetto/disegno di Dio («non era forse neces-

sario?», Lc 24,26) ed il rappresentare Gesù come colui che dà compimento alle antiche profezie 

(Lc 24,25.27). Possiamo concludere dicendo che il racconto certamente porta l’impronta 

dell’Evangelista, anche se non è chiaro quale ne sia l’ampiezza. 

b) Lo sviluppo della tradizione anteriore al testo pervenuto a noi 

 Il testo, quasi sicuramente, non è una creazione dell’Evangelista. Egli lo ha ricevuto dalla 

tradizione propria, probabilmente già in forma scritta. Anche in questo caso ci vengono in aiuto 

la terminologia e alcuni tratti stilistici. Per quanto riguarda la terminologia, possiamo affermare 

che il testo presenta molte parole che non sono attribuibili a Luca: homiléō («conversare», Lc 

24,14); symbaíno («accadere», Lc 24,14); prospoioûmai («fare come se», Lc 24,28); così come 

anche l’espressione: «“o stolti e lenti di cuore”» (Lc 24,25). Per quanto concerne lo stile, tipico 

del materiale proprio ereditato da Luca è quello di evidenziare il nome dei protagonisti di una 

vicenda, in questo caso quello di Clèopa. Luca, dunque, riceve dalla tradizione propria un rac-

conto messo per iscritto da un autore anteriore a lui e di altissimo spessore letterario. 



- 119 - 

 

 Prima di essere messo su carta dall’autore anteriore a Luca, l’episodio certamente è stato 

narrato in forma orale. Lo studioso F. Bovon individua quelle caratteristiche tipiche della nar-

razione orale, rintracciabili anche in Lc 24,13-35: «la storia narrata basta a se stessa; di dimen-

sioni limitate, fa intervenire pochi personaggi; svolge una funzione che va oltre l’episodico; 

una volta raccontata infine nutre la fede delle prime comunità»240. Risulta alquanto difficoltoso 

risalire al racconto orale nella sua fase primitiva. Qualora Mc 16,12-13 (che racconta l’appari-

zione del Risorto a due discepoli che si stavano recando in campagna) sia dipeso da una fase 

originaria del racconto poi accresciutosi fino ad assumere la forma attuale, possiamo pensare 

che il nucleo della narrazione abbia avuto per oggetto l’apparizione del Risorto a due discepoli 

in cammino verso la campagna. Al loro ritorno, costoro hanno raccontato l’episodio ai loro 

compagni, senza essere creduti. 

2.16.6 Spiegazione del brano 

a) La tristezza per una speranza disattesa (Lc 24,13-24) 

 Il racconto dell’apparizione del Risorto ai due discepoli in cammino verso Emmaus inizia 

con un’indicazione di ordine temporale: «in quello stesso giorno». Per la precisione si tratta del 

primo giorno della settimana, la domenica, lo stesso in cui è risorto Gesù (cf. Lc 24,1). Questo 

aspetto non va trascurato, perché nasconde il senso profondo di tutto il racconto. Alla fine del 

primo secolo, l’evangelista Luca riporta in forma scritta questo episodio per dire ai suoi lettori 

(tra i quali ci siamo anche noi) che il Risorto lo si incontra in un modo del tutto particolare nel 

giorno della domenica. È in esso che l’assemblea cristiana si riunisce per ascoltare le Scritture 

e spezzare il pane eucaristico. Questi due elementi li ritroveremo nella seconda parte del rac-

conto e fondano quest’interpretazione dell’episodio ormai accolta da tutti gli studiosi. 

 I due discepoli sono in cammino verso Emmaus, un villaggio non ancora identificato con 

chiarezza e distante circa sessanta stadi (11 km) da Gerusalemme. Probabilmente delusi per 

come è finita la vicenda del loro Maestro, si allontanano da Gerusalemme. Mentre discutono 

di tutto quello che è accaduto, cioè degli eventi drammatici legati alla parabola terrena del 

Cristo, nonché della scoperta della tomba vuota (Lc 24,14), Gesù stesso, avvicinatosi, si mette 

a «camminare con loro» (syneporeúeto autoîs) (Lc 24,15). Con quest’indicazione, l’Evangeli-

sta vuol ricordare ai lettori che nel loro pellegrinaggio terreno, lungi dall’essere soli, godono 

della costante presenza del Risorto. Tuttavia essa non sempre viene riconosciuta, proprio come 

accaduto ai due in cammino verso Emmaus (Lc 24,16). 

 A questo punto il Divino Viandante chiede ai due discepoli di cosa stiano parlando (Lc 

24,17). Essi si fermano con il volto triste (Lc 24,17) e uno di loro, chiamato Clèopa241, mani-

festa tutta la sua sorpresa per il fatto che Egli non sappia cosa sia successo a Gerusalemme nei 

giorni precedenti (Lc 24,18). L’afflizione che li pervade è il segno che essi non avevano real-

mente accolto la parola che Gesù durante il suo ministero terreno aveva loro consegnato, se-

condo la quale il Figlio dell’uomo, dopo aver subìto la morte, l’avrebbe sconfitta con la risur-

rezione (cf. Lc 9,22; 18,33). La mestizia è il sentimento tipico di chi scopre nella parola del 

Signore una nuova modalità di vita, ma, non aderendovi con fede, non la fa calare nella propria 

 
240 F. BOVON, Luca, III, 554. 
241 Nome greco, abbreviazione di Cleopatro. Secondo un’antica tradizione, sarebbe zio di Gesù. Leggiamo 

infatti in EUSEBIO DI CESAREA, Storia ecclesiastica, 3,11: «Tutti, con unanime consenso, stimarono Simeone, 

figlio di quel Clèopa, ricordato anche nel testo evangelico, meritevole di sedere sul trono episcopale di quella 

diocesi (Gerusalemme), per il fatto di essere, come si diceva, cugino del Salvatore (Egesippo dice infatti che 

Cleopa era fratello di Giuseppe)». 



- 120 - 

 

storia. Un esempio caratteristico lo troviamo nell’episodio dell’uomo ricco che non ha il co-

raggio di mettere in pratica l’esortazione di Gesù a dare i suoi beni ai poveri e a seguirlo. Per 

questo motivo la tristezza entra nel suo cuore (Lc 18,23). Così è anche per i discepoli di Em-

maus. Non avendo creduto fino in fondo alle predizioni di Gesù sulla sua risurrezione, sono 

vinti dall’amarezza e si stanno allontanando dalla comunità dei discepoli. 

 Il Divino Viandante vuol saperne di più e chiede di essere informato circa le cose di cui 

stanno discutendo (Lc 24,19). I due discepoli gli parlano di Gesù di Nazaret, da loro definito 

come un profeta (cioè uno che parla a nome di Dio) potente in opere e in parole, «davanti» 

(enantíon) a Dio e a tutto il popolo242 (Lc 24,19). I sommi sacerdoti e i capi del popolo non lo 

hanno accolto e, quel che è peggio, lo hanno consegnato al supplizio della croce (Lc 24,20). 

Essi speravano che Gesù avrebbe liberato Israele dall’invasore straniero e dall’oppressione da 

lui esercitata sul popolo dell’alleanza. La tragica morte del Messia sul Calvario ha posto la 

parola fine sulle aspettative che i suoi seguaci riponevano in lui. A questo si aggiunga che, al 

termine del terzo giorno, a dispetto delle predizioni fatte da Gesù circa la sua risurrezione nel 

terzo giorno (Lc 9,22; 18,33), Dio non sembra essere intervenuto per riabilitare il Figlio suo: 

«ma in aggiunta a tutte queste cose, sta passando questo terzo giorno, da quanto queste cose 

sono accadute» (Lc 24,21). Tuttavia la testimonianza di alcune donne, le quali affermano di 

aver trovato la tomba vuota e aver visto degli angeli proclamare che Gesù è vivo (cf. Lc 24,3-

7), li ha sconvolti (Lc 24,22s). 

b) Gesù nelle Scritture e nel Pane (Lc 24,25-31) 

 Appena Clèopa – uno dei viandanti di Emmaus – termina di parlare, Gesù prende la parola 

per rimproverare i due discepoli di «stoltezza» (anóētoi243) e «lentezza» di cuore nel credere 

alle parole dei profeti. Essi avevano già annunciato, anche se velatamente, che il Cristo sarebbe 

morto e risorto (cf. Lc 18,31; 22,37). I discepoli avrebbero dovuto approfondire il messaggio 

profetico a livello intellettuale per poi aderirvi con il cuore. Essi invece sono stati incapaci di 

comprendere adeguatamente questa Parola e di aderirvi, per il semplice fatto che essa era scon-

certante. Dopo aver lasciato intendere che le sue sofferenze sono secondo le Scritture, Gesù, 

andando avanti nell’esposizione, invita i discepoli a leggere la sua Passione da un punto di vista 

totalmente nuovo: Essa è stata la via che gli ha permesso di accedere alla sua gloria, quella 

della risurrezione (Lc 24,26). Un passo del Nuovo Testamento che può aiutarci a capire meglio 

questo brano è la lettera di S. Paolo Apostolo ai Filippesi, quando afferma: «(Cristo Gesù), pur 

essendo nella condizione di Dio, […] umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a 

una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome» 

(Fil 2,6.8-9). È interessante notare come Gesù, per aiutare i due discepoli a credere che egli è 

sì il Cristo, ma crocifisso e risorto, torni alle Scritture (Lc 24,27). La fede nasce sempre dalla 

proclamazione evangelica. 

 Giunti nei pressi del villaggio, Gesù si accinge a lasciare i due viandanti. Essi però lo esor-

tano a restare con loro, dato che ormai è giunta la sera. Mentre si trova a tavola con i due 

discepoli, Gesù prende il pane, recita la benedizione, lo spezza e lo dà ai suoi commensali. 

L’espressione spezzare il pane rimanda alla celebrazione eucaristica. È questo infatti il modo 

in cui essa viene indicata negli Atti degli Apostoli (At 2,42.46; 20,7). A questo punto gli occhi 

dei discepoli vengono aperti (da Dio) e riconoscono Gesù, ma egli diventa per loro «invisibile» 

 
242 Ossia un profeta che si pone sotto lo sguardo di Dio e si presenta al popolo. Cf. F. BOVON, Luca, III, 561. 
243 L’aggettivo anóētos è composto dall’alfa privativa + noûs («mente»). Può essere tradotto con «privo di 

senno», «privo del pensiero», «non intelligente». 



- 121 - 

 

(áphantos). Il Risorto non scompare; semplicemente d’ora in poi si manifesterà in modo unico 

nel pane di vita eterna. Ne faranno esperienza coloro che crederanno alla sua presenza nell’Eu-

caristia. 

c) Gesù nella testimonianza dei suoi discepoli (Lc 24,32-35) 

 I discepoli – dopo che il “Divino viandante” si è sottratto alla loro percezione sensibile – 

tornano con la mente al momento in cui Gesù ha camminato con loro e si rendono conto di 

come la sua interpretazione della Scrittura abbia avuto la forza di accendere i loro cuori. Detto 

in altri termini, la spiegazione di Gesù, oltre ad aver gettato una nuova luce sulle antiche Scrit-

ture, è stata una parola che ha riacceso la fiamma della speranza nell’anima dei discepoli. A 

questo punto essi, alzatisi, tornano a Gerusalemme. L’aver riconosciuto Gesù nella Scrittura e 

nella frazione del pane, fa sì che i due di Emmaus si riapproprino della loro identità di discepoli 

e si ricongiungano al resto del gruppo. Gli Undici e quelli che sono con loro stanno già parlando 

della risurrezione del Signore e della sua apparizione a Simone (Pietro). È lui, dunque, il primo 

ad aver visto il Risorto. È sulla sua testimonianza che il gruppo dei discepoli riprende vita. In 

questo contesto, i due di Emmaus narrano la loro esperienza. 

2.16.7 Il messaggio del brano nel contesto 

 Il testo che stiamo meditando è preceduto dal racconto incentrato sulla scoperta della tomba 

vuota da parte delle donne e sull’annuncio della risurrezione del Signore recato da due angeli 

(Lc 24,1-12). Il sepolcro privo del corpo di Gesù costituisce, grazie anche al messaggio ange-

lico, già un segno della sua vittoria sulla morte. Il brano che narra di Gesù e dei discepoli di 

Emmaus conferma il dato precedente: il Signore ha realmente vinto la morte e questo è signi-

ficato in maniera eminente dalla sua apparizione a due dei suoi seguaci. Il brano successivo 

(Lc 24,36-49) allarga ulteriormente la prospettiva, in quanto presenta l’apparizione di Gesù a 

tutti i discepoli ed il mandato che essi ricevono di annunciare la conversione ed il perdono dei 

peccati a tutti i popoli. 

  



- 122 - 

 

2.17 Atti 2,1-13 

2.17.1 Traduzione del testo 
 1Mentre stava compiendosi il giorno della Pentecoste, erano tutti insieme nello stesso luogo. 
2Venne improvvisamente dal cielo un fragore, come di un vento che si abbatte impetuoso e 

riempì tutta la casa dove erano seduti 3e apparvero loro, dividendosi, lingue come di fuoco e se 

ne posò una su ciascuno di loro, 4e tutti furono riempiti di Spirito Santo ed iniziarono a parlare 

in altre lingue, come lo Spirito Santo dava a loro di esprimersi. 

 5A Gerusalemme soggiornavano dei Giudei, uomini pii, da ogni nazione di quelle sotto il 

cielo. 6Avvenuta quella voce, la moltitudine si radunò e fu confusa, perché ciascuno li udiva 

parlare nella propria lingua. 7Erano fuori di sé e si meravigliavano dicendo: «Ecco, non sono, 

tutti questi che parlano, Galilei? 8E come mai noi (li) udiamo ciascuno nella propria lingua, 

(quella) in cui siamo stati generati? 9Parti, Medi, Elamiti, abitanti la Mesopotamia, Giudea, 

Cappadocia, Ponto e l’Asia, 10Frigia, Panfilia, Egitto e le parti della Libia presso Cirene, e i 

residenti romani, 11Giudei e proseliti, Cretesi e Arabi, li sentiamo parlare nelle nostre lingue le 

meraviglie di Dio». 12Erano tutti fuori di sé e perplessi, dicendo l’uno all’altro: «Che cosa vuol 

essere questo?». 13Ma altri, deridendoli, dicevano: «sono pieni di mosto». 

2.17.2 Delimitazione del testo 

 Il brano che stiamo studiando (At 2,1-13) si distingue dal precedente (At 1,15-26) in primo 

luogo per via di una cesura temporale: in At 2,1 si parla infatti del giorno di Pentecoste che 

stava per compiersi. Altra differenza è data dal tema: in At 1,15-26 esso è dato dalla sostitu-

zione di Giuda, al posto del quale viene eletto Mattia, mentre in At 2,1-13 è costituito dalla 

discesa dello Spirito Santo. 
 

 Il testo di cui ci stiamo occupando (At 2,1-13) si distingue dal successivo (At 2,14-36) in 

ordine al tema: in At 2,1-13 è la Pentecoste, mentre in At 2,14-36 abbiamo la spiegazione di 

questo evento, primo kèrygma della Chiesa: la discesa dello Spirito Santo, compimento delle 

antiche profezie, è un segno della realizzazione dei tempi messianici244; Gesù di Nazaret, cro-

cifisso e ucciso dai Giudei per mezzo dei pagani, è stato risuscitato da Dio, siede alla destra del 

Padre, ha effuso lo Spirito Santo, è Signore e Cristo. 

2.17.3 Suddivisione del testo 

 Il brano che stiamo studiando può essere suddiviso in due parti: 

• La discesa dello Spirito Santo ed il parlare in lingue (At 2,1-4). 

• Reazione della moltitudine presente all’evento (At 2,5-13). 

2.17.4 La forma letteraria 

 La forma letteraria è quella della teofania, i cui elementi caratteristici sono: il cielo, il fra-

gore, il fuoco, la voce (cf. Es 19,16-19; 20,18). Il testo presenta comunque anche elementi tipici 

 
244 C. GHIDELLI, Atti degli Apostoli, in La Sacra Bibbia. Testo greco e versione italiana con commento, ap-

parato critico e passi paralleli, Marietti, 1978, 41: «Il dono dello Spirito infatti secondo le profezie (Nm 11,24-

30; Is 44,2ss; 61,1ss; Ez 36; 39,29; Zc 12,10; Gl 3,1-5) caratterizza a tal punto la fine dei tempi da diventare un 

segno della loro prossimità e della loro presenza. Con lo Spirito suo infatti Jahve comunica il dono della profezia 

(cf. Is 55,11; Zc 1,6; Sal 147,15), conforta i suoi fedeli (cf. Nm 11,17.25; Gdc 6,34; 15,14; 1Sam 10,6s; 11,6), 

mette a disposizione di tutti la salvezza (cf. Is 1,16-20; Ger 4,14; Ez 47,3) e raduna una comunità (Is 44,3s; 54,13; 

Ger 31,32ss). È in questo contesto generale che la profezia di Gioele si rivela quanto mai atta ad interpretare il 

carattere messianico-escatologico del dono dello Spirito e ad annunciare perciò la presenza dei tempi messianici». 



- 123 - 

 

dell’apocalittica, della quale sono un segnale la congiunzione «come» (hṓsper) e l’avverbio 

«improvvisamente» (áphnō). L’apocalittica infatti ama evidenziare l’inafferrabilità del divino 

ed il suo irrompere improvviso con espressioni simili a questa che troviamo nel libro dell’Apo-

calisse: «Fui preso dallo Spirito nel giorno del Signore e udii dietro di me una voce potente, 

come di tromba, che diceva» (Ap 1,10). In questo versetto, la voce del Figlio dell’uomo, non 

essendo riducibile alle nostre categorie, viene descritta semplicemente con una realtà che gli 

somiglia: «come di tromba». Al contempo, l’irrompere improvviso e sorprendente del divino è 

suggerito dalla voce che sorprende alle spalle l’autore del libro. 

2.17.5 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La redazione del testo 

 La collocazione del dono dello Spirito Santo nel contesto della festa di Pentecoste è, proba-

bilmente, lucana. A questo proposito, afferma G. Rossé: «Non esiste alcun altro testo del 

Nuovo Testamento, all’infuori di Atti 2,1, che nomini la Pentecoste come giorno del dono dello 

Spirito»245. 

 I vv. 5-8.11b-13 dovrebbero essere opera dell’Evangelista. Le domande che la moltitudine 

si pone riguardo al parlare in lingue da parte dei discepoli sembrano essere state redatte al fine 

di preparare il successivo discorso di Pietro (At 2,14-36)246. A questo potremmo aggiungere 

anche considerazioni di ordine lessicale e stilistico. Per quanto riguarda il lessico, il verbo 

exístēmi («essere fuori di sé»), presente in At 2,7.12, è tipico di Luca. Ricorre infatti 17 volte 

nel NT, di cui 11 in Lc-At (Lc 2,47; 8,56; 24,22; At 2,7.12; 8,9.11.13; 9,21; 10,45; 12,16). 

Stessa cosa dicasi per il verbo thaumázō («stupirsi», «meravigliarsi»), presente in At 2,7: lo 

troviamo 43 volte nel NT, di cui 18 in Lc-At (Lc 1,21.63; 2,18.33; 4,22; 7,9; 8,25; 9,43; 

11,14.38; 20,26; 24,12.41; At 2,7; 3,12; 4,13; 7,31; 13,41). Per quanto concerne lo stile, pos-

siamo osservare che sovente, in Luca, i verbi thaumázō e exístēmi introducono domande (Lc 

4,22; 8,25; At 2,7.12; 9,21). 

b) Sviluppo della tradizione anteriore al testo 

 Sono da attribuirsi alla tradizione i vv. 2-4 e 9-11a247. Riguardo ai vv. 9-11a, si pensa che 

essi siano anteriori a Luca per il fatto che menzionano diversi popoli i quali, nel prosieguo del 

libro, non avranno alcun ruolo, mentre non si citano la Macedonia e l’Acaia, che avranno una 

funzione importante nelle vicende narrate degli Atti248. Questa lista dei popoli, enumerando 

regioni della diaspora giudaica, prima di essere inserita da Luca nel libro degli Atti, potrebbe 

aver svolto la funzione di elenco dei luoghi da cui provenivano i pellegrini che si recavano a 

Gerusalemme249. Luca avrebbe poi inserito questa lista dei popoli per rivelare la portata uni-

versale dell’evento pentecostale. 

 
245 G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 127. 
246 Cf. G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, Paideia, Brescia 1985, 340. 
247 G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 340: «secondo l’opinione prevalente dei più recenti studiosi, biso-

gna ritenere che due siano i complessi che entrano in questione come basi tradizionali: un racconto sull’inizio del 

parlare in lingue nella comunità delle origini e l’elenco dei popoli». È comunque doveroso segnalare che il vo-

cabolario di At 2,4 è tipicamente lucano: «riempire» (pímplēmi), che nel NT ricorre 24 volte, di cui 22 in Lc-At; 

«Spirito Santo» (pneûma hágion); «esprimersi» (apophthéggomai), che nel NT ricorre soltanto in At 2,4.14; 

26,25. Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 132, n. 44. 
248 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 125. 
249 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 137. 



- 124 - 

 

c) Storicità dell’evento 

 Alla base della tradizione di cui stiamo trattando abbiamo certamente un fenomeno straor-

dinario avvenuto nella comunità di Gerusalemme e attribuito allo Spirito Santo (cf. 1Cor 

12,4.8.11.28; 14,1; 1Ts 1,5; 5,19)250. 

2.17.6 Spiegazione del brano 

a) La discesa dello Spirito Santo ed il parlare in lingue (At 2,1-4) 

 Il racconto inizia parlando del giorno della Pentecoste che sta per «compiersi» (symplēróō). 

È da escludere l’interpretazione secondo la quale questo giorno stia terminando. Nel successivo 

discorso di Pietro verremo infatti a sapere che sono le nove del mattino (At 2,15). Al massimo 

il testo potrebbe suggerire che stia per concludersi il periodo che porta alla Pentecoste. Tuttavia, 

per una più profonda interpretazione del verbo symplēróō, è opportuno uno sguardo alle sue 

ricorrenze all’interno della Scrittura, che sono solo tre, tutte in Luca (Lc 8,23; 9,51; At 2,1). Da 

tale carrellata si evince che il verbo significa «riempire», come si intuisce molto bene da Lc 

8,23: «Ora, mentre essi navigavano, si addormentò. E scese una tempesta di vento sul lago e si 

riempivano (syneplēroûnto) ed erano in pericolo». L’uso di questo verbo quasi sicuramente 

costituisce un rimando alle precedenti parole di Gesù, con le quali ha preannunciato ai discepoli 

il dono dello Spirito Santo (At 1,5.8), promessa che ora sta per compiersi. L’impiego di sym-

plēróō, in riferimento alla Pentecoste, sembra inoltre suggerire che, con la discesa dello Spirito 

Santo, questa stessa festa giunge ad una sua pienezza. 

 La festa di Pentecoste in epoca arcaica era chiamata festa delle settimane (Es 34,22; Nm 

28,26; Dt 16,10.16; ecc.), delle primizie (Es 23,16; 34,22; Nm 28,26), o della mietitura (Es 

23,16). Festa delle settimane stava ad indicare che tale solennità ricorreva sette settimane, più 

un giorno, dopo la Pasqua. Festa delle primizie afferiva invece all’offerta delle primizie del 

frumento sotto forma di pane, che dava inizio al computo che avrebbe portato alla solennità del 

cinquantesimo giorno, come si legge nel libro del Deuteronomio: «Conterai sette settimane. 

Quando si metterà la falce nella messe, comincerai a contare sette settimane e celebrerai la festa 

delle Settimane per il Signore, tuo Dio, offrendo secondo la tua generosità e nella misura in cui 

il Signore, tuo Dio, ti avrà benedetto» (Dt 16,9s). Festa della mietitura aveva come punto di 

riferimento la conclusione della mietitura del grano. Come forse avremo già intuito dalle righe 

precedenti, una questione piuttosto dibattuta riguardava il giorno in cui bisognava iniziare il 

computo delle sette settimane. Questo perché l’indicazione del Levitico non era molto chiara: 

«Dal giorno dopo il sabato, cioè dal giorno in cui avrete portato il covone per il rito di eleva-

zione, conterete sette settimane complete» (Lv 23,15). Di fronte a questa indicazione piuttosto 

generica, vi furono scelte diversificate, riscontrabili ancora nel I sec.: i Sadducei contavano i 

cinquanta giorni a partire dalla Pasqua; i Farisei dal sabato successivo alla Pasqua e gli Esseni 

dal sabato successivo all’ottava di Pasqua. Il calcolo di questi ultimi aveva il pregio di far 

coincidere la Pentecoste con gli eventi del Sinai, come leggiamo nel libro dell’Esodo: «Al terzo 

mese dall’uscita degli Israeliti dalla terra d’Egitto, nello stesso giorno, essi arrivarono al deserto 

del Sinai» (Es 19,1). 

 In epoca neotestamentaria la festa di Pentecoste commemorava il dono della Tôrāh sul Sinai 

e la conclusione dell’Alleanza tra Dio e il suo popolo. 

 
250 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 127. 



- 125 - 

 

 Il testo prosegue affermando che «tutti» (pántes) erano insieme nello stesso luogo. Chi sono 

questi «tutti»? Con ogni probabilità si fa riferimento ai centoventi fratelli menzionati preceden-

temente (At 1,15). In tal modo, soprattutto con l’uso dell’aggettivo «tutti», si suggerisce la 

dimensione ecclesiale della venuta dello Spirito Santo251. 

 Costoro si trovano «insieme» (homoû), «nello stesso luogo» (epì tò autó). Quanti stanno per 

ricevere il dono dello Spirito Santo si trovano in una casa (At 2,2), nella «camera alta» di cui 

si è parlato precedentemente (At 1,13). La sottolineatura posta sullo stare insieme nello stesso 

luogo rimanda all’unanimità, come suggerito anche da At 1,12-14. È sulla comunità unita, pro-

babilmente nella preghiera, che scende lo Spirito Santo, come già era sceso su Gesù mentre 

stava in orazione252. 
 

 La comparsa di un fragore dal cielo – ossia da Dio – è improvvisa (At 2,2). Questo fatto 

rimanda all’imprevedibilità del Signore, al suo agire in una modalità che l’uomo non può im-

maginare né calcolare. Il termine greco che abbiamo tradotto con «fragore» è ēchos. All’interno 

della Bibbia, ēchos india il frastuono delle onde del mare (Lc 21,25); il rumore del tuono (Sir 

46,17); il suono squillante di una tromba (Sal 150,3; Eb 12,19). Nel testo che stiamo analiz-

zando, Luca assimila il fragore al vento che si abbatte impetuoso. In tal modo l’Evangelista fa 

intendere al lettore che lo Spirito Santo è potenza divina che irrompe nella storia253. 

 Il fragore riempie la casa: tipico del divino è colmare la totalità (cf. Es 19,18; Is 6,3). Coloro 

sui quali irrompe il vento impetuoso sono seduti, probabilmente, come suggerito da At 1,14, in 

atteggiamento di ascolto o di preghiera (cf. Lc 10,39)254. 
 

 Al fragore fa seguito l’apparizione di lingue infiammate che si stanno dividendo (At 2,3). Il 

dettaglio delle lingue che si separano va tenuto in seria considerazione, perché contribuisce ad 

interpretare la Pentecoste cristiana sullo sfondo del dono della Legge avvenuto sul Sinai. Ri-

portiamo, a questo proposito, un interessante passaggio di J. Dupont: 
 

 Questo verbo («dividersi») consente un nuovo accostamento con le tradizioni rabbiniche relative 

agli eventi del Sinai; sulla santa montagna la voce di Dio si sarebbe «divisa» in sette voci e poi in 

settanta voci o lingue, quanti sono i popoli. Riportiamo, come esempio, una sentenza attribuita a 

R. Johanan (del III sec. d. C.): «La voce (divina) uscì e si divise in settanta voci, così che tutti i 

popoli in settanta lingue la comprendano; e ogni popolo intese la voce nella sua lingua propria». 

Non è provato che tradizioni di questo genere esistessero fin dal primo secolo; tuttavia non si po-

trebbero trascurare questi paralleli, i quali mostrano, se non altro, che l’idea di una «divisione» della 

voce o parola di Dio, nel momento in cui si comunica agli uomini, è sicuramente nella linea di una 

lettura giudaica del racconto biblico della promulgazione della Legge255. 
 

 Il fuoco, elemento teofanico (cf. Es 3,2s; 19,18; 24,17; Dt 4,11s; Eb 12,18), esprime l’inaf-

ferrabilità e la dinamicità di Dio, la Sua forza purificatrice, nonché il calore che promana da 

Lui. Ora, tutte queste prerogative divine stanno per essere attribuite allo Spirito Santo. Le lin-

gue di fuoco preludono al dono del parlare in lingue, narrato nel versetto successivo. Ciascuna 

di esse «si posa» (kathízō) su uno dei presenti e dà compimento alla precedente profezia del 

 
251 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 129; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 343. J. DUPONT, Studi sugli 

Atti degli Apostoli, Paoline; Roma 1973, 827-828, pensa piuttosto agli apostoli ed alle persone aggregate a loro 

(Maria, madre di Gesù, alcune donne e i fratelli di lui), di cui si fa menzione in At 1,14. 
252 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 129. 
253 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 130. 
254 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 130. 
255 J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 834. 



- 126 - 

 

Battista: «“Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco”» (Lc 3,16)256. Il verbo kathízō («se-

dersi», «posarsi») indica lo stabilirsi, il dimorare, in altre parole: il prendere possesso257. Lo 

Spirito Santo dunque scende su ciascuno dei presenti per prenderne dimora e orientarne la vita. 
 

 I presenti sono riempiti di Spirito Santo (At 2,4). Si compie la precedente promessa di Gesù 

(Lc 24,49; At 1,5.8). Si tratta di un evento che, pur essendo unico, come significato dall’aoristo 

indicativo «furono riempiti» (eplḗsthēsan), perdura, come lascia intendere l’espressione: «dava 

(imperfetto indicativo di dídōmi) loro di esprimersi». Osserva, a questo proposito, G. Rossé: 

«Lo Spirito comunicato sarà da questo momento continuamente operante nella chiesa, per gui-

darne la missione, per rendere capaci gli apostoli al loro compito di testimonianza»258. In virtù 

della Potenza ricevuta, i discepoli iniziano a parlare in altre lingue. Il fenomeno narrato non è 

quello della glossolalia (parlare estatico e inintelligibile), ma della xenolalia (parlare in lingue 

straniere), come si evince da At 2,6.8.11. Il senso dell’evento è chiaro: il vangelo, espresso in 

varie lingue, deve raggiungere tutte le nazioni259, anche se in At 2,1-13 i destinatari sono Giudei 

e proseliti. 

b) La reazione della moltitudine presente all’evento (At 2,5-13) 

 Il racconto ora focalizza la propria attenzione sui Giudei, uomini pii, abitanti in Gerusa-

lemme, provenienti da ogni nazione di quelle che sono sotto il cielo (At 2,5). Secondo alcuni 

studiosi, dovremmo essere di fronte a Giudei della diaspora, trasferitisi a Gerusalemme per 

abitarvi stabilmente260. Il motivo di tale scelta dovrebbe essere stato quello religioso, come 

suggerito dal sintagma «uomini pii». In effetti, dalle varie nazioni della terra, diversi Giudei – 

come anche alcuni proseliti (cf. At 2,11) – sovente decidevano di andare a vivere in Gerusa-

lemme per osservare con maggior fedeltà la Legge, per dare compimento al ritorno dalla di-

spersione preannunciato dai profeti, per attendere con maggior fervore il Messia (cf. Zc 14,4; 

Mi 3,1), o per morire nella terra dei padri261. Tuttavia, sembra preferibile pensare a Giudei della 

diaspora, come suggerito dalle tante lingue parlate dai discepoli in tale frangente, convenuti a 

Gerusalemme come pellegrini appositamente per la festa262. Nella lista dei popoli infatti (At 

2,9-11a) si parla di «abitanti» (katoikoûntes) la Mesopotamia, il Ponto, l’Asia, la Frigia, ecc. e 

poi di «residenti» (epidēmoûntes) Romani. Ad ogni modo, quello che conta maggiormente è 

che, nella strategia narrativa del racconto, «questi Giudei della diaspora vanno considerati in 

un certo senso come rappresentanti dei popoli del mondo, i quali sono presenti in essi, almeno 

parzialmente»263. 
 

 
256 Cf. C.K. BARRETT, Atti, I, Paideia, Brescia 2003, 145; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 346. 
257 Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 835. 
258 G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 132. Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 837. Diversa è l’opinione 

di C.K. BARRETT, Atti, I, 146, per il quale «il suo (dello Spirito Santo) intervento è provocato da circostanze 

eccezionali come il giorno di pentecoste o la comparizione di un apostolo dinanzi a una corte giudaica. È perciò 

inevitabile che l’aiuto manifesto dello Spirito sia pensato, o quantomeno descritto, come occasionale piuttosto 

che costante». 
259 Cf. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 132-133; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 347. 
260 In effetti, il verbo katoikéō, che abbiamo tradotto con «soggiornare» o «abitare», significa appunto «vivere 

in una località per una certa durata di tempo» (BDAG). Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 853-854. 
261 Cf. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 133-134; G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 348. 
262 Cf. C.K. BARRETT, Atti, I, 149. 
263 G. SCHNEIDER, Gli Atti degli Apostoli, 348. 



- 127 - 

 

 Avvenuta questa voce, la moltitudine si raduna e resta disorientata. Ognuno infatti sente i 

discepoli parlare nella propria lingua (At 2,6). Non è chiaro a cosa si riferisca il termine «voce» 

(phōnḗ): il fragore? Il parlare in lingue? Probabilmente Luca dovrebbe riferirsi al fragore264. 

Ad ogni modo, l’Evangelista non sembra essere troppo interessato a questi dettagli, quanto 

invece al messaggio globale insito nell’evento della Pentecoste. 
 

 La moltitudine convenuta «è fuori di sé» (exístēmi) e «si meraviglia» (thaumázō) per il fatto 

che dei Galilei siano in grado di esprimersi in una molteplicità di lingue (At 2,7). Lo stupore 

potrebbe essere dato dalla constatazione che proprio dei Galilei – non reputati persone di grande 

cultura – siano in grado di parlare in lingue straniere265. La meraviglia rimanda quindi alla 

straordinarietà dell’evento e prepara l’adesione di fede che la moltitudine darà dopo aver udito 

la spiegazione di Pietro (At 2,41). 
 

 La seconda domanda che la moltitudine si pone (At 2,8) conferma che ci troviamo dinanzi 

ad un fenomeno di xenolalia. I diversi gruppi linguistici odono i discepoli ciascuno nella pro-

pria lingua. Da notare l’avverbio pōs («come mai») che indica un certo stupore266. 
 

 A questo punto viene introdotta la lista dei popoli presenti all’evento (At 2,9-11a). Essi sono 

enucleati partendo dagli abitanti che si trovano a nord-est del Tigri (Parti, Medi, Elamiti), ci si 

sposta poi a sud-ovest menzionando la Mesopotamia. A questo punto ci si dirige, dopo aver 

menzionato stranamente la Giudea, in Asia Minore (Cappadocia, Ponto, Asia, Frigia, Panfilia). 

Si passa poi ad elencare alcune regioni dell’Africa nord-orientale (Egitto, Libia, Cirene). Si 

menzionano poi i Romani. Di nuovo si nominano i Giudei, con i proseliti267, per poi concludere 

con i Cretesi e gli Arabi. 
 

 Tutti costoro odono, nella loro lingua, i discepoli mentre raccontano «le meraviglie di Dio» 

(tà megaleîa toû theoû) (At 2,11b). L’espressione rimanda certamente agli interventi di Dio 

nella storia della salvezza, da Abramo fino a Gesù. Osserva, a questo proposito, C. Ghidelli: 

«Il contesto pentecostale nel quale Luca ha calato questa espressione le dona un senso più fre-

sco, in riferimento ad una storia più recente, quella di Gesù di Nazareth. Sembra di poter dire 

che in questa espressione è contenuto in sintesi tutto il discorso di Pietro (2,14ss) in quanto essa 

sta a indicare non solo il dono dello Spirito a Pentecoste, ma anche ciò che questa effusione 

presuppone (cioè la vita, morte, risurrezione e ascensione di Gesù)»268. 
 

 Si segnala ancora una volta che i presenti sono fuori di sé e perplessi. Si domandano infatti 

cosa voglia essere tutto questo (At 2,12). La domanda prepara la risposta di Pietro (At 2,14ss). 
 

 Il brano termina segnalando, a sorpresa, delle voci negative. Alcuni infatti pensano che i 

discepoli siano ubriachi di mosto (At 2,13). 

2.17.7 Il messaggio del brano 

 Dopo aver analizzato nel dettaglio il testo e i suoi singoli elementi, cerchiamo di enucleare, 

benché essenzialmente, il messaggio trasmessoci dal brano preso in esame: 
 

 
264 Cf. J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 850-851. 
265 Cf. C.K. BARRETT, Atti, I, 151. 
266 Cf. G. ROSSÉ, Atti degli Apostoli, 135, n. 62. 
267 Secondo J. DUPONT, Studi sugli Atti degli Apostoli, 856, l’espressione «Giudei e Proseliti» qualifica tutta 

la serie delle nazioni elencate precedentemente, come anche le due seguenti (Cretesi e Arabi). 
268 C. GHIDELLI, Atti degli Apostoli, 39. 



- 128 - 

 

 La chiesa, in virtù dello Spirito Santo è inviata a tutte le genti affinché esse possano essere 

mietute, ossia radunate attorno al Cristo (cf. Gv 4,35-38). 
 

 La discesa dello Spirito Santo sui discepoli dà compimento alla Pentecoste, nel senso che 

iscrive la Tôrāh nel cuore dei credenti, nell’ambito della nuova Alleanza sancita dal Cristo 

(cf. Ger 31,31-34; Ez 36,25-27; Eb 8,7-13). 
 

 Rivestiti di Potenza dall’alto (Lc 24,49; At 1,8), i discepoli possono finalmente annunciare 

al mondo che quel Gesù, di cui la casa d’Israele ha decretato la crocifissione (At 2,36), è risorto 

(At 2,32), siede alla destra del Padre (At 2,33) ed è stato costituito, da Dio, Signore e Cristo 

(At 2,36). 
 

 La comunità dei discepoli si dà a conoscere come il nuovo Sinai, il luogo della manifesta-

zione di Dio e dell’incontro con Lui (cf. Eb 12,18-24). 
 

 Perché lo Spirito Santo possa rendersi presente in maniera efficace nella compagine eccle-

siale, è necessario che essa viva costantemente in una dimensione di unità («erano tutti insieme 

nello stesso luogo»), ascolto e preghiera («erano seduti»). 
 

 La Chiesa è chiamata ad annunciare le meraviglie di Dio, a cominciare dalla vita, morte e 

risurrezione del Figlio Suo. 
 

 Tra i credenti non vi sono più barriere legate alla lingua, cultura, etnia, estrazione sociale. 

Tutti sono uno in Cristo Gesù (cf. Rm 10,12; 1Cor 12,13; Gal 3,28; Col 3,11).  



- 129 - 

 

2.18 Atti 2,42-47 

2.18.1 Traduzione del testo (CEI 2008) 

 42Erano perseveranti nell’insegnamento degli apostoli e nella comunione, nello spezzare il 

pane e nelle preghiere. 43Un senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano per opera 

degli apostoli. 44Tutti i credenti stavano insieme e avevano ogni cosa in comune; 45vendevano 

le loro proprietà e sostanze e le dividevano con tutti, secondo il bisogno di ciascuno. 46Ogni 

giorno erano perseveranti insieme nel tempio e, spezzando il pane nelle case, prendevano cibo 

con letizia e semplicità di cuore, 47lodando Dio e godendo il favore di tutto il popolo. Intanto il 

Signore ogni giorno aggiungeva alla comunità quelli che erano salvati. 

2.18.2 Il contesto in cui si colloca il brano 

 Il passo evangelico che stiamo meditando è preceduto dal discorso di Pietro tenuto a Pente-

coste (At 2,14-41). Le sue parole − che vedono nel dono dello Spirito Santo il compimento 

delle profezie veterotestamentarie (Gl 3,1-5) e proclamano che Gesù risorto dai morti è Signore 

e Cristo − si concludono con un’esortazione rivolta agli uomini di Giudea perché si pentano e 

si facciano battezzare, al fine di ricevere la remissione dei peccati ed il dono dello Spirito Santo 

(At 2,38). Al termine del discorso, ben tremila persone ricevono il battesimo (At 2,41) e si 

uniscono al gruppo dei fratelli già esistente (cf. At 1,15). 

 In questo contesto, il brano che stiamo meditando (At 2,42-47) mostra concretamente co-

me vive la comunità dei salvati. In questo testo si parla anche di prodigi e segni che avvengono 

ad opera degli apostoli (At 2,43). 

 Il brano che segue (At 3,1-10) parla della guarigione di un ammalato nel tempio. Quest’epi-

sodio s’intreccia con quello precedente e mostra che i prodigi compiuti dagli apostoli non sono 

fatti a titolo proprio, ma nel nome di Gesù (At 3,6). Essi inoltre sono segni realizzati per la 

salvezza integrale di ogni persona. Infatti, sia il guarito che il popolo iniziano a lodare Dio (At 

3,8s), mentre Pietro esorta tutti alla fede in Gesù (At 3,16) ed alla conversione (At 3,19). 

2.18.3 Suddivisione del brano 

 Il testo che stiamo considerando si divide in tre parti: 

• La prima presenta aspetti salienti della comunità dei battezzati (At 2,42). 

• La seconda parte delinea l’effetto che i prodigi compiuti dagli apostoli hanno su ogni 

persona (At 2,43). 

• La terza parte descrive la comunione che regna tra i credenti, la loro vita di preghiera, 

le loro relazioni con il mondo circostante e la loro crescita numerica (At 2,44-47). 

2.18.4 Spiegazione del brano 

a) I sommari sulla vita della comunità di Gerusalemme 

 Il passo biblico su ci stiamo soffermando è il primo dei tre sommari che troviamo negli Atti 

degli Apostoli (At 2,42-47; 4,32-35; 5,12-16). La funzione di questi brani è quella di presentare 

la vita della primitiva comunità cristiana nei suoi tratti fondamentali. In tal modo, l’autore sacro 

vuol mostrare ai suoi lettori un modello al quale far riferimento nel cammino di fraternità a cui 

sono chiamati con il battesimo. Questo non esclude che anche la giovane chiesa di Gerusa-

lemme fosse ferita dal peccato dell’uomo, come dimostra il racconto di Anania e Saffìra (At 

5,1-11). 



- 130 - 

 

 I tre sommari − pur avendo diversi punti di convergenza − hanno ciascuno una fisionomia 

propria. 

 Il primo (At 2,42-47) focalizza l’attenzione sulla relazione con Dio e sulla condivisione fra-

terna che contraddistinguono i credenti. Su questo vissuto si fonda la stima che tutto il popolo 

nutre nei confronti dei battezzati ed il crescente numero di adesioni alla comunità. 

 Il secondo (At 4,32-35) descrive in primo luogo la comunione degli animi come caratteristi-

ca tipica dei cristiani di Gerusalemme. È su questa base che nasce l’esigenza di mettere in 

comune anche le proprie risorse. Fondamentale è il ruolo degli apostoli, testimoni della ri-

surrezione del Signore Gesù e garanti di un’equa distribuzione dei beni materiali tra i biso-

gnosi. 

 Il terzo (At 5,12-16) mette fortemente in rilievo l’attività degli apostoli a favore del popolo. 

I prodigi da loro compiuti, insieme alla stima di cui gode la comunità presso la popolazione, 

fanno sì che aumenti costantemente il numero dei credenti nel Signore. 

b) La vita dei battezzati (At 2,42) 

 Questo versetto iniziale intende mostrare i tratti peculiari di quanti hanno da poco ricevuto 

il battesimo (At 2,41), a seguito della predicazione di Pietro (At 2,14-41). 

 La prima caratteristica di quanti compongono la giovane comunità di Gerusalemme è la 

fedeltà agli impegni di cui si sono fatti carico quando hanno ricevuto il lavacro della rigenera-

zione. Il verbo greco proskarteréō («persevero») indica appunto l’assiduità, la costanza nel 

portare avanti una determinata cosa. 

 L’insegnamento (didachḗ) degli apostoli è la prima realtà alla quale aderisce la comunità. 

Non è facilmente individuabile in cosa esso consista. Il termine didachē ricorre altre tre volte 

nel libro degli Atti (At 5,28; 13,12; 17,19). Essenzialmente, indica sempre la proclamazione 

pubblica della Buona Novella di Gesù morto e risorto. La comunità degli inizi viene dunque 

guidata dagli apostoli ad una conoscenza sempre più intima del mistero pasquale come fonte 

della propria salvezza (cf. At 4,11s; 5,30s). Allo stesso tempo, possiamo ragionevolmente sup-

porre che, con il termine didachē, Luca abbia voluto far riferimento anche a catechesi supple-

mentari volte ad ampliare l’annuncio kerygmatico di base. Esse sono necessarie perché la fede 

possa svilupparsi sempre più nella vita del battezzato (cf. Rm 10,14). 

 Il secondo aspetto che contraddistingue in maniera stabile la primitiva comunità cristiana è 

la «comunione» (koinōnía). Il termine koinōnía − che ricorre solo qui in Luca-Atti − indica 

l’unione tra i destinatari dell’annuncio cristiano e gli evangelizzatori (1Gv 1,3); la comunione 

spirituale tra i fedeli (Gal 2,9; Fil 2,1); la condivisione dei beni con i poveri (Rm 15,26; 2Cor 

9,13). Alla luce di questo breve excursus neotestamentario e del contesto in cui il termine 

koinōnía si trova inserito, possiamo affermare che Luca, con il sostantivo «comunione», abbia 

voluto mettere in rilievo l’adesione di fede prestata dalla comunità all’insegnamento apostolico, 

l’intima unione vigente tra i fedeli (cf. At 4,32) e la concreta condivisione dei beni materiali 

(cf. At 4,34s). 

 Un terzo punto caratterizzante la fraternità cristiana è la frazione del pane. Il termine klásis 

(«frazione») nel NT lo incontriamo solo in un’altra occasione, precisamente quando i due di-

scepoli di Emmaus raccontano agli Undici e agli altri di aver riconosciuto Gesù nello spezzare 

(klásis) il pane (Lc 24,35). Il verbo kláō («spezzare»), invece, ha un uso più esteso e sempre in 

riferimento all’Eucaristia (cf., ad es., Lc 22,19; 24,30; At 2,46; 20,7.11; 1Cor 10,16; 11,24). 

Dunque, la celebrazione eucaristica viene presentata da Luca come una terza costante che segna 

la vita della comunità degli inizi. 



- 131 - 

 

 L’ultimo aspetto della vita ecclesiale messo in rilievo da questo versetto è quello delle pre-

ghiere. Il fatto che si usi il plurale fa pensare ad una varietà di orazioni. Con ogni probabilità si 

fa riferimento ai momenti di culto vissuti nel tempio (cf. At 3,1) e alle preghiere proprie dei 

fedeli elevate a Dio insieme agli apostoli (cf. At 4,23-30). 

c) Il senso di timore suscitato dai segni compiuti dagli apostoli (At 2,43) 

 Il testo che stiamo considerando prosegue con la menzione di un timore che pervade ogni 

persona. Esso è causato dai prodigi e segni che avvengono attraverso gli apostoli. 

 Il timore di cui si parla va identificato con quel senso di riverenza che viene suscitato 

nell’uomo quando si trova a stretto contatto con Dio e la sua potenza salvifica (cf. Lc 

1,12.30.65; 5,26; 7,16; At 5,5.11). In questo caso, i «prodigi» (térata) compiuti dagli apostoli 

sono interpretati come «segni» (sēmeîa) di una particolare presenza di Dio. Il discorso di Pietro, 

avvenuto dopo la guarigione dello storpio presso la porta del tempio detta Bella (At 3,1-10), ci 

aiuta a comprendere meglio quanto stiamo dicendo: «Uomini d’Israele, perché vi meravigliate 

di questo e perché continuate a fissarci come se per nostro potere o per la nostra religiosità 

avessimo fatto camminare quest’uomo? […]. E per la fede riposta in lui, il nome di Gesù ha 

dato vigore a quest’uomo che voi vedete e conoscete; la fede che viene da lui ha dato a 

quest’uomo la perfetta guarigione alla presenza di tutti voi» (At 3,12.16). 

 Questo timore coinvolge tutti: sia la comunità dei battezzati, sia gli altri. Questo è quanto 

vuol esprimere il termine «tutti» (pásē[i] psychē[i]), a differenza dell’espressione «i credenti» 

(hoi pisteúontes) del versetto successivo. 

 L’operato degli apostoli, dunque, ha il grande pregio di rimandare al Signore, di accendere 

nel cuore di tutte le persone il senso del divino. In altre parole, essi sono capaci di introdurre i 

loro interlocutori in un’autentica esperienza di Dio. 

d) La condivisione tra i credenti e la loro espansione (At 2,44-47) 

 La terza unità del nostro brano inizia segnalando che i credenti stavano insieme (At 2,44a). 

 In primo luogo va messo in rilievo che la comunità cristiana è definita come la famiglia dei 

credenti. Questo termine ricorre anche in altri passi di Atti per definire la comunità di Gerusa-

lemme (At 4,32; 5,14). Ne possiamo dedurre che per Luca la fede è un aspetto molto importante 

della vita di ogni battezzato. Ma cosa significa credere? Osservando con attenzione le ricor-

renze del verbo «credere» (pisteúō) in Atti, si notano alcuni particolari degni di nota. La fede 

non ha come riferimento un qualcosa di astratto, bensì Dio, il Signore Gesù Cristo. La fede 

coinvolge tutta la persona che, mediante questa virtù, si orienta «verso» (eis) il Signore Gesù 

(At 10,43); si volge a Dio (At 16,34; 27,25)269; fa del Signore il «fondamento» (epí) della pro-

pria vita (At 9,42; 11,17; 16,31; 22,19). I battezzati costituiscono dunque la comunità di quanti 

si volgono al Signore, vivono una profonda relazione con lui, facendone la pietra angolare della 

propria esistenza. 

 Dopo aver visto più da vicino il significato del termine credere, gettando lo sguardo su tutto 

il libro degli Atti, torniamo al nostro testo. Dei fedeli si dice che stavano insieme. Con tale 

espressione si vuol certamente sottolineare che i primi cristiani si riuniscono in uno stesso 

 
269 Da notare, in questi passi, l’uso del verbo pisteúō + il caso dativo, che in greco esprime il complemento di 

termine e risponde alla domanda: «A chi? A che cosa?». 



- 132 - 

 

luogo270 per intrecciare relazioni fraterne sempre più intense e − di conseguenza − per crescere 

nell’unità. 

 Dunque, la relazione con Dio e con i propri fratelli viene presentata come un elemento co-

stitutivo della comunità di Gerusalemme. 

 La relazione tra i cristiani è caratterizzata dall’avere tutte le cose in comune (At 10,44b). 

Molto probabilmente il testo vuol sottolineare che nella primitiva comunità di Gerusalemme vi 

è la consuetudine di condividere i propri beni con gli altri o, come vedremo nel versetto suc-

cessivo, di rinunciare alle proprietà a vantaggio della comunità (cf. At 4,32-35). Il tutto viene 

fatto nella più ampia libertà (cf. At 5,4) e come attuazione della parola di Gesù che durante il 

suo ministero terreno ha esortato, in vari modi, alla condivisione delle ricchezze (Lc 6,35; 

12,15.33-34; 14,33; 16,13; 18,25). Questo modo di vivere dei primi cristiani presenta diverse 

affinità con quello praticato dalla comunità essena di Qumran271, come descritta da Flavio Giu-

seppe: «Non curano la ricchezza ed è mirabile il modo come attuano la comunità dei beni, 

giacché è impossibile trovare presso di loro uno che possegga più degli altri; la regola è che chi 

entra metta il suo patrimonio a disposizione della comunità, sì che in mezzo a loro non si vede 

né lo squallore della miseria, né il fasto della ricchezza, ed essendo gli averi di ciascuno uniti 

insieme, tutti hanno un unico patrimonio come tanti fratelli»272. 
 

 Il testo prosegue sulla linea di quanto appena accennato: Quanti possiedono proprietà e so-

stanze le vendono e ne fanno parte a tutti, secondo il bisogno di ciascuno (At 2,45). Ora l’at-

tenzione si focalizza sulle persone facoltose. Il termine «proprietà» (ktēma) rimanda solita-

mente a terreni (At 5,1; cf. At 5,3.8). Il sostantivo «sostanza» (hýparxis) allude invece ai beni 

in generale (cf. Eb 10,34). Dalle lettere di S. Paolo apostolo sappiamo che la chiesa di Gerusa-

lemme annovera tra i suoi membri molte persone povere (2Cor 8,4; 9,1; Gal 2,10). È in questo 

contesto che quanti hanno beni di valore avvertono spontaneamente la necessità di concretiz-

zare in questo modo la comunione spirituale con i propri fratelli. 
 

 Il brano ora passa a considerare altri aspetti riguardanti la vita della prima comunità cristiana, 

già accennati in At 2,42. In primo luogo si afferma che ogni giorno i battezzati sono all’unani-

mità perseveranti nel frequentare il tempio (At 2,46a). La comunità di Gerusalemme è ancora 

legata a questo luogo santo, sia per quanto riguarda la vita di preghiera (At 3,1; Lc 24,53), sia 

per ricevere l’insegnamento degli apostoli, che spesso viene impartito proprio nel tempio (At 

4,2; 5,12.21.42). I primi cristiani si ritrovano nel portico di Salomone (At 3,11; 5,12), che si 

trova sul lato orientale del cortile aperto alle genti. 

 Oltre a frequentare il tempio, i cristiani spezzano il pane nelle loro abitazioni. In altre parole, 

celebrano l’Eucaristia di casa in casa. La frazione del pane si attua condividendo anche il cibo 

insieme. I pasti in comune sono presi con gioia e semplicità di cuore. Il termine «gioia» 

(agallíasis) lo troviamo − oltre che nel nostro passo − due volte nel vangelo di Luca. Nella 

prima ricorrenza indica la gioia per la nascita di Giovanni il Battista (Lc 1,14), colui che pre-

parerà la via del Signore (cf. Lc 1,17). Successivamente, il termine gioia viene impiegato per 

esprimere il sentimento sperimentato da Giovanni − ancora nel grembo di Elisabetta − quando 

sente il saluto di Maria (Lc 1,44), la madre del Signore (Lc 1,43). Il verbo «gioire» (agalliáō) 

 
270L’espressione epì tò autó (che la CEI traduce con «insieme») in Lc-At più volte indica il ritrovarsi in uno 

stesso luogo (Lc 17,15; At 1,15; 2,1). 
271 Questo ovviamente non implica alcuna dipendenza. Per esempio, a Qumran era obbligatorio cedere i propri 

beni a favore della comunità. Per i cristiani è una scelta da attuarsi in piena libertà. 
272 FLAVIO GIUSEPPE, Guerra Giudaica, 2,122. 



- 133 - 

 

in Lc-At si colloca fondamentalmente sulla stessa linea del sostantivo gioia. Indica infatti la 

felicità che deriva dalla fede in Dio (At 16,34) e dall’aver trovato in lui la salvezza (Lc 1,47). 

Possiamo concludere dicendo che per i primi cristiani l’Eucaristia è un momento di gioia, di 

esultanza. Questo perché in questa celebrazione incontrano il loro Signore e sperimentano la 

sua salvezza. 

 Alla gioia sperimentata durante la frazione del pane ed il pasto in comune si affianca la 

semplicità di cuore. Con questa espressione, Luca vuol dire che i cristiani spezzano il pane e 

prendono cibo nella più assoluta purezza, senza che in essi si mescoli qualcosa di negativo. 
 

 Il testo prosegue facendo notare che i cristiani vivono lodando Dio e godendo il favore di 

tutto il popolo (At 2,47a). Il verbo «lodare» (ainéō) in Luca-Atti viene sempre impiegato per 

indicare l’atteggiamento delle creature dinanzi a Dio salvatore (Lc 2,13.20; 19,37; At 3,8s). La 

prima comunità cristiana, dunque, loda Dio perché nella vita di preghiera e nella comunione 

fraterna ha sperimentato la sua salvezza. 

 Il modo in cui i cristiani vivono suscita il favore di tutto il popolo Giudaico. Dunque, la 

prima testimonianza evangelica resa dalla comunità di Gerusalemme è quella della vita. 
 

 Il testo termina menzionando l’azione del Signore, il quale ogni giorno aggrega insieme i 

salvati (At 2,47b). Da notare ancora una volta il termine insieme. In tal modo, Luca focalizza 

ancora una volta l’attenzione sull’unità dei credenti. 

  



- 134 - 

 

2.19 Atti 9,1-19a 

2.19.1 Traduzione del brano 

 1Ora Saulo, spirando ancona minaccia e strage contro i discepoli del Signore, recatosi dal 

sommo sacerdote, 2chiese da lui lettere per Damasco, per le sinagoghe, cosicché, qualora avesse 

trovato alcuni appartenenti alla Via, uomini e donne, (potesse) condurli incatenati a Gerusa-

lemme. 3Ora, mentre camminava, avvenne che, quando stava per avvicinarsi a Damasco, im-

provvisamente lo avvolse una luce dal cielo 4e, caduto a terra, udì una voce che gli diceva: 

«Saul, Saul, perché mi perseguiti?». 5Rispose: «Chi sei, Signore?». Ed egli: «Io sono Gesù, che 

tu perseguiti. 6Ma, alzati ed entra nella città e ti verrà detto ciò che devi fare». 7Ora, gli uomini 

che lo accompagnavano stavano fermi, sbalorditi, udendo la voce ma non vedendo nessuno. 
8Saulo si alzò dalla terra, quando i suoi occhi furono aperti, non vedeva nulla; allora, guidan-

dolo per mano, lo condussero a Damasco. 9Ed era non vedente per tre giorni, e non mangiò né 

bevve. 

 10Ora, vi era un discepolo in Damasco, di nome Anania, e disse a lui, in visione, il Signore: 

«Anania!». Ed egli: «Eccomi, Signore!». 11E il Signore a lui: «Alzati, va’ sulla strada chiamata 

“Diritta” e cerca, nella casa di Giuda, (un tale) di nome Saulo, di Tarso. Ecco, sta pregando 12e 

ha visto in visione un uomo, di nome Anania, entrare e imporgli le mani affinché riacquisti la 

vista». 13Ma Anania rispose: «Signore, ho udito da molti, riguardo a quest’uomo, quante cose 

cattive ha fatto ai tuoi santi in Gerusalemme; 14e qui ha autorità dai sommi sacerdoti di mettere 

in catene tutti coloro che invocano il tuo nome». 15Disse a lui il Signore: «Va’, poiché costui è 

per me uno strumento di elezione per portare il mio nome davanti alle genti, ai re e ai figli 

d’Israele; 16io infatti gli mostrerò quante cose dovrà soffrire per il mio nome». 

 17Ora, Anania andò, entrò nella casa e, poste su di lui le mani, disse: «Saul, fratello, mi ha 

mandato il Signore, Gesù, che ti è apparso nella via per la quale venivi, affinché recuperi la 

vista e sia colmato di Spirito Santo». 18E subito caddero dai suoi occhi come delle squame, 

recuperò la vista e, alzatosi, fu battezzato. 19E preso cibo, recuperò le forze. 

2.19.2 Passi paralleli 

 La conversione-vocazione273 di Saulo, in virtù dell’importanza attribuitagli da Luca, è nar-

rata, oltre che nel testo di cui ci stiamo occupando, in altre due occasioni: la prima quando 

l’Apostolo, che sta per essere linciato dai Giudei nel tempio di Gerusalemme, si rivolge loro 

con l’intento di difendersi (At 22,6-16); la seconda quando Paolo, in cattività a Cesarea, si trova 

davanti al re Agrippa II e al governatore Festo per discolparsi, ancora una volta, dalle accuse 

rivoltegli dai Giudei (26,12-18). 

 Tra At 9,1-19a e 22,6-16 vi sono differenze minimali: In At 9,7 si afferma che gli accompa-

gnatori di Saulo sentono la voce che parla a Saulo, ma non vedono nessuno. In At 22,9 si dice 

invece che essi hanno visto la luce che ha brillato intorno a Saulo, ma non odono alcuna voce. 

Altra differenza riguarda Anania, di cui nel secondo racconto della vocazione di Paolo non si 

riporta il dialogo con il Signore, narrato invece in At 9,10-16. Da ultimo, in At 9,17 Anania 

 
273 Alla domanda se At 9,1-19a descriva la conversione o la vocazione di Saulo, C.K. BARRETT, Atti, I, Pai-

deia, Brescia 2003, 482, risponde: «l’una e l’altra cosa: una conversione in senso cristiano è sempre al tempo 

stesso una chiamata»; sulla stessa linea, R. FABRIS, Atti degli Apostoli, Borla, Roma 1977, 297: «La sua (di Saulo) 

conversione coincide con la sua vocazione o investitura ad apostolo, inviato in missione»; G. ROSSÉ, Atti degli 

Apostoli, Città Nuova, Roma 1998, 367, ritiene invece si tratti di un racconto di conversione e non di vocazione. 

Secondo questo autore, infatti, tutta la narrazione converge verso il battesimo di Saulo (At 9,18). 



- 135 - 

 

impone le mani su Saulo, perché riacquisti la vista, mentre in At 22,13 la cosa avviene con un 

semplice comando: «torna a vedere!». 

 Tra At 9,1-19a e 26,12-18 vi sono delle differenze maggiori: In At 22,13 si narra che la luce 

proveniente dal cielo avvolge tutti coloro che sono in viaggio, e non il solo Saulo, come narrato 

in At 9,3. Similmente, in questa versione della vocazione dell’Apostolo, tutti cadono a terra 

(At 22,14) e non il solo protagonista, come narrato in At 9,4. Nel terzo racconto della chiamata 

di Saulo, non viene segnalato il fatto che egli perde la vista, cosa che invece avviene in 9,8ss. 

Da ultimo, nella sua difesa di fronte ad Agrippa, Paolo non fa alcuna menzione di Anania. 

 Altri passi paralleli possono essere rinvenuti in 1Cor 9,1; 15,8; Gal 1,15s; Fil 3,12. Per l’An-

tico Testamento si può pensare a Is 6,1-13; Ger 1,4-10. 

2.19.3 Delimitazione del testo 

 Il nostro brano si distingue dal precedente (At 8,26-40) innanzitutto a motivo dei perso-

naggi: in Atti 8,26-40 troviamo il diacono Filippo e l’eunuco della regina d’Etiopia, assenti in 

At 9,1-19a, dove compaiono invece Saulo e Anania. Altra distinzione possiamo farla sulla base 

del luogo: Filippo incontra l’eunuco sulla strada che discende da Gerusalemme a Gaza, per poi 

ritrovarsi ad Azoto e a Cesarea. La vocazione di Saulo si colloca invece a Damasco e nella via 

che conduce a questa città. Un’ultima distinzione riguarda il tema: l’evangelizzazione ed il 

battesimo dell’eunuco etiope in At 8,26-40 e la vocazione di Saulo in At 9,1-19a. 
 

 Il nostro brano si distingue dal successivo (At 9,19b-25) in primo luogo per i personaggi: 

scompare Anania, presente in At 9,1-19a ed entrano in scena i Giudei, ostili a Saulo fino al 

punto da volerlo sopprimere. In At 9,19b abbiamo un inciso di ordine temporale: «Rimase poi 

con i discepoli che erano a Damasco alcuni giorni». Da ultimo, cambia anche il tema: dalla 

vocazione di Paolo si passa alla sua prima attività missionaria. 

2.19.4 Struttura del brano 

 Il brano può essere suddiviso in tre parti: 

• Saulo fa esperienza di Gesù e viene condotto, cieco, a Damasco (At 9,1-9). 

• Il Signore comanda ad Anania di recarsi da Saulo (At 9,10-16). 

• Anania si reca da Saulo perché riacquisti la vista e sia battezzato (At 9,17-19a). 

2.19.5 Il genere letterario 

 Non è facile definire il genere letterario di questo brano. Possiamo dire comunque che in 

esso confluiscono elementi caratteristici dei racconti teofanici: luce (Es 24,17; Sal 29,7), voce 

(Ez 1,28; Sal 29,7), caduta (Ez 1,28; 43,3); vocazionali (Is 6); di guarigione miracolosa (Tb 

11,12-13). 

2.19.6 Alcuni elementi di indagine diacronica 

a) La tradizione anteriore al testo 

 Alcuni elementi di questo racconto, quali la luce, la caduta, la cecità, il ruolo svolto dai 

compagni di Paolo e da Anania, appartengono alla tradizione. Non è possibile però stabilire a 

quale stadio della stessa siano stati inseriti nella narrazione. 

b) Storicità dell’evento 

 Il passato di Paolo come persecutore (1Cor 15,9; Gal 1,13s; Fil 3,6), l’apparizione del Ri-

sorto (1Cor 9,1; 15,8; Gal 1,15s) nelle vicinanze di Damasco (Gal 1,17), ed il conferimento di 



- 136 - 

 

una missione evangelizzatrice rivolta ai pagani (Rm 1,5; Gal 2,7ss) costituiscono un insieme 

di elementi che risale senza dubbio all’Apostolo stesso, come si può evincere dalle sue stesse 

lettere. 

2.19.7 Spiegazione del brano 

a) Saulo fa esperienza di Gesù e viene condotto, cieco, a Damasco (At 9,1-9) 

 La narrazione inizia menzionando il furore di Saulo contro i discepoli del Signore (At 9,1a). 

In tal modo, dopo la parentesi data dalla predicazione di Filippo (At 8,4-40), il testo si riallaccia 

alla lapidazione di Stefano, approvata da Saulo (At 8,1a), e all’attività devastatrice dello stesso, 

caratterizzata da incarcerazioni forzate (At 8,3). 

 L’attività persecutoria di Saulo ora va oltre i confini della Giudea. Si reca infatti dal sommo 

sacerdote (At 9,1b), per avere l’autorizzazione a mettere piede nelle sinagoghe di Damasco274 

– dove vi era una numerosa comunità giudaica con sinagoghe proprie –, al fine di incatenare e 

condurre a Gerusalemme coloro che appartengono alla Via (At 9,2). Il testo dà per scontato che 

il sinedrio di Gerusalemme avesse giurisdizione anche sulle sinagoghe che si trovavano al di 

fuori della Giudea275. Rivolgendosi ad Agrippa II, Paolo stesso così descrive la sua attività 

persecutoria: 
 

 anche io ritenni mio dovere compiere molte cose ostili contro il nome di Gesù il Nazareno. Così 

ho fatto a Gerusalemme: molti dei fedeli li rinchiusi in prigione con il potere avuto dai capi dei 

sacerdoti e, quando venivano messi a morte, anche io ho dato il mio voto. In tutte le sinagoghe 

cercavo spesso di costringerli con le torture a bestemmiare e, nel colmo del mio furore contro di 

loro, davo loro la caccia perfino nelle città straniere (At 26,9-11). 
 

 È interessante notare come il cristianesimo primitivo venga definito la Via (hē hodós), sin-

tagma che ritroviamo ancora in At 19,9.23; 24,14.22. Tale modo di esprimere il movimento 

sorto intorno al Risorto evoca certamente l’idea del cammino, caratterizzato dalla presenza del 

Signore (cf. Lc 24,15), il quale dischiude il senso recondito delle Scritture (cf. Lc 24,32), fa-

cendole diventare Parola (cf. At 19,10) che, se creduta (cf. At 24,14), costituisce il modo mi-

gliore di adorare il Dio dei padri (At 24,14). 
 

 Mentre Saulo cammina (en dè tō[i] poreúesthai), per la precisione, quando sta per avvici-

narsi a Damasco, «improvvisamente» (exaíphnēs) lo «avvolge» (autòn periḗstrapsen) una luce 

proveniente dal cielo (At 9,3). L’uso dell’avverbio «improvvisamente» rimanda all’iniziativa 

del Signore che trascende ogni calcolo o previsione umana276. Saulo, infatti, tutto si sarebbe 

aspettato tranne quello che di lì a poco gli sarebbe accaduto. Merita di essere messo in rilievo 

 
274 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 370: «La città, che era stata conquistata dai romani nel 64 a.C., apparteneva 

alla Decapoli, sotto giurisdizione della provincia romana della Siria». 
275 Cf. G. SCHNEIDER, Atti degli Apostoli, II, Paideia, Brescia 1986, 30-31. C.K. BARRETT, Atti, I, 486, nutre 

qualche dubbio al riguardo: «L’emissione di lettere siffatte presupponeva l’autorità da parte del sommo sacerdote 

di esigere, o quantomeno sollecitare, iniziative dalle comunità giudaiche locali in territori al di fuori della Pale-

stina e che si trovavano sotto un’amministrazione civile differente. Non è dato stabilire con certezza se vi fosse 

tale autorità e, in caso positivo, come essa fosse esercitata»; G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 370-371, invece, non 

condivide affatto l’opinione di Schneider: «l’autorità religiosa di Gerusalemme aveva giurisdizione sulle sinago-

ghe della diaspora? Possedeva il diritto di estradizione? Dal punto di vista giuridico la risposta è probabilmente 

negativa; tutt’al più si può pensare a un’autorità morale». 
276 C.K. BARRETT, Atti, I, 489: «La subitaneità dell’accaduto ne sottolinea il carattere soprannaturale»; 

G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 372: «“All’improvviso”: un fenomeno celeste è sempre inatteso, non è frutto di 

uno sforzo umano». 



- 137 - 

 

anche l’uso del pronome personale autón («lui») prima del verbo «avvolgere» (periastráptō). 

In tal modo viene posto in posizione enfatica: proprio su quel Saulo che sta marciando furente 

verso Damasco scende dal cielo una luce avvolgente. Il verbo periastráptō («avvolgere») ri-

corre anche in At 22,6, laddove è Paolo stesso a raccontare l’evento di Damasco. Particolar-

mente interessante è l’impiego del verbo semplice astráptō («brillare», «scintillare», «splen-

dere»), che ricorre, in tutta la Bibbia, tre volte: Sal 143,6 (LXX); Lc 17,24; 24,4. Alle donne 

perplesse che, entrate nel sepolcro, non trovano il Signore Gesù, appaiono due uomini in vesti 

«splendenti» (astraptoúse[i]) (Lc 24,4), che annunciano la risurrezione (Lc 24,5). Il salmista 

invoca l’intervento del Signore contro i suoi nemici con queste parole: «Fa’ guizzare il lampo e 

disperdili» (ástrapson astrapḕn kaì skorpieîs autoús) (Sal 143,6 LXX). Dopo questa sintetica 

carrellata, possiamo supporre che, mediante l’uso del verbo «avvolgere di luce» (periastráptō), 

l’autore voglia indicare al lettore che il Risorto sta per intervenire nel gruppo costituito da Saulo 

e compagni al fine di dissipare il loro intento persecutorio. 

 Saulo cade a terra (At 9,4), reazione tipica di fronte ad una teofania (cf. Dn 8,17; 10,9; Mt 

17,6; Ap 1,17). Il persecutore, raggiunto dal divino, è abbagliato da esso, fino al punto da per-

dere la vista (At 9,8s). Il cadere a terra potrebbe anche evocare l’interruzione di quel cammino 

che lo stava conducendo a Damasco, una sorta di pausa, per dare modo alla voce celeste di 

indirizzare Saulo in un nuovo percorso. La voce si rivolge al futuro apostolo delle genti chia-

mandolo due volte per nome: «“Saulo, Saulo”». Il doppio appellativo ricorre, a volte, nei rac-

conti di chiamata (cf. Es 3,4; 1Sam 3,10). L’interrogativa: «“perché mi perseguiti”» identifica 

Gesù con i suoi discepoli. Tale identificazione non è nuova nel terzo vangelo: «“Chi ascolta 

voi ascolta me, chi disprezza voi disprezza me”» (Lc 10,16a)277. 
 

 Paolo si rivolge a colui che gli ha appena parlato chiedendo qual è la sua identità, percepita 

certamente come soprannaturale: «“Chi sei, Signore?”» (At 9,5a)278. Nella strategia del rac-

conto, la domanda di Saulo prepara la seguente risposta: «“Io sono Gesù che tu perseguiti”» 

(At 9,5b)279. Essa è particolarmente significativa perché fa comprendere che, di fatto, l’avver-

sione alla Chiesa in realtà esprime ostilità nei confronti dello stesso Gesù, il cui nome i disce-

poli proclamano incessantemente (cf., ad es., At 2,21.38; 3,6; 4,10.12.18; 5,41) come unico 

salvatore del mondo (At 4,12; 5,31; 13,23). 

 Gesù, dopo aver svelato la propria identità, intima a Saulo di alzarsi e recarsi in città. Là gli 

verrà detto ciò che dovrà fare (At 9,6). La vita di questo fariseo sta per entrare in una nuova 

prospettiva, animata dall’ascolto, non di se stesso, ma del Signore. È interessante notare che 

Gesù potrebbe comunicare a Saulo già in questo frangente ciò che, di lì a poco, dovrà mettere 

in atto. Perché comandargli di entrare in città al fine di ricevere indicazioni su come impostare 

il prossimo futuro? Il testo probabilmente vuol suggerire che il nuovo percorso che l’Apostolo 

 
277 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 373: «Gesù è vivo e si identifica con i suoi seguaci, in particolare nel mo-

mento della persecuzione». 
278 C.K. BARRETT, Atti, I, 490: «Saulo si rende conto di trovarsi di fronte a un essere sovrumano; il contesto 

(la luce dal cielo, la caduta a terra, la domanda misteriosa) mostra che, sebbene Saulo non abbia ancora identifi-

cato il suo interlocutore, kýrie non è un mero allocutivo urbano col quale ci si rivolge a un altro uomo (come 

potrebbe essere in molti contesti)». 
279 C.K. BARRETT, Atti, I, 490: «La domanda conduce all’identificazione: l’estraneo di natura sovrumana è 

Gesù, il che implica la proposizione inversa: Gesù, prima morto, ora è vivo ed è più che un uomo». 



- 138 - 

 

sta per intraprendere si realizza in comunione con gli altri discepoli del Signore (cf. At 

9,19b)280, per mezzo dei quali si viene a conosce la sua volontà (cf. At 9,17-19a)281. 
 

 Gli uomini che stanno viaggiando con Saulo sono «sbalorditi», «senza parole» (eneoí), 

udendo la voce, ma non vedendo nessuno (At 9,7). La loro reazione – tipica delle teofanie 

(cf. Dn 10,7; 2Mac 3,24) – segna una pausa nel susseguirsi delle domande, risposte e indica-

zioni, contribuendo a sottolineare la gravità del momento. Il monito rivolto a Saulo: «“perché 

mi perseguiti”», ed il dialogo che ne segue sono partecipati anche a quanti lo stanno accompa-

gnando. Benché indirettamente, possiamo supporre che l’invito a cambiare atteggiamento sia 

rivolto anche a loro282. 
 

 Saulo si alza e, aperti gli occhi, si rende conto di aver perso la vista (At 9,8a). La luce che 

improvvisamente ha brillato intorno a lui lo ha reso cieco (cf. At 22,11). Non potendosi più 

muovere liberamente, viene condotto per mano fino a Damasco (At 9,8b), a segno dell’inizio 

di un nuovo percorso nel quale sta per essere introdotto. Il buio nel quale Saulo è confinato 

potrebbe significare in qualche modo la morte dell’uomo vecchio, nell’attesa del nuovo283. Il 

nostro protagonista infatti resta in questa situazione di cecità guarda caso per tre giorni (cf. Lc 

9,22; 18,33), senza mangiare né bere (At 9,9). Il fatto che egli rinunci addirittura al necessario 

per vivere potrebbe significare proprio questo (cf. Lc 22,16). A tale significato potrebbe intrec-

ciarsi quello che presenta il digiuno come l’atteggiamento appropriato di chi fa esperienza del 

divino e attende una sua rivelazione (Es 34,28; Dt 9,9; Dn 9,3; 10,2-3; 2Mac 3,29). 

b) Il Signore comanda ad Anania di recarsi da Saulo (At 9,10-16) 

 La seconda unità del nostro brano inizia con l’entrata in scena di un discepolo chiamato 

Anania (At 9,10a). Il Signore, in visione, gli rivolge la parola, chiamandolo per nome (At 

9,10b). Anania risponde manifestando la sua completa disponibilità: «“Eccomi, Signore”» (At 

9,10c). 

 
280 C.K. BARRETT, Atti, I, 491: «A Luca preme invero mostrare Paolo integrato nella vita della chiesa nel suo 

complesso (9,19, a Damasco; 9,27.28, a Gerusalemme), e in questo modo non rende piena giustizia alle tensioni 

che le lettere paoline invece manifestano». 
281 X. L. DUFOUR, Risurrezione di Gesù e massaggio pasquale, Paoline, Cinisello Balsamo (Milano) 1987, 

110: «nei primi due racconti (della conversione di Paolo) è solo attraverso l’intervento di Anania che Paolo 

apprende ciò che deve fare (At 9,6.17; 22,10.14-16); più tardi è Barnaba a presentare Paolo agli Apostoli (At 

9,27), e Paolo va e viene con essi (At 9,28). In tale modo Luca vuole riallacciare alla Chiesa apostolica la missione 

di Paolo allo scopo di conferirle legittimità»; G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 373: «Con l’avverbio “ma” (alla) 

viene indicato che inizia per Saulo una nuova fase della sua esistenza: se finora era padrone delle sue mosse e 

ostile ai cristiani, adesso Gesù prende in mano le redini dell’esistenza dell’ex persecutore e lo invia… alla chiesa: 

è lei la portavoce del Risorto». 
282 C.K. BARRETT, Atti, I, 491, è di un’altra opinione: «Non c’è motivo di ritenere che fossero collaboratori 

di Paolo nell’attività di persecuzione. Per motivi di sicurezza si viaggiava in gruppo anziché soli». Sulla stessa 

linea, R. FABRIS, Atti degli Apostoli, 298 n. 11, per il quale gli accompagnatori di Saulo sono probabilmente: 

«viaggiatori occasionali membri di una carovana alla quale Paolo si era associato. Meno probabile è l’ipotesi che 

si tratti di soldati facenti parte della scorta di polizia del tempio di Gerusalemme». 
283 R. FABRIS, Atti degli Apostoli, 298: «A Damasco Paolo rimane per tre giorni senza vedere, senza mangiare 

e bere nulla. È una esperienza di morte, di rottura radicale con il passato. L’esperienza cristiana per Paolo sarà 

come una rinascita, una vera risurrezione spirituale»; G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 374: «Nonostante un certo 

parallelismo con la cecità di Elimas (At 13,4-12), quella di Paolo non è da intendere come punizione, ma come 

stato di totale impotenza che può avere valore di segno (come il mutismo di Zaccaria) e acquistare senso simbo-

lico: dalla cecità al riacquisto della vista emerge il cammino spirituale di Saulo dall’ostilità al vangelo alla con-

versione». 



- 139 - 

 

 Anania viene invitato ad alzarsi, a incamminarsi sulla via chiamata Diritta e a cercare, nella 

casa di un certo Giuda, un uomo chiamato Saulo, di Tarso (At 9,11a). Egli sta pregando (At 

9,11b). Questa indicazione è particolarmente significativa e ci aiuta ad interpretare il suo atteg-

giamento di digiuno (At 9,9) anche in chiave penitenziale. Sullo sfondo di questa orazione, 

Saulo ha visto, in visione, un uomo, chiamato Anania, venire a imporgli le mani affinché recu-

peri la vista (At 9,12). L’imposizione delle mani spesso è connessa con la guarigione (Lc 4,40; 

13,13; At 28,8). Se la cecità simboleggiava la fine dell’attività persecutoria di Saulo, il recupero 

della vista significa l’inizio di un tempo nuovo nella sua vita. 
 

 Anania obietta al Signore di essere a conoscenza di quante cose cattive Saulo ha fatto ai suoi 

santi in Gerusalemme (At 9,13). È interessante notare che i discepoli del Signore sono qui 

definiti i suoi santi. Negli Atti, Gesù è definito: il santo (At 3,14) e: il santo servo del Padre 

(At 4,27.30). I discepoli di Gesù sono chiamati a imitarlo nella sua totale dedizione alle cose 

del Padre (cf. Lc 2,49). A questo si aggiunga che Saulo è giunto a Damasco con l’autorità, 

datagli dai sommi sacerdoti, di incatenare tutti coloro che invocano il nome del Signore (At 

9,14). Abbiamo qui una nuova designazione dei cristiani, che esprime la loro consapevolezza 

di aver trovato nel Signore la salvezza (At 2,21) ed il perdono dei peccati (At 22,16). 
 

 Il Signore risponde ad Anania esortandolo ad andare, perché Saulo è uno «strumento» 

(skeûos) eletto284 per portare, ossia confessare, testimoniare285, il suo nome davanti alle nazioni, 

ai re e ad Israele (At 9,15). Il termine skeûos potrebbe essere tradotto anche con «vaso». In 

questo caso, Saulo sarebbe destinato ad essere una persona abitata da Cristo (cf. 2Cor 4,7) e, 

conseguentemente, sua trasparenza. È più opportuno però tradurre skeûos con «strumento», 

evidenziando in tal modo che l’Apostolo sarà totalmente a servizio del Risorto286. La succes-

sione: nazioni, re, Israele, anticipa, almeno a grandi linee, il percorso che Paolo farà negli Atti. 

Egli infatti porterà il vangelo prima ai pagani, poi testimonierà Cristo presso governatori e re, 

da ultimo farà questo al cospetto dei Giudei. 

 Il Risorto mostrerà poi a Saulo quanto dovrà soffrire per il suo nome (At 9,16). È interessante 

notare alcune affinità che si trovano tra i vv. 13-14, da un lato, ed il v. 16 dall’altro: nei vv. 13-

14, Anania dice al Signore di conoscere, oltre a «quante cose» (hósa) cattive Saulo ha fatto ai 

santi, la sua intenzione di incatenare quanti invocano il «nome» (ónoma) del Signore. Al v. 16 

il Risorto confida ad Anania che mostrerà a Saulo «quante cose» (hósa) egli dovrà soffrire per 

il suo «nome» (ónoma). Si nota una corrispondenza tra le cose cattive fatte da Saulo a quanti 

invocano il nome del Signore e le cose che egli dovrà sopportare per lo stesso nome. La voca-

zione di Saulo all’apostolato poggia su un temperamento zelante per le cose di Dio, impetuoso, 

che, dopo essere stato volto al male, presto sarà a servizio della testimonianza evangelica. 
 

 

 
284 In greco abbiamo «strumento di elezione» (skeûos eklogēs). Si tratta di una forma grammaticale definita 

genitivo ebraico. In altre parole, il genitivo viene impiegato al posto dell’aggettivo. Si può dunque tradurre tran-

quillamente «strumento eletto», «strumento scelto». Cf. M. ZERWICK – M. GROSVENOR, Greek New Testament, 

379. 
285 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 377, n. 72: «In Luca, la prep. enṓpion (“davanti”) indica il luogo e non la 

direzione (quindi meglio testimoniare dinanzi a…, che annunciare alle nazioni…); il significato inoltre si accorda 

meglio con l’affermazione del v. 16 (cf. Lc 21,12ss), dove il gar ha valore causativo. In altre parole, Luca utilizza 

una terminologia che appartiene al genere “martirio” piuttosto che a quello “missionario”». C.K. BARRETT, Atti, 

I, 496. 
286 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 377, n. 71. 



- 140 - 

 

c) Anania si reca da Saulo perché riacquisti la vista e sia battezzato (At 9,17-19a) 

 Anania esegue l’ordine ricevuto dal Signore e, recatosi nella casa dove alloggia Saulo, im-

pone le mani su di lui. Il gesto sembra evocare diversi significati: rimanda alla guarigione 

(cf. Lc 4,40; 13,13; At 28,8) di Saulo che sta per avvenire (cf. At 9,12); alla ricezione dello 

Spirito Santo (cf. At 8,17; 19,6) da parte sua287; alla missione (At 6,6; 13,3) che di lì a poco 

egli intraprenderà. 

 Il futuro Apostolo delle genti viene definito da Anania «fratello» (adelphé). Il termine, oltre 

a denotare benevolenza da parte sua, sta anche ad indicare la provenienza di entrambi dal giu-

daismo288, come pure l’incipiente ingresso di Saulo nella comunità cristiana289. Il termine adel-

phós («fratello»), infatti, viene spesso impiegato per designare sia la comune fedeltà all’al-

leanza sinaitica, a prescindere dalla fede in Cristo (cf. At 2,37; 3,17; 7,2; 13,15), sia l’essere 

annoverato tra quanti hanno ricevuto il battesimo (cf. At 1,15s; 2,29; 6,3; 9,30; 10,23; 

11,1.12.29; 12,17). 

 Solo ora il lettore, grazie alle parole di Anania: «“il Signore mi ha mandato, Gesù, che ti è 

apparso nella via per la quale venivi”», prende coscienza che, nella precedente esperienza di 

luce e nella voce udita da Saulo, è il Signore stesso che gli si è reso presente (cf. 1Cor 15,8). 

Su questo bisogna però osservare che, nella prospettiva teologica di Luca, l’apparizione di cui 

è stato spettatore Saulo è qualitativamente diversa da quelle avute dagli Apostoli. Osserva, in 

proposito, X.L. Dufour: 
 

 Il Risorto non viene a conversare familiarmente con i suoi discepoli per farsi riconoscere da loro 

come Gesù di Nazaret in persona, vivo dopo la morte; al suo posto c’è la gloria risplendente che ad 

un tempo accieca e illumina290. 
 

 Questo perché 
 

 Luca porta a compimento la tendenza della Chiesa primitiva di concentrare sui Dodici il fonda-

mento della rivelazione cristiana. Egli esprime così una verità antica e tradizionale, vale a dire che 

la generazione apostolica dei testimoni fu l’unica destinataria delle apparizioni propriamente dette 

del Risorto, ossia di quelle che hanno fondato la Chiesa291. 
 

 Riprendendo il filo della narrazione, leggiamo che Anania è stato inviato perché Paolo possa 

riacquistare la vista ed essere colmato di Spirito Santo per mezzo del battesimo (At 9,18; 

cf. 2,38). La menzione dello Spirito ricevuto in pienezza costituisce anche un annuncio della 

straordinaria futura missione dell’Apostolo, come confermato da tutti quei passi dai quali si 

evince il ruolo fondamentale dello Spirito in ordine alla missione e testimonianza evangelica 

(At 1,8; 2,4.17.18.33; 4,8.31; 5,32; 13,2.4). 

 All’imposizione delle mani e alle parole di Anania, segue l’immediato recupero della vista 

da parte di Saulo (At 9,18a), il quale, «alzatosi» (anastàs)292, riceve il battesimo (At 9,18b). 

 
287 Cf. G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 379. 
288 In At 22,12 Anania viene definito un devoto osservante della Legge, in buona reputazione presso tutti i 

Giudei residenti a Damasco. 
289 G. SCHNEIDER, Atti degli Apostoli, II, 37: «Si presuppone che Anania parli in “ebraico” e che già veda in 

Saulo il “fratello” cristiano». 
290 X. L. DUFOUR, Risurrezione di Gesù e massaggio pasquale, 112. 
291 X. L. DUFOUR, Risurrezione di Gesù e massaggio pasquale, 115. 
292 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 379, n. 82: «Il ptc. anastas (“alzatosi”) davanti a “fu battezzato” è forse più 

di un semplice “ptc. grafico”: segno concreto del ricupero delle forze, discreta allusione alla vita di risurrezione 

data dal battesimo (?), e constatazione che il sacramento non fu amministrato in casa». 



- 141 - 

 

 Dopo aver preso cibo, Saulo riprende le forze (At 9,19a). L’atto del mangiare, potrebbe 

costituire una rinascita a vita nuova da parte di Saulo. Nei Vangeli, spesso il mangiare è segno 

di essere una persona viva (cf. Mc 5,43; Lc 8,55; 24,41s)293. 

  

 
293 G. ROSSÉ, Il Vangelo di Luca, 379: «il nutrirsi e il recuperare le forze indicano una guarigione totale (Mc 

5,43). La cecità e il digiuno (v. 9), segno di crisi, si trasformano in guarigione e in assunzione di cibo (allusione 

anche all’eucaristia?), segno di rinascita a vita nuova». 


