PONTIFICIA UNIVERSITÀ gregoriana

ISTITUTO di SPIRITUALITà
ROMA

IL DISCERNIMENTO DEI PENSIERI
 in

EVAGRIO PONTICO
(AS 2004 -  Le basi bibliche, patristiche e medioevali dell’esperienza di discernimento di Sant’Ignazio di Loyola)
Studente:                                                                     Professore:
Davide Barazzoni                                                       P. Alfredo Sampaio Costa

n. matr. 157861
ANNO ACCADEMICO 2007/2008

IL DISCERNIMENTO DEI PENSIERI

in

EVAGRIO PONTICO

1) Vita e opere
Evagrio Pontico (latino: Evagrius Ponticus; Ebora, 345-Egitto, 399) fu un monaco, asceta e scrittore cristiano. 

Evagrio nacque a Ebora, nella regione del Ponto (Asia minore), nel 345. Amico di Basilio il Grande e di Gregorio di Nazianzo, visse a Costantinopoli, prima di ritirarsi tra i Padri del deserto (nel 385) come discepolo di Macario l'Egiziano
. 

Nei suoi scritti, in particolare nel Trattato sulla preghiera e nel Praktikos, racchiuse il suo insegnamento sulla vita monastica. A lui si deve una prima classificazione dei vizi capitali e dei mezzi per combatterli.

Le sue opere furono condannate al Concilio di Costantinopoli nel 533 come origeniste. Ma, nonostante la condanna, Evagrio è venerato ancora oggi in tutto l'Oriente cristiano come un padre della vita monastica e un teologo di primo piano, ispiratore dell'esicasmo. La Filocalia gli dedica ampio spazio.

Le sue opere più importanti, oltre a quelle già citate, sono le Sentenze sulla conoscenza (Kephalia gnostika) e il Libro delle confutazioni (Antirrhetikos), composte di aforismi e di brevi annotazioni. Morì nel 399
.
2) Il pensiero di Evagrio

Il pensiero di Evagrio, pur fondandosi sul tesoro di esperienza e di riflessione dei padri del deserto precedenti a lui
, mostra nel complesso una notevole originalità
. Egli elabora una teoria complessiva sulla vita spirituale che esprime sinteticamente all’inizio della sua opera Praktikos: 
“Il cristianesimo è la dottrina di Cristo, nostro salvatore, consistente in pratica, fisica e teologia”(Pr.1)
Qui il monaco definisce i vari momenti della “dottrina di Cristo”: momento pratico, o lotta contro i vizi; momento gnostico o di contemplazione dei pensieri; momento teologico o di contemplazione della Trinità. Questi ultimi due momenti costituiscono la fase della “gnosi”. Lo spartiacque tra la fase pratica e quella gnostica è dato dal raggiungimento della apatheia, termine intraducibile, che significa la raggiunta purificazione della parte passionale dell’anima, tramite la lotta contro i demoni o cattivi pensieri
. Caratteristica dei demoni è in primo luogo quella di suggerire pensieri che turbano il monaco e cercano di spingerlo a qualche vizio corrispondente, fino a farlo fuggire dalla vita monastica. Per questo è importante scoprire le astuzie dei nemici, analizzando i propri pensieri, le suggestioni e gli allettamenti che essi propongono. Evagrio a questo proposito a compiuto un opera originale di analisi e di classificazione, istituendo un ordine e dei rapporti reciproci tra i vari pensieri (cfr. capp.6-14 del Praktikos).
Una volta raggiunta l’impassibilità, o libertà interiore, anche se questa non è mai del tutto completa, il monaco è diventato uno gnostico, ossia uomo capace di contemplazione e di conoscenza. Lo stadio gnostico propriamente detto è caratterizzato dalla contemplazione dei lògoi, cioè delle ragioni o significati delle cose.
Infine, al culmine dell’itinerario del monaco, vi è la contemplazione di Dio (momento teologico). Il momento per eccellenza della “teologia” è la preghiera, preghiera pura, priva di distrazioni
.

Valutazione sintetica: 

Evagrio, come abbiamo visto, compone una sorta di sistema grandioso, che unisce etica e psicologia, teologia e filosofia, ascesi e mistica, in un itinerario ascensionale, che conduce il monaco sino all’incontro “diretto” con Dio, attraverso una purificazione successiva dalle passioni e dai pensieri cattivi. 
Và valorizzato il suo primo stadio, quello pratico, e le ricchissime analisi che lo caratterizzano; una vera e propria “psicologia”, molto utile anche oggi. Meno attuale rimane la seconda fase, quella gnostica, inficiata da limiti evidenti come un eccessivo dualismo tra intelletto e corpo, tipicamente ellenistico e un individualismo esasperato tipico dell’ambiente monastico di quel tempo
.
3) Il discernimento dei pensieri (testi scelti)

-Luogo del discernimento: la preghiera
 “La preghiera è colloquio dell’intelletto con Dio” (Pr.3); 

“La preghiera è un germoglio della mansuetudine e dell’assenza di collera” (Pr.14);
“La preghiera è un frutto della gioia e della riconoscenza” (Pr.15);

“La preghiera è difesa contro la tristezza e lo scoraggiamento” (Pr.16); 

“Preghiera, infatti, vuol dire rimozione dei pensieri” (Pr.70).

-Oggetto del discernimento: i pensieri
“Dopo una lunga osservazione, noi abbiamo imparato a conoscere la differenza che c’è fra i pensieri angelici, i pensieri umani e quelli che vengono dai demoni” (Trattato sui Pensieri .8).

-Strumento del discernimento: l’intelletto
“Quando un nemico ti visita per ferirti e tu vuoi, come sta scritto, “ritornare su di lui la sua propria spada” (Sal 36,15), agisci come si segue: dividi il pensiero che ti ha inviato: di quale pensiero si tratta? Di quanti elementi si componi questo? E qual è tra questi elementi quello che tormenta di più l’intelletto?” (Trattato sui Pensieri.19)
-Modalità del discernimento: la lotta
avversari: i demoni 

“Se coltivi la preghiera, preparati agli assalti dei demoni e sopporta fortemente i loro colpi di frusta. Essi, infatti, come belve feroci, si scaglieranno contro di te e ridurranno male tutto il tuo corpo” (Pr.91).
“Disponiti sempre ai pesanti attacchi dei demoni considerando come tu possa sfuggire alla loro schiavitù” (Pr.138).

Molti sono i modi secondo cui agiscono i demoni (Pr. 10; 46; 47; 48; 50…). 

Evagrio con precisione e acutezza descrive la tipologia dei vari demoni (o vizi, o pensieri cattivi), la loro modalità di azione, la loro durata, come sconfiggerli e allontanarli. Egli elenca otto vizi (o demoni) che si presentano nella vita del monaco e dell’uomo in generale.
Questi otto vizi sono: gola,lussuria,avrizia,tristezza,ira,accidia,vanagloria,superbia; nel suo libro “Trattato pratico sulla vita monastica” egli ne descrive il contenuto,  l’origine da cui vengono e come combatterli.
alleati: gli angeli

 “L’angelo di Dio, al suo sopraggiungere, con una sola parola distorna da ogni azione ostile, e muove la luce dell’intelletto ad operare senza errore”. (Pr.74)
≈DISCERNIMENTO:  abilità pratica da acquisire o dono di Dio da ricevere? 
“Se un anacoreta vuole ricevere dal Signore la scienza del discernimento, che egli innanzitutto compia di buon cuore i comandamenti che sono in suo potere, senza omettere nulla, e così, al momento della preghiera, chieda la scienza a Dio che dona a tutti semplicemente e senza fare discriminazioni; che egli chieda a Dio senza esitare e senza lasciarsi prendere dalle onde dell’incredulità, e questa scienza gli si darà donata”. (Trattato sui Pensieri .26)
4) Evagrio e Ignazio

Nel analizzare la realtà del discernimento all’interno dei testi di Evagrio, emergono non pochi punti di contatto con il pensiero di Sant’Ignazio di Loyola e la sua esperienza sul discernimento espressa negli Esercizi Spirituali. Vediamo sinteticamente come Ignazio abbia ripreso alcuni dati essenziali del pensiero evagriano, e come su altri punti si sia invece distanziato attraverso uno sviluppo teologico e spirituale più maturo e aderente alla realtà.
Punti in comune: 

1)Distinzione dei pensieri
“presuppongo che in me ci siano tre tipi di pensieri: uno, mio propri; e altri due che provengono dal di fuori, uno dallo spirito buono e l’altro dallo spirito cattivo”(Esercizi n.32)
2)Ruolo fondamentale dell’intelletto: 
“Poiché in tutti gli esercizi spirituali che seguono ci serviamo di atti dell’intelletto ragionando e di quelli della volontà desiderando, teniamo ben presente che negli atti della volontà, quando oralmente o mentalmente parliamo con Dio, si richiede da parte nostra un rispetto maggiore che quando ci serviamo dell’intelletto intendendo”.(Esercizi n.3)
Sviluppo ignaziano: 
1)Ignazio presenta la realtà dell’uomo nella sua forma più complessa e articolata, colmando alcune semplificazioni tipiche del pensiero evagriano.
2)Per Ignazio la fede nell’Incarnazione diventa chiave di lettura per tutto il processo spirituale, superando così il rischio di intellettualismo e di divisione tra anima e corpo.
Bibligrafia
Bertrand D., “Il ruolo dell’intelligenza nella vita spirituale: Ignazio di Loyola e Evagrio Pontico”  in : Ch. Bernard, L’Antropologia dei maestri spirituali, Edizioni paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991, 95-103.
Bunge G.,  Paternité spirituelle. La gnose chrétienne chez Évagre le Pontique, Bégrolles-en-Mauges, Abbaye de Bellefontaine 1994.
Contreras E., "Evagrio Póntico: su vida, su obra, su doctrina", Cuadernos Monásticos 11 (1976) 83–95.
Driscoll J., Step to spiritual perfection: studies on spiritual progress in Evagrius Ponticus, Newman Press, New York 2005.
Guillaumont A., Les Kephalaia d’Evagre le Pontique et l’historie de l’origenisme chez le Grecs et chez le Syriens, Editions du Seuil, Paris 1962.
Levasti A., "Il più grande mistico del deserto: Evagrio il Pontico", Rivista di Ascetica e   Mistica 13 (1968) 242–64.
Marsili S., Giovanni Cassiano e Evagrio pontico: dottrina sulla carità e contemplazione, Herder, Roma 1936.
Pontico Evagrio, La preghiera (a cura di Vincenzo Messana), CittàNuova, Roma 1994.
Pontico Evagrio, Trattato pratico sulla vita monastica (a cura di Lorenzo Dattrino), CittàNuova, Roma 1992.
Pontico Evagrio, Gli otto spiriti della malvagità e sui diversi pensieri della malvagità, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 1996.
Sorsoli C. –Dattrino L.,  “Evagrio”, in Dizionario Enciclopedico di Spiritualità II,  978-979.
Siti web
-http://www.monasterovirtuale.it/evagriopontico.html

-http://www.scuolaspiritualità.it/testi.html
- http://it.wikipedia.org/wiki/Evagrio_Pontico
� http://it.wikipedia.org/wiki/Evagrio_Pontico


� Cf. Pontico Evagrio, Gli otto spiriti della malvagità e sui diversi pensieri della malvagità, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 1996, p. 12.


� In particolare Sant’Antonio abate.


� Interessante a questo proposito è lo studio che fa Lorenzo Dattrino, nell’Introduzione all’opera di Evagrio “Trattato Pratico sulla vita monastica”, dove evidenzia gli elementi di continuità tra il pensiero del monaco e quello di Origene, dal quale egli riprende la struttura tripartita dell’intelletto umano, e le novità che caratterizzano il pensiero evagriano. Cf.  Pontico Evagrio,Trattato pratico sulla vita monastica (a cura di Lorenzo Dattrino), CittàNuova, Roma 1992, pp. 22-30. 


� Cf. Pontico Evagrio, Gli otto spiriti della malvagità e sui diversi pensieri della malvagità,  pp. 14-15.


� Ivi, p. 21.


� Ivi, pp. 24-25.


� I testi utilizzati qui fanno riferimento alle traduzioni in lingua italiana delle opere di Evagrio, “Trattato sulla preghiera” e “Trattato sui pensieri”. Cf. Pontico Evagrio, La preghiera (a cura di Vincenzo Messana), CittàNuova, Roma 1994; Pontico Evagrio, Gli otto spiriti della malvagità e sui diversi pensieri della malvagità, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 1996.


�Cf. Bertrand Dominique,  “Il ruolo dell’intelligenza nella vita spirituale.  Evagrio Pontico e Ignazio di Loyola” , in  Ch. Bernard, L’Antropologia dei maestri spirituali, Edizioni paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991, pp. 95-103.








11

