PONTIFICIA UNIVERSITÀ gregoriana

ISTITUTO di SPIRITUALITÁ
ROMA

La Spiritualità del Medioevo
(VI-XII SECOLO)
di Jean Leclercq
· lavoro di sintesi e commento critico -
Studente:                                                                     Professoressa:

Davide Barazzoni                                                       Donna Orsuto

ANNO ACCADEMICO 2007/2008

INTRODUZIONE

Dovendo presentare in questa sede un lavoro di sintesi del manuale da me scelto, La Spiritualità del Medioevo (VI-XII SECOLO) di J. Leclercq, e data la vastità delle tematiche che esso affronta, ho pensato di strutturare il mio elaborato seguendo una linea tematica, facilmente rilevabile all’interno del libro, che potesse abbracciare tutto il periodo storico analizzato, e far emergere le caratteristiche essenziali della spiritualità medioevale. Questa linea tematica è il fenomeno del monachesimo occidentale così come si è andato via via sviluppando nel corso dei secoli, fino al XII secolo. 
Più in particolare vedremo quali sono state le figure di rilievo, all’interno del panorama cristiano, che hanno saputo interpretare al meglio le esigenze del loro tempo, dando nuova forma e nuove strutture a quello che per tutti è considerato come il modello del monachesimo occidentale e cioè il monachesimo benedettino. Questo, così come ci viene presentato nella Regola di San Benedetto agli inizi del VI secolo, è rimasto pressoché invariato nei suoi contenuti essenziali, assumendo nel tempo svariate forme di applicazione e di vita comunitaria a seconda delle circostanze storiche e spirituali.

Vedremo anzitutto la figura di Gregorio Magno, e il suo contributo essenziale per tutta la spiritualità del medioevo, per poi passare al monachesimo irlandese, con  le sue due figure di riferimento quali San Patrizio e San Colombano. 
Affronteremo poi il rinnovamento monastico avviato nel X secolo in tutt’Europa, che vede tra i protagonisti principali  il monastero di Cluny. 
Quasi contemporaneamente nascono nuovi ordini monastici a carattere più eremitico, che fanno capo a due grandi figure della spiritualità d’ inizio millennio, che sono: San Romualdo e l’ordine dei camaldolesi e San Bruno e l’ordine dei certosini. 
Infine tratteremo dell’ultimo grande ordine monastico di epoca mediovale cioè l’ordine dei cistercensi che ha come fondatore San Bernardo, la cui spiritualità sintetizza e riprende tutta l’esperienza monastica vissuta fino a quel momento.   
SAN GREGORIO e la sua opera spirituale
La sua persona

San Gregorio Magno papa, è certamente da considerarsi la figura spirituale di riferimento per tutto il periodo storico da noi analizzato che notoriamente rientra sotto il nome di “ basso medioevo” (VI-XII sec d.C.). Egli, nonostante per molti versi vada considerato come una di quelle figure fortemente legate all’età patristica, attraverso le sue opere e la sua dottrina ha caratterizzato e influenzato gran parte della spiritualità del medioevo, lasciando così nella storia della Chiesa una traccia indelebile della sua opera. 

La prima cosa che si deve dire riguardo a Gregorio è che egli era un monaco e cercò di vivere come tale fino all’ultimo giorno della sua vita. Forse proprio per questo egli ha saputo interpretare, come pochi altri, il suo tempo, mettendo a servizio di tutta la Chiesa la sua esperienza di comunione e preghiera fatta insieme ai suoi monaci e diventata per secoli punto di riferimento per molti cristiani: si può dire che la dottrina si san Gregorio è lo specchio della sua vita.
Le sue opere

La sua opera scritta è molto varia: 
- comprende innanzitutto numerose lettere, redatte in larga parte di sua propria mano;

- diverse opere di commento ai testi biblici, tra cui le più complete sono quella sul libro di Giobbe (Moralia su Giobbe) e le omelie riguardanti il libro di Ezechiele.

- quattro libri dei Dialoghi di stile più popolare e meno accurato.

- e infine l’opera più importante di Gregorio che è la Regola Pastorale indirizzata a tutti i vescovi, sintesi perfetta di dottrina e consigli pratici su come poter svolgere il ministero di pastore nel migliore dei modi.
I tre ordini e le due vite

Gregorio scrisse dunque per tutti, la gente del popolo, i monaci, il clero, adottando un carattere pastorale, capace di coinvolgere qualsiasi uditorio. Egli ha ben presente le distinzioni di questi tre ordini di vita presenti nella società medioevale e cerca di descriverne le caratteristiche e i percorsi da seguire per arrivare alla santità. Riprendendo il brano del vangelo di Luca dove si parla di Marta e Maria, egli individua le due vite possibili per il cristiano: la vita attiva che consiste nel “dare il pane a chi a fame, insegnare parole di sapienza agli ignoranti, correggere chi è nell’errore, prendersi cura dei malati” e così via; e la vita contemplativa che consiste nel “conservare, con tutto il cuore, la carità verso Dio e il prossimo, astenendosi però da una azione esteriore, e dedicandosi unicamente a desiderare il Creatore”
.

In realtà in una vision e più ampia, e anche più frequente in san Gregorio, le due vite indicano due tipi di attività che devono trovarsi presenti in ciascuna delle due condizioni di vita: l’una è l’attività ascetica e l’altra l’attività di preghiera, che in ogni persona assumono sfumature diverse a seconda della vocazione e della sensibilità; L’equilibrio tra le due si realizza per la maggior parte di loro sotto forma di un esercizio alternato.

La sua dottrina spirituale

La sua dottrina spirituale si potrebbe definire una mistica della visione: più che in termini di unione, egli si esprime in termini di conoscenza. Nei suoi scritti si tratta sempre di una fede e di una preghiera pure, silenziose, spoglie, che vanno direttamente alle realtà sublimi e nascoste che costituisco l’unico loro oggetto. Nella sua ricerca di totale purezza, san Gregorio combatte l’illusione che porta ad un ritorno su se stessi e sulle sensazioni; egli fa luce su tutti i problemi posti all’anima dalla ricerca della perfezione e dell’unione con Dio. Per la sua semplicità, l’assenza di gusti speculativi, si trova anticipatamente in accordo con i bisogni dei popoli nuovi che vanno formandosi dal mondo barbaro in seguito alle invasioni e per questo poi egli diverrà il padre spirituale del medioevo latino.
IL MONACHESIMO IRLANDESE (San Patrizio e San Colombano)
San Patrizio

Certamente la figura di riferimento del monachesimo irlandese
 è San Patrizio. Egli era nativo del nord-ovest delle provincie romane della Britannia e dopo aver trascorso alcuni anni in Irlanda come prigioniero dei pirati, ritornò in questa terra in veste di vescovo, con alle spalle una formazione monacale ben radicata.  La chiesa che fondò in Irlanda era episcopale e retta da ecclesiastici, ma il monachesimo vi occupò un posto importante. Egli organizzò l’evangelizzazione di questi popoli con l’aiuto di ferventi convertiti, e incoraggiò i suoi preti, pur senza costringerli, a condurre un’esistenza sul tipo di quella monastica. La sua opera è contrassegnata da un duplice carattere: l’orientamento missionario e la rigida ascesi personale. Nonostante i suoi successori non riuscirono a mantenere in seguito questo stile così semplice ed efficace, in ogni caso il santo monaco era vissuto abbastanza a lungo per poter dare una solida costituzione alla sua opera e imprimere al cristianesimo irlandese particolari caratteri che manterrà per lungo tempo.
San Colombano
  

Nasce verso il 563 d.C. in Irlanda in una famiglia semplice e modesta. Poco più che adolescente decide di farsi monaco e a vent’anni emette i suoi primi voti. Spinto da un desiderio di maggior distacco decide di ritirarsi in un luogo solitario nelle terre della Gallia e qui formerà una nuova comunità monastica assieme ad alcuni suoi compagni. Per loro scrive una Regola dei monaci e una specie di codice penale intitolato Regola della comunità. Inoltre per tutti i penitenti scrive due Penitenziali che risentono della “severità” irlandese. Per queste ultime opere il monaco entra in conflitto con i vescovi e i potenti e per questo è costretto ad abbandonare la Gallia e dirigersi verso la Germania per poi stabilirsi ai confini tra Svizzera e Italia dove morirà nel 615.

Dotato di una fede viva e di un temperamento assai austero Colombano trascorse gran parte della sua vita predicando il vangelo e fondando diverse comunità monastiche in molte parti d’Europa. Nelle sue opere, già citate, si possono ritracciare delle tematiche ricorrenti tipiche della predicazione di quei tempi:

· La caducità del mondo e la fragilità dell’animo umano

· “L’umiltà del cuore” come via di perfezione.

· L’amore caritatevole e fraterno verso i più poveri ed emarginati.
Questi insegnamenti sono rivolti soprattutto ai monaci, ai quali egli indica anche una vita austera e ritirata fatta di rinunce e sacrifici. A differenza dei monasteri di tipo “episcopale” fondati da San Patrizio, i quali prestavano i loro servizi presso santuari dispersi nei vari luoghi dell’Irlanda, i monasteri colombaniani dovevano essere comunità di monaci autonome. 

In generale possiamo dire che in Irlanda “l’istituzione monastica raggiunse una popolarità che non ha l’uguale in alcun altro paese né in alcun altra epoca”
 di modo che “la caratteristica più notevole di questo periodo è un estremo entusiasmo per l’ideale monastico”
.
IL RINNOVAMENTO MONASTICO (Cluny, San Romualdo e San Bruno)
A partire dal X sec. d.C. in occidente assistiamo ad una serie di riforme monastiche di vario genere, nate come risposta alle nuove esigenze spirituali e sociali della società di quel tempo e dei monaci stessi. 
Da una parte si vanno costituendo delle associazioni tra monasteri e abbazie che fanno capo ad un monastero-chiave, e che daranno origine poi a dei veri e propri ordini religiosi (tra cui il più importante rimane l’Ordo Cluniacensis, che fa capo al monastero di Cluny in Francia); dall’altra invece c’è chi sente l’esigenza di un maggior distacco dalla vita sociale, e seguendo la via dell’eremitaggio, si rifugia in posti più solitari e deserti dove poter dedicarsi completamente alla preghiera e alla contemplazione, così come fecero San Romualdo e San Bruno con i loro compagni all’inizio del XI sec.
Il monastero di Cluny

Il monastero di Cluny, di matrice benedettina, venne fondato in Borgogna nel 910 e in breve tempo divenne uno dei monasteri di riferimento per tutta l’Europa. Ciò che lo rese così importante ed esemplare fu la “perfezione” raggiunta nell’organizzazione della preghiera. 
Sotto la guida di figure sante, tra cui si ricordano il primo abate, beato Bernone e il secondo, s.Oddone, il monastero raggiunse in pochi anni un’atmosfera spirituale e ascetica equilibrata e “contagiosa” per la popolazione circostante e per gli altri monasteri, che durò per almeno un secolo. 
Al centro della vita dei monaci di Cluny c’era la vita liturgica, pensata e regolata nei minimi dettagli, e insieme la lotta contro ogni forma di male e di degrado, sia dentro che fuori del monastero. Molte delle preghiere e delle forme liturgiche scritte dagli abati che si susseguirono negli anni, si diffusero in tutta Europa e sono pervenute a noi come testimonianza assai preziosa e eloquente della ricchezza spirituale e teologica propria di quei secoli. 
Nessun momento della vita del monaco si sottraeva al dominio della preghiera: dovunque si trovava il monaco di Cluny era occupato nella preghiera. E questa fu la fortuna di quel monastero che per anni costituì il centro spirituale della Francia del decimo secolo, lasciando una traccia indelebile nella storia del monachesimo occidentale.
S.Romualdo


La vita benedettina, come la praticava il monachesimo tradizionale, non escludeva casi particolari di eremitismo. Questa forma “straordinaria”, presente in minima parte fin dalle origini, venne ripresa e ripensata, verso la fine del decimo secolo, da S. Romualdo († 1027), uomo dalla personalità assai vigorosa e determinata. Egli ebbe il merito di ricondurre all’ordine, con l’ipore loro una regola, gli eremiti sparsi qua e là che si davano senza alcun controllo a eccessi di mortificazione eroica e pericolosa. Romualdo e i suoi discepoli non sono mossi tanto da un desiderio di apostolato, come i monaci missionari del nord-Europa, quanto piuttosto da un programma di ascesi. 
Così il santo monaco si rivolgeva ai suoi: “Rimani seduto nella tua cella come in un paradiso; respingi dalla tua memoria tutto quello che è del mondo; vigila suoi tuoi pensieri, come il pescatore quando spia le mosse dei pesci. Lavora alla totale distruzione di te stesso e rimani quieto come un pulcino, felice nel ricevere la grazia dal Signore”
. 

La grande figura di S. Romualdo incarna la definizione di S. Bendetto secondo la quale l’eremita se ne va nel deserto per darsi a “una lotta solitaria”. Egli infatti diceva “la solitudine è come l’oro: dona il Dio vivente a coloro che ne sono assetati”.
Un uomo di tale tempra non poteva restare senza sfera d’influenza. Il suo messaggio si perpetuò in due istituzioni e i monasteri ove esse presero vita diedero il nome a due congregazioni benedettine di tendenza eremitica: quella di Fonte Avellana e quella di Camaldoli.

La prima fu animata da uno degli spiriti più vigorosi del XI secolo S. Pier Damiani (†1072). Questi, come prima opera, scrisse una “vita di S. Romualdo” in cui espose il programma personale che poi incarnò in tutta la sua esistenza.
San Bruno e la Certosa

L’esistenza di San Bruno è tutta racchiusa sotto il segno di un’assoluta e indivisa preferenza accordata a Dio su tutto, in ogni circostanza. Maestro della suola cattedrale di Reims, e dal 1075 cancelliere di questa chiesa, s. Bruno si matiene incorruttibile in mezzo a un ambiente dominato dalla simonia. Tutti lo stimano, è un uomo tranquillo e di una “rara sensibilità” di carattere. Un giorno ardente di amore divino decide con due amici di abbandonare il mondo per vestire l’abito monastico. Si rifugia prima nella foresta di Sechè-Fontain, vicina a Molesme con i suoi due compagni e poi presso il vescovo di Grenoble, Ugo, che lo condurrà in un luogo montuoso e impervio dove si stanzierà, a più di mille metri d’altezza, per condurre una vita separata e austera. Qui egli forma la prima Certosa, comunità costituita da piccole cellette, dove ogni monaco trascorre gran parte del tempo in preghiera e meditazione, ritrovandosi insieme agli altri solo per pochi appuntamenti comuni. Richiamato a Roma nel 1090 dal papa Urbano II, che era stato suo studente a Reims, Bruno viene proposto come arcivescovo di Reggio Calabria, ma rifiutandosi di svolgere questo ministero, si ritira sempre da quelle parti e cerca di formare un’altra Certosa dove poter riprendere lo stile di vita eremitico. Rimarrà in questo monastero fino alla morte che avviene il 6 Ottobre del 1101.

A differenza degli altri eremiti del suo tempo, Bruno, nella sua esistenza e nel suo insegnamento, non dà alcun posto alla predicazione e al servizio attivo alla Chiesa. Egli è l’uomo del silenzio, della preghiera incessante e della contemplazione.


La sua opera venne portata avanti dai suoi successori, ma il primo che riuscì a dare una regola precisa al nuovo ordine eremitico fu Guigone, quinto successore di San Bruno, che tra il 1121 e il 1128 scrisse le Cosuetudines per i suoi monaci. Egli per la stesura di queste consuetudini si serve dei documenti legislativi, usati dalla tradizione benedettina e camaldolese; nel prologo fa anzi un esplicito riferimento a San Girolamo, alla Regola di San Benedetto e ad altri scritti autentici. 

Vediamo alcuni elementi caratteristici di queste consuetudini, propri della spiritualità della Certosa e quindi di San Bruno:

· Si richiama alla semplicità delle cerimonie e del ufficio divino, andando all’essenziale della preghiera.
· Fissare lo sguardo sui propri limiti facendo nascere il desiderio di Dio e del suo amore misericordioso.

· Vivere nell’umiltà e nella povertà più assoluta, sviluppando l’amore per la propria cella.

· Non venir mai meno alla volontà di salvare i fratelli amandoli, facendosi loro vicino con la preghiera e le opere di penitenza.

Ciò che sta alla base della vita del certosino non è dunque l’isolamento e la fuga dalle cose del mondo ma piuttosto una solitudine attiva e laboriosa, abitata dalla preghiera e dall’ascesi per poter raggiungere Dio e condurre a Lui il maggior numero di fratelli.

SAN BERNARDO E L’ORDINE CISTERCENSE
La spiritualità monastica del medioevo occidentale trova il suo sviluppo nell’ordine cistercense. Perciò è opportuno parlarne per ultimo: essendo un punto di arrivo non se ne può infatti capire appieno il significato senza aver prima visto tutto il movimento che lo prepara nell’ambiente religioso ad esso contemporaneo.

Tre personaggi sono all’origine del’ordine cistercense: s. Roberto, che, dopo aver fondato Citeaux nel 1098, ritornerà all’abazia benedettina di Molesmes; s. Alberico, che gli successe come priore nell’abazia di Citeaux; s. Stefano Harding, che gli succederà e morirà nel 1134. Su questa “scia di santità” si inserisce la persona e l’opera di San Bernardo che diventerà la personalità di riferimento per tutto l’ordine cistercense.
San Bernardo


Egli arriva al monastero di Citeaux nel 1112 e trova in questo luogo di preghiera il posto ideale per mettere a frutto le sue molte doti e la sua personalità profonda. Molte cose si potrebbero dire sulla figura di San Bernardo sia riguardo alla sua vita pienamente imbevuta del mistero di Cristo, sia riguardo ai suoi scritti, veri e propri trattati di teologia che nella loro immediatezza e profondità non lasciano spazio a ripensamenti e dubbi. 
Egli è l’uomo dell’ascesi e della preghiera, ma insieme uomo di azione e efficacia; fisicamente molto fragile e spesso malato, intorno a sé diffondeva sicurezza e serenità; pensatore intelligente e infaticabile, viveva la sua vita di monaco nell’umiltà e nella povertà assoluta. Tutte queste caratteristiche tentano di descrivere l’ampiezza e la grandezza di quest’ “uomo di Dio”, considerato da tutti come un santo prima ancora di morire. 
Il suo percorso spirituale, espresso nei suoi scritti, si potrebbe definire come un “ritorno a Dio”, attraverso un itinerario che conduce dal peccato alla gloria, dalla conoscenza di sé al possesso di Dio: una tendenza unica, un unico peso d’amore assicura la continuità di questo pellegrinaggio tutto interiore.

Il primo atteggiamento che Bernardo propone in uno dei suoi primi trattati (i gradi dell’umiltà),  è quello dell’umiltà. Essa per il monaco consiste  in una realissima conoscenza di sé, per la quale l’uomo appare spregevole ai suoi propri occhi; fa prendere conoscenza all’uomo di tutto quanto vi è in lui di ancora carnale, misero, incline al peccato. Ma l’umiltà è anche dono di Dio e come tale è conoscenza feconda, una compunzione nata dal timore dal desiderio e dall’amore. Infine l’umiltà è fonte di carità che ci permette di accogliere l’altro senza pregiudizi o sentimenti di superiorità sapendoci peccatori come lui, e entrambi salvati dalla misericordia di Dio.

Riguardo all’influenza di Bernardo per la vita dell’ordine cistercense dobbiamo riferirci ad uno dei suoi scritti meno conosciuti ma assai importanti che è “Sul precetto e la dispensa”; egli qui elabora una vera dottrina sulla carità monastica. In essa mostra che l’obbligo della Regola è ordinato e subordinato al primato della carità. Egli considerava la vita monastica in genere, e la vita cistercense in particolare, come unicamente contemplative, ordinate cioè alla preghiera nella penitenza.

Durante tutta la sua vita Bernardo ha lottato perché il programma cistercense si conservasse nella sua originaria purezza e perché si osservassero le istituzioni dell’ordine.

Per la sua personalità forte e per le singolari grazie ricevute, Bernardo riflette pienamente la sua epoca. In lui si ritrova, nella sua espressione più perfetta, tutto quanto già esisteva prima di lui e intorno a lui. Tutte le sue opere sono dei capolavori, e i suoi esempi esercitano una forte attrattiva. Grande è l’influenza, in vita e dopo, tra quelli che l’hanno conosciuto e letto, nell’ordine cistercense e nella Chiesa intera.
COMMENTO CRITICO


Lo studio condotto dal professor Leclercq riguardo ai primi secoli del Medioevo è certamente uno dei più completi e chiari. Egli infatti ha saputo integrare e sintetizzare le molteplici correnti spirituali proprie di questo tempo, fornendo una chiave di lettura per questi secoli assai complessi e variegati.


Da apprezzare è anche il continuo riferimento alla spiritualità della vita laicale che si è andata via via sviluppando fin dai primi secoli e che noi per motivi di sintesi non abbiamo potuto analizzare.


Un altro aspetto interessante, ma che costituisce anche un limite, è l’intreccio continuo tra la storia propria delle figure più importanti di quel tempo e la loro spiritualità. Infatti se per alcuni personaggi lo studioso è riuscito nell’intento di presentare la loro esperienza spirituale radicata nelle trame della storia, in altri casi si fatica a seguire il percorso compiuto tra citazioni opere proprie del santo, testimonianze di autori contemporanei e studi fatti in seguito; in pratica si perdono un po’ i punti di riferimento storici e rimane solo una spiritualità non ben sviluppata.


Nel complesso la lettura di questo manuale si è rivelata assai utile e fruttuosa, capace di fornire un quadro complessivo dell’epoca medioevale che va da Gregorio Magno a Bernardo di Chiaravalle, e facendoti gustare le molteplici forme con cui lo Spirito di Dio si è incarnato nella storia del Medioevo, riflettendo con variegati colori quell’unica Luce capace di illuminare tutti gli uomini che Gesù Cristo nostro Signore. 
� In Ez. , II, 2, 8.


� Quando parliamo del monachesimo irlandese sviluppatosi nei secoli VI-VII, dobbiamo far riferimento non solo al paese che oggi porta questo nome, ma all’insieme delle regioni vicine a quest’isola e che erano abitate dai celti.





� Da non confondere con S. Colombano abate di Iona, anche se le loro vite sono spesso confuse nelle fonti antiche.


� Ryan J., Irish Monasticism, Dublin 1931, p.167.


� Ivi, p.186.


� Bruno di Querfurt, Vita quinque fratrum, c. 32, MGH, Sanctorum, p. 738.





PAGE  
3

