Dispense di

STORIA DELLA FILOSOFIA

Prof. Alessandro Pertosa

2020-2021



1. FILOSOFIA ANTICA E MEDIEVALE

1. La nascita della filosofia

Secondo la tradizione, sembra che i creatore del termine "filosofia" (che alla lettera
significa “amore per i sapere”) sia stato Pitagora. Per la concezione dell’epoca il
possesso della sapienza, cioe del vero certo e totale, era supposto possibile solo agli dei,
mentre per 'uomo era possibile solamente una tendenza alla sapienza.

La filosofia ¢ sorta intorno al sesto secolo avanti Cristo nelle antiche colonie greche e
poi si ¢ sviluppata nella Grecia classica, presentandosi come modalita di pensiero
assolutamente nuovo ed originario e plasmando la visione del mondo dell’intera civilta
occidentale, che ha preso una direzione completamente differente da quella orientale.

Non sono in verita mancati tentativi di far derivare la filosofia dall’oriente, ma i popoli
orientali, con i quali 1 greci erano entrati in contatto, possedevano una forma di
“sapienza” fatta soprattutto di convinzioni religiose e di miti e non di una scienza
tilosofica basata sulla pura ragione (sul “logos”). Possedevano cio¢ un tipo di sapienza
analoga a quella che possedevano i Greci prima di creare la filosofia.

Maggiori contributi sono stati ~ arrecati dagli orientali nell’ambito di alcune
conoscenze scientifiche: la matematica e geometria dagli egiziani, 1’astronomia dai
babilonesi, I’alfabeto dai fenici, ma tali conoscenze avevano scopi soprattutto pratici,
mentre i Greci hanno saputo trasformarle in teorie razionali organiche e sistematiche.

Quindi, mentre la sapienza orientale era essenzialmente religiosa e fondata sulla
tradizione, la filosofia greca ¢ invece ricerca e, come tale, nasce da un atto di liberta di
fronte alle tradizione e alle credenze tramandate ed accettate o imposte. Mentre in
oriente i sapere era patrimonio di una casta privilegiata (sacerdotale), in Grecia la
filosofia era a portata di ogni uomo, perché ogni uomo ¢ "animale razionale" (Aristotele).

Per capire i sorgere e lo sviluppo della filosofia di popolo e di una civilta ¢ utile fare
riferimento all’arte, alla religione e alle condizioni socio-politiche di quel popolo e di
quella civilta.



Anteriormente alla nascita della filosofia 1 poeti ebbero, presso i Greci, grande
importanza nell’educazione e nella formazione spirituale dell’'vomo, specialmente i
poemi di Omero e di Esiodo.

In essi, pur cosi ricchi di immaginazione e di eventi fantastici, si trova altresi un senso
dell’armonia, della proporzione, del limite e della misura. Di rilievo ¢ anche ’arte della
motivazione, costante nei poemi omerici. Omero non silimita a narrare una serie di fatti
ma ne ricerca anche le cause, le ragioni, 1 perché (sia pure alivello mitico-fantastico).

Questa produzione poetica apri la strada alla successiva cosmologia filosofica, che
cerchera con la ragione, e non piu con la fantasia, i "principio primo" da cui tutto si ¢
generato.

La religione pubblica greca ¢, in sostanza, una forma di «naturalismo». Come naturalistica
fu la religione pubblica greca, cosi «naturalistica» fu la prima filosofia greca.

Inoltre, i Greci non ebbero libri sacti o comandamenti religiosi frutto di una rivelazione
divina. Di conseguenza la loro religione non fu di tipo assolutistico-dogmatico né vi fu
una casta sacerdotale potente e autoritaria. Tutto cio lascio ampia liberta al pensiero
tilosofico, che non trovo nella religione ostacoli insuperabili.

Ma la religione pubblica non fu sentita da tutti i Greci come soddisfacente. Per tale
motivo si svilupparono, presso cerchie e sette ristrette, i culti dei "misteri", specialmente
1 misteri orfici, dal poeta tracio Orfeo. L’orfismo introduce nella civilta greca un nuovo
sistema di credenze ed una nuova interpretazione dell’esistenza umana.

Mentre la religione pubblica riteneva I’uomo mortale, I’orfismo proclamava I’immortalita
dell’anima, preesistente all’Tuomo come principio divino e caduta in un corpo a causa di
una colpa originaria. Attraverso la metempsicosi 1’anima si reincarna di volta in volta di
una serie di corpi, fino a che, grazie al comportamento virtuoso dell’uomo nel quale da
ultimo si ¢ incarnata, ’anima ne esce purificata e ritorna presso gli dei.

In base all’idea della colpa, del castigo, dell’espiazione e del premio, I’orfismo viene a
concepire I'uomo secondo uno schema dualistico che contrappone i corpo all’anima.
Luomo vede per la prima volta la contrapposizione in sé di due principi in lotta fra di
essi:’anima (1 principio divino) e i corpo (tomba ed espiazione dell’anima).



Si incrina cosi, anche sul piano della credenza religiosa, la visione naturalistica: I'uomo
comprende che alcune tendenze legate al corpo sono da reprimere e la purificazione

diviene lo scopo del vivere.

L’orfismo anticipa dunque, rispetto all’originario naturalismo, una serie di importanti
sviluppt della filosofia greca, influenzando il pensiero di Pitagora, di Eraclito, di
Empedocle e soprattutto di Platone.

Per quanto concerne le condizioni socio-politiche ed economiche che favorirono i
sorgere della filosofia, va posto I’accento sulla liberta politica di cui beneficiarono i greci
rispetto ai popoli orientali.

Nel clima diliberta individuale e collettiva delle polis greche fiorirono i confronti fra le
idee e quindila cultura, le arti e, appunto, la filosofia. Anzi, la filosofia nacque prima
nelle colonie, in quelle dell’Asia minore e poi dell’Italia meridionale, poiché le colonie,
con la loro operosita e i loro commerci, raggiunsero per prime il benessere e, a causa
della lontananza dalla madrepatria, poterono per prime darsi libere istituzioni. In seguito
la filosofia si diffuse nella stessa Grecia, soprattutto ad Atene.

I connotati essenziali della filosofia antica.

Fin dal suo primo nascere la filosofia presento tre connotati principali relativamente al

contenuto, al metodo, allo scopo.

CONTENUTO: i sapere cui il filosofo si rivolge non ¢ un sapere settoriale (come per le
scienze particolari) né la conoscenza di una parte della realta, ma vuole indagare e
spiegare la totalita delle cose, ossia tutta la realta nella sua interezza e compiutezza.
L’oggetto di tale sapere ¢ definito con i termine greco di «aleteia» (il non essere
nascosto), che traduciamo col termine «verita».

La verita ¢ 1 tutto, la totalita, cio¢, come verra definito, ¢ I’essere, la realta in generale,
ossia tutto cio che ¢, I’insieme di tutte le cose e di cio che esse hanno in comune e da cui
hanno avuto origine.

L’ontologia ¢ quel particolare campo della filosofia che, appunto, indaga 1’essere, cioc la
realta in generale. La domanda dei primi filosofi ¢ infatti: «quale ¢ 1 principio di tutte le

coser»



Rispondendo al bisogno di conoscenza insito nell’'uomo, la filosofia, specie quella delle
origini, si propone di spiegare globalmente la realta, ricercandone i principi generali e
non accontentandosi di osservare come stanno le cose ma cercando di capire il «perché»
delle cose stesse.

In particolare, la filosofia sorge quando la spiegazione della realta non viene piu basata
sul mito o sugli dei, ma quando si distacca dal mito. La filosofia degli inizi cerca i
principio di tutte le cose all’interno della natura, ossia del mondo, dell’'universo nel suo
complesso.

METODO: la filosofia mira ad essere spiegazione puramente razionale di quella totalita
che ha come oggetto. Cio che vale in filosofia non ¢ il discorso narrativo, il raccontare,
ma il discorso argomentativo secondo ragione, la motivazione logica, il dogos.

Non basta alla filosofia raccogliere esperienze, ma deve andare oltre le esperienze per
trovarne la causa o le cause con la ragione. Le dottrine filosofiche sono dunque un
prodotto della ragione e, lungi dalla pretesa di essere verita dogmatiche, indiscutibili, si
sottopongono alla discussione, alla critica e alla confutazione, per essere sostituite con
altre dottrine che la ragione mostri pitt convincenti.

In tal modo la filosofia si distingue sia dal mito sia dalla religione, poiché mito e religione
non sono i frutto della pura ragione, bensi costituiscono elementi di ispirazione o
rivelazione, in quanto tali non sottoposti a dibattito o critica.

Aristotele chiamo «teologi» 1 narratori di miti come Omero ed Esiodo, mentre chiamo
«fisiciy 1 primi filosofi, cioe studiosi della natura (in greco «physisy): anche se quei primi
filosofi per physis intendevano non soltanto una parte o un aspetto dell’essere, cioe la
natura fisica del mondo, mala totalita dell’essete stesso, cioe la totalita della realta, anche
quella non fisica.

SCOPO: puro desiderio di conoscere e di contemplare la verita.

I temi fondamentali della filosofia antica

Dapprima la totalita della reale fu vista come «physis» (natura) e come cosmo; quindi
I’originario problema filosofico fu quello cosmologico, col sorgere percio della filosofia
della natura.



Come nasce 1 cosmo? Quali sono le forze che agiscono in esso? Questi furono i
problemi che si posero i primi filosofi, detti appunto «fisici» o naturalisti o cosmologi.

Poi, con i sofisti, il quadro muta. Diviene inattuale il problema del cosmo e 1’attenzione
si concentra sull’'uomo e sulla sua specifica natura e virta. Nascera cosi la teoretica e la
tilosofia morale.

Le grandi costruzioni sistematiche del quarto secolo a.C.,, cio¢ 1 grandi sistemi filosofici
di Platone e di Aristotele, arricchiranno ulteriormente la tematica filosofica.

Platone scoprira e cerchera di dimostrare che la realta, o I’essere, non ¢ di un unico
genere e che oltre al mondo sensibile esiste anche una realta trascendente i sensibile,
scoprendo quindi quella che piu tardi sara chiamata «metafisica» (che indaga cio¢ quelle
realta che trascendono le realta fisiche e che si colgono solo con la ragione e non anche
attraverso 1 sensi).

2. I filosofi naturalisti.
La scuola di Mileto: Talete, Anassimandro, Anassimene,
FEraclito

Per ’interesse nei confronti della natura, i primi filosofi sono stati definiti “fisici”, ovvero
“filosofi naturalisti”’, perché hanno ricondotto il principio primo della realta, concepito
come causa generale di tutte le cose, ad un comune elemento naturale. Il termine greco
physis viene abitualmente tradotto con nafura, ma essa non va intesa soltanto come
complesso dei fenomeni che formano i mondo naturale, bensi anche come fondamento
ed essenza della natura medesima, come sua intima organizzazione di fondo.

Principio primo in greco si dice "arché". I termine arché possiede tre significati:

1. cio da cui tutte le cose derivano: Iorigine e la causa di tutte le cose;

2. cio che permane identico anche quando nelle cose si verificano modificazioni: ¢
I’elemento basilare che tutte le cose hanno in comune, la loro comune sostanza, il
fondamento del tutto;

3. cio che continua a rimanere immutato: 'unita da cui tutto viene e a cui tutto
ritorna.



Talete

Talete ¢ i pensatore che, secondo la tradizione, ha dato inizio alla fillosofia greca. Non
risulta che abbia scritto libri. Conosciamo il suo pensiero solo attraverso la narrazione
orale.

E stato I'iniziatore della filosofia della physis poiché per primo affermo che esiste un
principio originario unico, causa di tutte le cose, ed individuo tale principio nell’acqua,
influenzato in tal senso dalla constatazione che "il nutrimento di tutte le cose ¢ umido".

I’acqua di Talete non va interpretata come elemento sensibile, ma come simbolo del
principio primo, volto a rappresentare cio che ¢ comune in tutte le piu diverse cose.

Talete € un naturalista nel senso antico del termine e non un materialista nel senso
moderno. Tant’¢ che I’acqua come principio ¢ stata concepita da Talete come principio
vitale di natura divina.

Anassimandro

Discepolo e successore di Talete, visse a Mileto dal 610 al 545 a.C. Egli non ritiene
I’acqua un principio ma un qualcosa di gia di derivato. Individua invece i principio
(arché) nell” “apeiron” (allalettera "senzalimiti").

Si tratta di un principio piu astratto. Non si riferisce ad un elemento naturale, ma designa
cio che ¢ inesauribile e quindi infinito ma anche indefinito.

Per Anassimandro il principio, 1 sostrato di tutte le cose, ¢ dunque I’infinito
indeterminato, ritenendo impossibile che da un elemento naturale determinato traggano
origine tutti gli altri fra di essi assai diversi.

Le determinazioni si producono in seguito, col derivare delle cose determinate dal
principio primo, infinito nello spazio, cio¢ quantitativamente, ed indefinito
qualitativamente, come un magma indistinto da cui trovano poi origine tutte le cose
determinate.

L’apeiron ¢ un principio divino perché indistruttibile ed eterno. In quanto infinito ed
llimitato, il principio non ammette né una fine e neppure un inizio.

Gli antichi dei invece erano immortali ma non eterni poiché nascevano.



Anassimene

Visse anch’egli a Mileto, nel sesto secolo avanti Cristo, e fu discepolo di Anassimandro.
Ci restano frammenti di una sua opera sulla natura.

Anassimene ritiene che i principio primo debba si essere infinito ma non indeterminato
come per Anassimandro. Egli individua questo principio nell’aria, tornando quindi ad
identificarlo con un elemento naturale.

L’aria ¢ pensata come aria infinita, sostanza aerea illimitata. Considera I’aria un principio
che, rispetto all’apeiron di Anassimandro, permette di dedurre in modo piu logico e
razionale la derivazione daessa di tutte le cose.

Infatti, per la sua natura estremamente mobile, 1’aria si presta assai di piu ad essere
concepita come perenne movimento e come causa dell’origine e trasformazione delle
cose: le cose derivano dal processo continuo di condensazione e rarefazione dell’aria.
Iaria condensandosi si raffredda e diventa acqua e poi terra; rarefacendosi e dilatandosi
si riscalda e diventa fuoco.

Eraclito

Visse ad Efeso anch’essa, come Mileto, colonia greca nell’Asia minore sulla costa ionica,
all’incirca fra il 550 ed il 476 avanti Cristo. Scrisse un libro intitolato "Sulla natura", di cui
ci sono pervenuti numerosi frammenti, con uno stile volutamente oscuro ed oracolare,
riservato solo ai sapienti.

Eraclito parte dalla constatazione del generale divenire delle cose (cioe del loro continuo
trasformarsi). Egli scrive: "Tutto scorre” (in greco “panta rhei”). "Non si puo scendere
due volte nello stesso fiume perché ¢ sempre diversa [’acqua che vi scorre”.

Come per Anassimandro, anche per Eraclito le cose nascono per effetto del continuo
passare da un contrario all’altro: le cose fredde si riscaldano, quelle calde si raffreddano,
le cose umide si dissecano, quelle secche si inumidiscono, i giovane invecchia, i vivo
muore, ma da cio che muore rinasce ad un’altra vita, e cosi via.

Anassimandro aveva pensato che I’incessante contrapposizione dei contrari intaccasse in
qualche modo l'unita della realta e percio aveva ritenuto che i contrari si risolvessero di
volta in volta nel comune e unitario infinito-indefinito (apeiron) da cui derivavano.



Ma per Eraclito solola gente comune puo pensare, ingenuamente che un contrario possa
esistere senza l'altro. In realta ciascun contrario ¢ strettamente legato al suo opposto.
Anzi, solo nella reciproca relazione i contrari acquistano significato.

Non si puo comprendere i bene se non in contrapposizione al male; i giorno in
contrapposizione alla notte; la salute in opposizione alla malattia; la vita in
contrapposizione alla morte e viceversa.

Eraclito ha posto i fuoco come principio primo che spiega unitariamente I’incessante
divenire, I'incessante trasformazione delle cose, che deriva dalla contrapposizione dei
contrari. Per Eraclito i fuoco ¢ piu adatto dell’aria di Anassimene a spiegare il generale
divenire: tutte le cose sono trasformazione del fuoco.

Se ci si ferma all’apparenza, 1 mondo puo sembrare caos e disordine, ma in realta i
saggio comprende 1'unita degli opposti ed il mutarsi di un opposto nell’altro. F anche
questa una concezione dialettica (conflittuale) del divenire: in superficie una continua
contrapposizione, una continua guerra tra gli opposti, ma nel fondo unaloro sottostante
unita.

Pitagora e la scuola pitagorica

Pitagora nasce a Samo nel 570 a.C., isola del Mar Egeo, dove viene a conoscenza della
filosofia della scuola di Mileto.

E difficile distinguere le dottrine di Pitagora da quelle dei suoi discepoli poiché i suoi
insegnamenti erano segreti. Si preferisce percio patlare, in generale, di Scuola pitagorica.

I filosofi di Mileto avevano cercato il principio della natura e delle cose in una sostanza
particolare, in un elemento naturale. Con Pitagora la ricerca filosofica si affina
notevolmente.

Infatti 1 pitagorici, pit che rivolgersi a sostanze materiali, come 1’acqua, 1’aria, 1 fuoco,
per cercarvi la radice da cui tutte le cose provengono e di cui tutte sono fatte, si

rivolgono piuttosto alla forma delle cose ed indicano nel "numero" i principio primo
della realta.

A prima vista questa teoria puo stupire. In realta deriva dall’osservazione che in tutte le
cose esiste una regolarita matematica, ossia numerica.



Infatti 1 numero esprime:
1. il rapporto di proporzione esistente frale cose;
2. I’elemento comune di tutte le cose, poiché tutte sono misurabili.

Dire che dai numeri derivano tutte le cose significa dire che tutte le cose e tutte le
relazioni fra di esse sono esprimibili attraverso determinazioni numeriche, attraverso
numeri. Il numero assume pertanto la funzione di principio primo, di arché.

E il numero che rende intelligibile (comprensibile) la realta delle cose in quanto ne rivela
la struttura quantitativa e geometrica.

Se la sostanza della realta ¢ i numero, le opposizioni tra le cose equivalgono allora ad
opposizioni tra i numeri. Il numero si divide in pari e dispari e quindi anche la realta si
divide in due parti, I'una corrispondente al pari e I’altra al dispari.

I numeri pari, essendo illimitati, cio¢ divisibili per due all’infinito, senza limite, sono
imperfetti perché incompiuti (per gli antichi Greci 'infinito illimitato ¢ imperfetto in
quanto indefinito, indeterminato). I numeri dispari invece, essendo limitati, cioc
delimitati da un resto quando vengono divisi in due parti, sono perfetti.

3. Gli eleati e Ia scoperta dell’essere

Senofane

Nato nella colonia ionica di Colofone intorno al 570 a.C., emigra nelle colonie italiche
della Magna Grecia, in Sicilia e nell’Italia meridionale, avendo avuto qualche contatto
anche con Elea. Non ¢ stato tuttavia il fondatore della scuola eleatica, ma piuttosto un
pensatore solitario e indipendente, presentando affinita solo generiche con gli Fleati.

Per primo, comunque, ha affermato I'unita dell’essere supremo, cio¢ di Dio, contro il
politeismo e I’antropomorfismo della tradizione religiosa dell’epoca.

Mentre gli Eleati fondarono la problematica ontologica, la problematica di Senofane ¢

soprattutto di carattere teologico e cosmologico.
10



I tema centrale ¢ la critica della concezione antropomorfica degli dei. L’errore di fondo,
per Senofane, ¢ stato quello di attribuire agli dei forme esteriori nonché caratteristiche
psicologiche e passioni uguali o del tutto analoghe a quelle degli uomini, solo
quantitativamente maggiori, ma qualitativamente non diverse.

Alla concezione antropomorfica Senofane oppone una concezione filosofica, razionale,
della divinita. Dio ¢ uno perché sommo e supremo ed in quanto sommo non ve ne
possono essere altri come lui F anche immobile (non ha bisogno di mutare e
perfezionarsi) perché perfetto dall’eternita.

A breve distanza dalla sua nascita, la filosofia mostra in tal modo la sua potente carica
innovatrice: rivoluziona radicalmente 1 modo di vedere Dio quale era proprio dell’'uomo
antico. Peraltro, non essendo ancora stata maturata la concezione creazionistica del
mondo da parte di Dio concepito come persona, ben si comprende come da Senofane
Dio venga identificato con il cosmo.

Dio ¢ i principio immobile che tiene insieme 'universo. La divinita non ¢ quella che
viene adorata nei templi, ma ¢ la totalita della natura (concezione immanentista e
panteistica).

Non c’¢ ancora i concetto di trascendenza, ma puo essere comunque colta la
rivoluzionaria novita nel concepire Dio come sommo principio regolatore dell’universo,
colto attraverso la ragione e la ricerca filosofica anziché attraverso 1’immaginazione
mitologica.

Parmenide
Nasce ad Elea (I'attuale Velia, in Campania, a sud di Paestum) intorno al 540 a.C.

Si deve a Parmenide I'inizio di una nuova fase della filosofia, non pi interessata allo
studio della natura, del cosmo e della sua origine (come per la scuola di Mileto), ma
interessata invece al problema di quale sia la realta vera e profonda.

Con Parmenide, al posto della cosmologia o filosofia della natura, sorge 1’ontologia, che
significa filosofia della realta in generale, ossia filosofia dell’essere, poiché la realta in
generale puo anche essere chiamata "Tessere: tutto cio che e.

11



Parmenide parte dall’osservazione che ¢ vero cio che ¢, ed ¢ falso cio che non ¢; e la
esprime dicendo che "I’essere ¢ mentre il non essere none'.

Ci sono due modi, due vie lungo le quali 'uomo procede nella conoscenza. La prima via
¢ quella della verita, certa e sicura, mentre la seconda ¢ quella dell’opinione (in greco
"doxa"), fallace e sbagliata: ¢ la via dell’apparenza.

Solo la prima via conduce alla verita, quella che parte e si basa sul principio che ’essere ¢
e non pud non essere, mentre il non essere non ¢ e non puo in alcun modo essere.

Iessere ¢ qui inteso da Parmenide come I’essere puro, assoluto, I’essere in generale, per
cui 1 non essere che gli si contrappone ¢ i nulla assoluto, 1’assolutamente niente, ed il
niente, ossia 1 non essere, non solo non esiste, ma neppure puo essere pensato né
descritto.

Inutile dire che nella realtale cose divengono. Perché quella ¢ doxa.

Questa di Parmenide ¢ la prima grandiosa formulazione del principio di non
contraddizione, i1 quale afferma ’impossibilita che i contrari sussistano nel medesimo
tempo: o c’e ’'essere o c’¢ 1 non essere. L’essere non puo pervenire dal non essere o
diventare non essere.

Eppure la realta sensibile ci mostra continuamente i divenire delle cose, cio¢ i continuo
trasformarsi e mutare di tutte le cose. Ma per Parmenide la vera realta non ¢ quella del
divenire delle cose perché in contrasto col principio di non contraddizione.

La realta sensibile, conclude Parmenide, non ¢ né autentica né vera ma ¢ realta illusoria,
solo apparenza, solo opinione.

La teoria ¢ ardita. I discepoli di Parmenide, in particolare Zenone e Melisso, si proposero
allora, per rafforzare la teoria del loro maestro, di dimostrare con esempi concreti,
ricorrendo a paradossi), che la molteplicita e i divenire degli enti non sono reali ma solo
apparenti, mentre reale ¢ solo l’essere unico e immutabile, come sostenuto, appunto, da
Parmenide.

12



Zenone
Nato ad Elea nel 490 a.C., fu discepolo di Parmenide. Mot nel 430 avanti Cristo.

Zenone ¢ stato definito I'inventore della dialettica intesa come arte della confutazione. 1
suoi argomenti piu noti sono quelli contro i divenire delle cose, volti a ribadire
I'immutabilita e immobilita dell’essere, e quelli contro la molteplicita e pluralita delle cose
stesse, volti a ribadire I'unita ed indivisibilita dell’essete.

I pit famosi paradossi contro il movimento e il divenire delle cose sono 1’argomento di
Achille e la tartaruga, I’argomento della freccia e quello della dicotomia.

Secondo il paradosso di Achille e la tartaruga, il veloce Achille non potra mai raggiungere
in una corsa la tartaruga se ad essa sia stato concesso un vantaggio iniziale anche di un
solo passo.

Infatti, quando Achille raggiunge il punto dal quale ¢ partita la tartaruga, essa ha gia
percorso un certo tratto; quando poi Achille percorrere questo secondo tratto, la
tartaruga, di nuovo, percorre un altro piccolo tratto, e cosi via all’infinito. Quindi in uno
spazio continuo, cio¢ infinitamente divisibile, ¢ assurdo pensare che i corpi si muovano.

Secondo argomento ¢ quello della freccia. St vuole dimostrare che una freccia scagliata
contro un bersaglio ¢ in realta immobile. Infatti, in ogni istante in cui ¢ divisibile i tempo
del volo della freccia, essa ¢ ferma nello spazio che occupa in quell’istante medesimo.
Essendo immobile in ogni istante, lo ¢ anche nella totalita di essi e quindi la freccia che si
muove ¢ in realta sempre ferma.

Melisso

E nato e vissuto a Samo, fra il sesto e i quinto secolo avanti Cristo. E stato comandante
della flotta che sconfisse la flotta ateniese di Pericle.

Sviluppa e in parte modifica la dottrina di Parmenide. In particolare dice che 1’essere
deve essere infinito, e non finito come diceva Parmenide, perché non puo avere limiti né
di tempo né di spazio; infatti, se fosse finito dovrebbe confinare con un vuoto e quindi
con un "non essere" piu se stesso, il che ¢ impossibile posto che il non essere non esiste.

In quanto infinito, l’essere ¢ necessariamente anche unico: infatti, se fossero due o pit,

questi non potrebbero essere infiniti, perché silimiterebbero reciprocamente.
13



L’essere come unico ed infinito ¢ anche incorporeo, non nel senso di immateriale ma nel
senso di essere privo di qualsiasi figura e spessore, perché se avesse corpo e spessore
sarebbe composto di parti e percio non sarebbe pit unico.

L’essere quindi non puo nemmeno avere la perfetta forma della sfera, come voleva
Parmenide. L’essere ¢ quell’uno infinito che non lascia nulla fuori di sé: dunque ¢ 1l tutto.
Di conseguenza, ’essere ¢ anche inalterabile perché se mutasse diverrebbe altro da sé, i
che ¢ impossibile perché ’essere gia contiene in sé la totalita.

Anche Melisso ribadisce, contro I'opinione comune, I'impossibilita del divenire e della
pluralita delle cose. LLe cose molteplici che 1 sensi parrebbero attestare, dice Melisso,
esisterebbero alla sola condizione che ciascuna di tali cose permanesse sempre identica
ed immutabile quale ¢ I’essere-unico.

Invece Pesperienza ci mostra che le cose mutano continuamente, il che contraddice la
logica della ragione. Percio le cose molteplici e mutevoli sono solo apparenza: occorre
negate la validita dei sensi.

Con Melisso I’eleatismo (la filosofia della scuola eleatica) si conclude con la piu radicale
negazione della molteplicita e mutamento delle cose, benché attestati dall’esperienza e
dall’evidenza quotidiana, giungendo, come dira Aristotele, ad una esaltazione folle della
ragione fino a disprezzare completamente la conoscenza sensibile.

La filosofia successiva cerchera invece di riconoscere anche la funzione dell’esperienza,

nel tentativo di salvare i principio di Parmenide ma di salvare pure l’esperienza
sensoriale.

4. 1 filosofi pluralisti: Empedocle, Anassagora, Democtito

Dopo Parmenide i filosofi successivi non potevano ignorare i rigore e la forzalogica del
suo pensiero, ma non potevano nemmeno negare I'evidenza del divenire e la molteplicita
dei fenomeni, delle cose, come illustrato da Eraclito.

14



Si trattava allora di conciliare il principio parmenideo dell’eternita e immutabilita
dell’essere con quello eracliteo del continuo divenire delle cose e della loro pluralita.

Nel cercare una sintesi fu concepita quindi I’esistenza di una pluralita di esseri, o ent,
ciascuno eterno e immutabile come ’essere di Parmenide, e costituenti 1a base e la
sostanza immodificabile di tutte le cose, ma tali pero che essi, combinandosi variamente
fra loro, potessero spiegare altresi 1’origine, i divenire, la varieta e molteplicita delle

diverse cose del mondo.

Pertanto, al fondo delle cose viene pensata la sussistenza di elementi, di enti od esseri,
etemi e immutabili come in Parmenide, ma tali da originare, variamente unendosi o
separandosi, le cose sensibili quali noi vediamo, molteplici e in continuo cambiamento.

In tal senso, non vi ¢ né nascita né morte delle cose ma solo varie combinazioni di
elementi in se stessi immutabili. Viene cosi formulato il principio per cui in natura nulla
si crea e nulla si distrugge veramente, ma tutto invece si trasforma.

I filosofi che elaborarono questa teoria, ritenendo molteplici, cioe plurimi, gli elementi di
base costitutivi della natura furono percio chiamati "filosofi o fisici pluralisti”.

Empedocle. Le quattro radici
Nasce ad Agrigento, intorno al 484 a.C., da famiglia nobile. Muore nel 424 a.C.

Come Parmenide, Empedocle ritiene che 1’essere non possa né nascere né perire, intesi
come un venire dal nulla e un andare nel nulla, perché i nulla ¢ non essere, ¢
assolutamente niente. Quindi la nascita e la morte (degli uomini ma anche di tutte le
cose) non esistono.

Invece, cio che ci appare come nascita e come morte, cio¢ come continuo divenire e
trasformarsi delle cose, deriva dal mescolarsi e dal dissolversi degli elementi
fondamentali che compongono le cose stesse e che permangono eternamente uguali e
indistruttibili.

Tali elementi, che Empedocle chiama "radici di tutte le cose", sono ’acqua, I’aria, la terra
e i fuoco.

15



I filosofi della scuola di Mileto ed Eraclito avevano scelto chi solo uno o chi solo un
altro di questi elementi. La novita di Empedocle ¢ di aver affermato che tutti e quattro
insieme danno origine al mondo e alle cose e che ognuno di essi ¢ immutabile e non
trasformabile.

Nasce cosi 1 concetto di "elemento", concepito come qualcosa di originario e
qualitativamente immodificabile, ma in grado di unirsi o separarsi meccanicamente nello

spazio con un altro elemento.

Sorge cioe la concezione pluralistica, che supera il monismo (il sussistere di un unico e
solo principio) dei filosofi ionici delle colonie dell’Asia minore oltre che degli Eleati.

Vi sono dunque quattro elementi, quattro radici, che unendosi danno origine alle cose e
separandosi danno origine al loro scomparire e trasformarsi.

Ma che cosa spinge questi elementi ad unirsi o separarsi> Empedocle spiega che i quattro
elementi sono mossi e animati da due forze cosmiche, chiamate rispettivamente Amore
o Amicizia e Odio o Discordia: la prima ¢ causa dell’unione e la seconda ¢ causa della
separazione degli elementi (attrazione e repulsione).

Quando predomina I’amore tutti gli elementi si raccolgono in unita; non vi sono cose
distinte ma c’¢ un Tutto uniforme, una compatta unita che Empedocle chiama Uno o
“Stero” (ricordala sfera di Parmenide).

Quando predomina I'odio gli elementi si separano del tutto; si ha il caos e neppure in
questa fase del ciclo cosmico esistono le singole cose e i mondo. Le cose ed 1 mondo
nascono invece nelle due fasi intermedie del ciclo cosmico, quando I’amore comincia a
riemergere dal caos e riunifica gli elementi oppure quando comincia ad agire 1’odio, che
separa gli elementi traendoli fuori dalla compatta unita dello Sfero.

In base ai quattro elementi ed alle due forze che 1i muovono Empedocle spiega anche
come avviene la conoscenza. Per Empedocle il principio fondamentale della conoscenza
¢ che i simile si conosce col simile. Dalle cose si sprigionano degli effluvi (emanazioni di
particelle invisibili) che colpiscono gli organi di senso.

La conoscenza avviene dall’incontro tral’elemento che ¢ nei sensi dell’'uomo e I’elemento
simile, corrispondente, che ¢ nelle cose esteme: la terra si conosce attraverso i
corrispondente elemento che ¢ negli organi di senso, e cosi 1’acqua con 1’ acqua, I’aria
con I’aria e i fuoco col fuoco.

16



Anassagora. La teoria dei semi e dell’intelligenza ordinatrice

Nato a Clazomene, nella Ionia, nel 499 a.C., mori nel 428 a.C. Scrisse un trattato "Sulla
natura".

Anche Anassagora ¢ d’accordo sullimpossibilita che i non essere sia e quindi che
nessuna cosa nasca O muoia veramente: invece tutte le cose si trasformano attraverso
processi di unificazione e di divisione dei loro elementi costitutivi, in quanto tali
immutabili.

Per Anassagora gli elementi costitutivi delle cose non possono tuttavia essere soltanto le
quattro radici di Empedocle, perché da sole non bastano a spiegare 'innumerevole
varieta delle cose stesse. Gli elementi infatti devono essere infiniti, cio¢ infinitamente vari
come le cose.

Le cose derivano da una infinita di “semi”, intesi come particelle piccolissime e invisibili
di materia, di qualita diverse: vi sono semi di oro, di pietra, di carne, di ossa, ecc. Poiché
1 semi rimangono intrinsecamente sempre uguali a se stessi, furono chiamati da
Aristotele "omeomerie", cio¢ parti simili, uguali.

Ogni cosa deriva dal tipo di semi dai quali ¢ in prevalenza costituita, pero in essa ci sono
pure, in minor quantita, i semi di tutte le altre cose. Percio - dice Anassagora- "Tutto ¢
in tutto. In ogni cosa c’¢ parte di ogni cosa".

Leucippo, Democtrito e I’atomismo

Fondatore dell’atomismo fu Leucippo di Mileto, di cui abbiamo pero scarse notizie. 11
pit famoso esponente dell’atomismo ¢ stato Democrito, discepolo di Leucippo, nato ad
Abdera intorno al 460 a.C. e morto assai vecchio.

[’atomismo rappresenta una delle piu significative teorie, e di grande importanza storica,
della filosofia greca. D1 solito Democrito viene presentato come 1’ultimo dei presocratici,
ma in realta risulta contemporaneo di Socrate e, in parte, anche di Platone.

Tant’¢ che I’atomismo, sebbene sia prevalentemente una dottrina sulla natura, si mostra
aperto anche ai problemi della morale, della storia e del linguaggio, divenuti attuali conla

tilosofia socratico-platonica.
17



La filosofia di Democrito e di Leucippo ¢ un ulteriore tentativo di risolvere le gravi
difficolta messe in luce da Zenone circa ’infinita divisibilita delle grandezze geometriche
e spaziall.

Nel dividere un corpo in parti sempre piu piccole si giunge ad un certo momento ad una
particella che non ¢ ulteriormente divisibile: ¢ I’atomo, che in greco significa, appunto,
ente non (piu) divisibile.

In quanto particelle piccolissime di materia, gli atomi sono invisibili. All’idea di atomo
Leucippo e Democrito non giungono quindi attraverso la sperimentazione, ma
attraverso una deduzione razionale.

Infatti, essi argomentano, non ¢ assolutamente possibile dividere all’infinito la realta
materiale, perché altrimenti, a furia di dividerla, la realta si risolverebbe nel nulla e quindi
dalla materia si passerebbe alla non materia, al niente, il che ¢ assurdo. Al fondo della
natura non vi puo essere i nulla, perché non si capirebbe, altrimenti, come da tale nulla
possa derivare la realta concreta e materiale dei corpi quale manifestata dai sensi.

Oltre che indivisibili, gli atomi sono eterni, ingenerati, immutabili. In tal senso
conservano le proprieta dell’essere di Parmenide e sono tutti della medesima sostanza:
sono la frantumazione dell’essete-uno di Parmenide in infiniti esseri-uni. Peraltro, sono
privi di qualita sensibili (colori, suoni, sapori, che sono solo apparenze). Si differenziano
pero tra loro per forma (lisci, ricurvi, scabrosi, sferici), grandezza e posizione, cio¢ per
sole caratteristiche quantitative.

Gli atomi sono contenuti e si muovono in uno spazio vuoto. Lo spazio vuoto ¢ i non
essere di Parmenide, inteso perd non pit come i contrario dell’essere, ma come
mancanza di atomi, cio¢ come mancanza di matetia.

Anche lo spazio vuoto viene dedotto razionalmente: se c’¢ movimento, sostiene
Democrito, deve esserci per forza i vuoto. Essendo 1’atomo pensato come materia
piena, esso presuppone necessariamente i vuoto, poiché senza vuoto gli atomi non
potrebbero muoversi e nemmeno differenziarsi.

Originariamente il movimento degli atomi nello spazio vuoto era caotico e volteggiavano
in tutte le direzioni come il pulviscolo atmosferico.

18



Da questo moto iniziale ¢ poi derivato un movimento vorticoso che spinge gli atomi
simili ad aggregarsi variamente fra diloro, generando cosi i1 mondo e le cose del mondo.
Gli atomi non sussistono da soli, ma fanno sempre parte di un aggregato.

Seguitando i loro moto, gli atomi e i loro aggregati si urtano, si spezzano e formano
nuovi aggregati, causando cosi 'incessante divenire e trasformarsi delle cose.

Poiché gli atomi sono infiniti, infinite sono le loro possibili combinazioni. Democrito
suppone che vi siano infiniti mondi che perpetuamente nascono e muoiono
ciclicamente.

Nel movimento degli atomi non vi ¢ alcun finalismo, alcuno scopo predeterminato. Pur
ammettendo in qualche modo gli dei, Democrito ritiene che nel mondo non vi sia alcuna
intelligenza rivolta a un determinato fine.

Cio pero non significa un caos assolutamente disordinato, inteso come assenza di
causalita, poiché i cosmo ¢ i prodotto di un sistema ben preciso di cause, tuttavia si
tratta di cause meccaniche e non finali.

Ritenendo che le uniche realta del mondo siano la materia, il movimento e le loro leggi,
gli atomisti e Democrito sono stati i primi ad interpretare la natura secondo una
concezione esclusivamente materialista e meccanicistica della realta: 1 fenomeni naturali e
le cose sono il prodotto di cause solamente meccaniche per cui, data una determinata
causa, deriva necessariamente un certo e preciso effetto.

5. I sofisti. Protagora e Gorgia.

Col termine "sofisti" vennero indicati, nel quinto secolo avanti Cristo, quegli intellettuali,
dotati di vasta cultura generale, che facevano professione di sapienza e la insegnavano
dietro compenso, fatto che appariva scandaloso alla mentalita aristocratica greca,
secondo cui il sapiente doveva essere disinteressato.

Tant’e¢ che Senofonte chiamo i sofisti "prostituti della cultura". Ma furono soprattutto

Socrate, Platone ed Aristotele a criticarli. Ancora oggi il termine "sofista" ¢ sinonimo di
maestro di ragionamenti capziosi (ingannevoli), falsi e artificiosi.

19



Protagora
Nasce ad Abdera intorno al 490 avanti Cristo.

La tesi fondamentale e divenuta famosa di Protagora risiede nel principio: "l'uomo ¢ la
misura di tutte le cose, delle cose che sono in quanto sono, delle cose che non sono in

quanto non sono'.

I termine misura ¢ da intendersi come criterio di giudizio e I’espressione vuol dire che il
significato delle cose non sta nelle cose stesse ma dipende dall’'uomo, dal soggetto che le
valuta. Le cose cio¢ appaiono diversamente a seconda degli individui e del loro modo di

pensare e disentire.

Ognuno valuta le cose secondo la mentalita individuale e del gruppo sociale cui
appartiene. Se ¢ cosi, allora ¢ assurdo chiedersi chi di noi ha ragione perché, se le
opinioni sono soggettive e variano, nessuno ¢ nel falso ma tutti sono nel (loro) vero.

Tre sono le principali caratteristiche della filosofia di Protagora:

1. rappresenta una forma di umanismo, in quanto i centro di giudizio sulla realta ¢
sempre 'uomoy;

2. ¢ una forma di fenomenismo, in quanto non conosciamo le cose come sono in se
stesse, ma solo come appaiono a noi ("fenomeno" significa infatti cio che ci appare);

3. ¢ una forma di relativismo conoscitivo e morale: non esiste una verita assoluta ed
assoluti valori morali, ma ci sono diversi punti di vista ed ogni verita o principio morale ¢

relativo a chi giudica.

Nella concezione di Protagora ¢ evidente i riferimento polemico al pensiero di
Parmenide, per cuila verita, Pessere, ¢ solo una ed immutabile.

Per Protagora invece l’essere, la realta, cioc la verita e 1 valori morali, non costituiscono
un sistema unico, valido per tutti e per sempre, trattandosi invece di giudizi, credenze e
costumi relativi e mutevoli a seconda delle persone e dei vari gruppi sociali: le stesse cose
possono essere buone per alcuni o cattive per altri, giuste o ingiuste, vere o false, ecc.

Per Protagora quindi tutto ¢ relativo.
In campo religioso Protagora ¢ coerente con la sua visione relativistica: "Degli dei -egli
dice- non posso sapetre né se sono né se non sono né quali sono".

20



I che non significa essere ateo, come qualcuno ha interpretato. Protagora esprime invece
il proprio punto di vista agnostico: 'uvomo cio¢ non possiede adeguati strumenti mentali
né per dimostrare né per negare razionalmente 1’esistenza di Dio. Da cio 'accusa di
empieta di cui fu colpito.

Gorgia

Nasce a Lentini (Sicilia) nel 485 a.C. Muore a Larissa (in Tessaglia), sembra ultra

centenatrio.

Gorgia ¢ assai piu radicale di Protagora. Giunge ad una prima forma di nichilismo (dal
latino “nihil”; niente: non credere assolutamente a niente; niente ha qualche valore).

Contro Parmenide dice infatti che:

- I’essere non esiste ed invece nulla esiste;

- anche se l’essere esistesse, esso non potrebbe essere conosciuto, perché non ¢
vero che i nostro pensiero, come sosteneva Parmenide, ¢ sempre e solo pensiero
dell’essere; cioe¢ non tutto quello che noi pensiamo esiste per il solo fatto che noi lo
pensiamo: ci sono infatti cose pensate ma inesistenti, come ad esempio un cocchio che
corra sul matre;

- se pure l’essere fosse conoscibile non sarebbe comunicabile agli altri, perché se
anche l'essere si facesse vedere e percepire dai nostri sensi, non potrebbe comunque
diventare comprensibile anche per gli altri attraverso la sua descrizione da parte nostra
dal momento che il nostro linguaggio ¢ inadeguato ad esprimere compiutamente la
complessita dell’essere e della realta.

Di conseguenza, Gorgia nega la coincidenza fra essere, pensiero e linguaggio proclamata
da Parmenide.

I ragionamento di Gorgia sembra uno scherzo di parole al solo scopo di sbalordire, ma
cio che intende ¢ che la realta ¢ ingannevole e che ¢ impossibile pretendere di
comprendeme l’essenza profonda e raggiungere una verita assoluta, cosi come ¢
impossibile conoscere quell’essere supremo che ¢ Dio.

La posizione di Gorgia, quindi, ¢ di totale scetticismo metafisico, cio¢ di sfiducia nelle
possibilita conoscitive della nostra mente, soprattutto quando pretende di andare oltre
I’esperienza per cogliere la sostanza metafisica, profonda ed essenziale, della realta.

21



Quello di Gorgia ¢ la prima radicale critica delle pretese della metafisica, anticipatrice
della filosofia di Kante di gran parte della filosofia contemporanea.

Emerge in Gorgia una visione tragica della vita e della realta. Di fronte al sostanziale
ottimismo razionalistico dei filosofi precedenti e soprattutto di quelli successivi (Platone
e Aristotele), che vedono la vita e I’essere (cioc la realta in generale) sempre guidati dal
"logos", dalla ragione, Gorgia ritiene invece che l'esistenza sia fondamentalmente

irrazionale e misteriosa.

Per Gorgia le azioni degli uomini non paiono rette dalla logica e dalla verita, ma dalle
circostanze, dalle passioni, dal caso o da un misterioso destino.

Crisi della sofistica

La sofistica entra in crisi, quando i politici hanno cominciato a usare questa tecnica
tilosofica per tornaconto personale e di potere.

6. Socrate

Socrate, di proposito, non ci ha lasciato niente di scritto, ritenendo i fare filosofia una
continua ricerca, un continuo interrogarsi, piuttosto che ’elaborazione di una teoria

sistematica.

Socrate ¢ frequentemente rappresentato come un antisofista per eccellenza. Ma se cio ¢
vero per moltl aspetti, per molti altri ne subisce I'influsso.

Della sofistica Socrate condivide 4 aspetti:

1. I’attenzione per i problemi dell'uomo e i disinteresse per le indagini sul cosmo e
sulla natura delle cose;

2. la tendenza a cercare nell'uvomo, e non fuori dall'uvomo, i principi-guida del
pensiero e dell’azione;

3. la mentalita razionalistica ed anticonformista;

4. I'inclinazione verso la dialettica (’arte del ragionamento) e i paradosso

(atfermazioni contrarie alla superficiale opinione comune).
22



Contro la sofistica invece Socrate:

1. non intende fare della cultura una professione;
2. rifiuta di ridurre la filosofia a retorica, a bravura verbale;
3. si propone di andare oltre il relativismo conoscitivo e morale, poiché sente

I’esigenza di condurre gli uomini a condividere delle verita comuni (quantomeno
condivise da una determinata comunita sociale nell’ambito di un certo periodo storico),

anche se non assolute, e tali da avvicinatli fra loro.

Platone, discepolo di Socrate, concorda sull’esigenza di superare i relativismo sofistico,
tuttavia rispetto a Socrate ha un minor interesse per i problemi dell’'vomo (per
I'umanismo socratico) e maggior interesse per la metafisica, nell’intendimento di fondare
principi di verita assoluti, non solo oltre le cose sensibili ma anche oltre la finitezza

umana.

La filosofia come ricerca e dialogo sui problemi dell’uomo.

Compito della filosofia, per Socrate, ¢ indagare "quale debba essere 1’'uomo e cosa
I'uvomo debba fare". Socrate risponde che I’essenza dell'uomo ¢ la sua anima, cio¢ la
coscienza e la ragione umana, che lo distingue da tutte le altre cose e creature e ne regola
sia il pensiero (la conoscenza), sia i comportamento (’etica o morale).

Allora, se 'essenza dell’'uomo ¢ la sua coscienza, curare se stessi significa aver cura non
del proprio corpo ma della coscienza, dell’anima. Insegnare agli uomini la cura della
propria coscienza ¢ appunto il compito del filosofo, che in tal senso ¢ soprattutto
educatore (valore educativo della filosofia).

Socrate fa proprio i celebre motto dell’oracolo di Delfi: "Conosci te stesso". 1l vero
sapere ¢ conoscere se stessi. Se ]’'uomo si impegna in questa ricerca, da un lato acquista
consapevolezza dei propri limiti e della propria ignoranza, dall’altro viene stimolato a
procedere nel cammino della vera conoscenza, che trascende (supera) la sensazione.

La prima condizione della ricerca filosofica ¢ la coscienza della propria ignoranza.
Quando Socrate viene a sapere che I’oracolo di Delfi aveva proclamato che lui era il pit
sapiente fra gli uomini, cosi come Platone ci racconta nell” "Apologia di Socrate", Socrate
interpreta questo responso come se ’oracolo avesse voluto significare che sapiente ¢
soltanto chi sa di non sapere.

23



Il metodo socratico nella ricerca filosofica volta a conoscere 1’uomo

Secondo Socrate, 'uvomo ¢ veramente tale solo in rapporto con gli altri uomini, vivendo
e patlando con gli altri. Pertanto, le indagini sulle varie questioni e problemi dell’'uomo
sono sempre condotte in forma di dialogo, mediante i1 quale aiutare e condurre
I'intetlocutore a riflettere su cio che ritlene di conoscere, liberandolo dalle sue
presunzioni, dai suoi pregiudizi, dalle sue false conoscenze.

Il fine del metodo socratico ¢ fondamentalmente di natura etica ed educativa e solo
indirettamente di natura logica e gnoseologica (conoscitiva).

Il metodo socratico, come si ¢ visto, si basa sul dialogo, cio¢ sull’interrogare le persone, e
si articola in due parti:

1. una parte distruttiva, in cui Socrate si avvale dell’ironia e della tecnica della
confutazione (fare obiezioni, critiche), insinuando i1 dubbio nell’inteflocutore circa le
proprie convinzioni;

2. una parte costruttiva, chiamata "maieutica" (’arte della levatrice), mediante cui
Socrate, cosi come la levatrice aiuta le donne a partorire, aiuta gli interrogati a far
emergere essistessila verita, traendola dal loro interno, dallaloro coscienza e ragione.

Nelle interrogare gli altri, la prima preoccupazione di Socrate ¢ di renderli consapevoli
della loro ignoranza e dellaloro presunzione di sapere.

La virtt comporta la felicita e non vi ¢ contrasto fra utile e bene, nel senso che
coincidono. Se cio che ¢ utile non fosse anche virtuoso sarebbe un danno per 1’anima;
pertanto non sarebbe nemmeno qualcosa di utile.

La tesi di Socrate della virtt come conoscenza, come scienza, implica due conseguenze
che possono sembrare paradossi (assurde):

1. sela virth ¢ conoscenza, il vizio allora non ¢ “colpa” ma piuttosto ignoranza;
2. nessuno pecca volontariamente e chi fa il male lo fa per ignoranza.

Socrate cio¢ non ritiene possibile conoscere i bene e non fatlo. Quando un uomo fa i
male, in realta non lo fa perché ¢ male, ma perché, sbagliandosi e per ignoranza, si
aspetta di ricavarne un bene: quindi chi fa il male ¢ vittima della sua ignoranza. In verita
Socrate ha ragione quando dice che conoscere cio che ¢ bene ¢ condizione necessaria per
farlo, ma essa da sola non basta.

24



Socrate cade di un eccesso di razionalismo, di ottimismo nella forza della ragione, poiché
per fare i bene ci vuole anche i concorso della volonta: non basta conoscere i bene, ma
bisogna anche voledo. Ma sulla volonta i filosofi greci non hanno sufficientemente
riflettuto; a tale riguardo bisognera attendere I’avvento della morale cristiana.

La religione di Socrate

Socrate tende ad attribuire alla sua opera un carattere religioso. Considera i fare filosofia
come una missione che gli ¢ stata affidata dalla divinita. Parla infatti di un démone (uno
spirito) che lo consiglia e 1o stimola, una voce che sente dentro e che, in particolare, gli
suggerisce cio che non deve fare pit che cio che deve fare, rendendolo consapevole di
cio che ¢ vietato.

Nello specifico, la concezione di Dio che Socrate insegna non ¢ certo antropomorfica,
che anche Senofane aveva criticato. Per Socrate Dio ¢ D'intelligenza che opera nel
mondo.

I Dio di Socrate ¢ dunque Intelligenza che conosce ogni cosa e regola ogni cosa
secondo un fine. Dio quindi ¢ anche Provvidenza, ma una Provvidenza immanente
(dentro) al mondo, che si occupa del mondo e degli uomini in generale, poiché 1’idea di
una Provvidenza che si occupi del singolo in quanto tale si presentera solo nel pensiero
cristiano.

Il processo e la morte di Socrate

Critica al potere e alla superstizione religiosa crea problemi alla classe dirigente del
tempo, che lo accusa di empieta. Ovvero di non riconoscere gli dei tradizionali, ma di
introdurne di nuovi, nonché di corrompere i giovani.

Fu processato e condannato a morte, costringendolo a bere la cicuta. Nonostante i suoi
discepoli avessero organizzato la sua fuga, Socrate rifiuto, bevve la cicuta e quindi mori,
ritenendo giusto essere fino in fondo coerente e fedele ai suoi principi, secondo cui le
leggi della propria citta devono sempre essere rispettate anche se appaiono ingiuste.

25



Le leggi si possono cambiare o migliorare ma non violare. Questa morte ¢ divenuta il
simbolo del tragico soccombere dell’intellettuale nei confronti del potere organizzato e
Socrate ¢ stato visto come i primo martire del pensiero occidentale e della liberta di
pensiero contro la prepotenza dei regimi politici illiberali.

Platone, nel suo dialogo "L’apologia di Socrate", descrive con grande commozione ed
affetto i processo e la morte di Socrate e, nel suo morire serenamente, lo rappresenta
mentre pronuncia davanti ai giudici che lo avevano condannato queste celebri e nobili
parole: "Ebbene, anche voi, o giudici, bisogna che abbiate buone speranze davanti alla
morte, ¢ dovete pensare che una cosa ¢ vera in modo particolare, che ad un uomo buono
non puo capitare nessun male, né in vita né in morte. Le cose che lo riguardano non
vengono trascurate dagli dei... Ma ¢ ormai venuta I’ora di andare: io a morire e voi,
invece, a vivere. Ma chi di noi vada verso cio che ¢ meglio, ¢ oscuro a tutti, tranne che al
dio".

7. Platone (Atene 428-347 a.C)

L’ingiusta condanna a morte di Socrate, i suo amato maestro, ¢ giudicata uno scandalo
incomprensibile ed imperdonabile. Platone giunge percio a condannare tutta la politica
del tempo, ravvisando I’esigenza di un radicale cambiamento sociale, politico e culturale.

Il suo progetto ¢ di integrare, mettere assieme, la politica e il sapere: la politica deve
essere basata sul sapere, sulla filosofia, cosicché la politica diventi una scienza.

Dopo essersi inizialmente dedicato alla politica attiva, la scandalosa ingiustizia della
condanna a morte di Socrate induce Platone a porsi domande di fondo su cui riflettere
filosoficamente: come ha potuto i male prevalere sul bene? Cos’¢ allora il bene, la verita,
la giustizia? Esistono veramente o sono solo parole e concetti relativi? E se esistono, in
che modo sono conoscibili e in che modo devono essere praticati?

La dottrina delle idee

Lo scopo principale della filosofia di Platone ¢ di tipo politico: la filosofia ¢ conce pita
come scienza del bene e del giusto, la cui conoscenza ¢ necessaria per poter governare

bene.
26



Per Platone i governanti devono essere filosofi. .o scopo della filosofia, in aggiunta,
oltre che politico ¢ anche pedagogico-educativo: la filosofia serve perla formazione dei

governanti.

La conoscenza vera ¢ quella che si ottiene solo attraverso la ragione, mediante il
ragionamento, e non attraverso la conoscenza sensibile, come nel caso dei filosofi
naturalisti, 1 quali spiegavano le cose sensibili per mezzo di elementi anch’essi di tipo
sensibile, materiale.

Tutto cio che ¢ sensibile, osserva Platone, ¢ mutevole, cambia continuamente ed &
opinabile e relativo, cambia cio¢ da persona a persona secondo la relativa opinione. La
vera conoscenza, invece, ¢ quella che si basa su elementi e principi sovrasensibili (che
sono al di sopra di quelli ricavati solo attraverso 1 sensi), 1 quali soltanto sono in grado di
spiegare in modo stabile e certo anche le cose sensibili (che si vedono e si toccano
mediante 1 sensi).

Con la dottrina dell’idee Platone giunge alla scoperta della metafisica. .a metafisica ¢
quella parte della filosofia, considerata la piti importante, che intende spiegare 1 principie
le cause profonde della realta, che stanno oltre e al di sopra dei sensi e che si colgono
con la ragione e non con I’esperienza.

Soltanto la realta soprasensibile ¢ immutabile, mentre la realta sensibile (le cose sensibili),
poiché cambia continuamente, non ¢ la realta vera, non ¢ i vero essere e non ¢
nemmeno pienamente conoscibile: essa ¢ una specie di via di mezzo tra l’essere e i nulla.

La conoscenza sensibile non ¢ vera conoscenza e vera scienza ma semplice opinione,
una via di mezzo, appunto, tra la scienza e I’ignoranza. Solo la conoscenza della realta
metafisica, cio¢ sovrasensibile, ¢ certa, stabile e universale.

La dottrina delle idee non ¢ esposta da Platone in modo unitario e ordinato, cio¢
sistematico, ma ¢ distribuita per parti successive nei vari dialoghi del secondo periodo
(specialmente nel Teeteto, nel Menone e nella Repubblica).

La conoscenza, ribadisce Platone, per essere infallibile deve oltrepassate la sensazione,

ossia la conoscenza sensibile, ed avere per oggetto cio che ¢ e permane immutabile, che
sta oltre isensi e che, quindi, ¢ invisibile, non appare.

27



Platone stesso reca I’esempio della spiegazione del perché una cosa ¢ bella, ossia della
causa, del motivo per cuiessa ¢ bella. I filosofi naturalisti baserebbero la loro spiegazione
su elementi puramente fisici, quali il colore, la figura, ecc. Ma questi non sono vere cause
bensi caratteristiche particolari e mutevoli.

Bisogna quindi presupporte I'esistenza di un’ulteriore causa (nel nostro esempio la vera
causa della bellezza), la quale per essere vera non dovra essere qualcosa di sensibile e
dunque di mutevole, ma dovra essere oltresensibile, sovrasensibile, cio¢ qualcosa che sia
solo intellegibile, che si coglie e si conosce con l'intelletto, con la ragione, e non con i
sensi.

L’intellegibile ¢, in qualche modo, i concetto, i quale, appunto, ¢ elemento pensabile ma
non sensibile, non si ricava dai sensi.

Tornando al nostro esempio, I’elemento intellegibile che puo spiegare i perché una cosa
¢ bella ¢ I’idea del bello in sé.

Le idee non sono cio che noi chiamiamo concetti. Infatti il concetto € una costruzione
della nostra mente e deriva dalla conoscenza sensibile.

Ad esempio, se osserviamo gli alberi mediante i sensi, vediamo che sono tutti diversi
I'uno dall’altro ma vediamo anche che tutti hanno delle caratteristiche comunt: tutti
hanno una radice, un tronco, dei rami e delle foglie. Il nostro intelletto astrae, seleziona
queste caratteristiche comuni osservate con i sensi e costruisce i concetto di albero:
’albero ¢ una cosa che ha radici, tronco, rami e foglie. Percio, anche quando scorgiamo
un albero mai visto prima, riconosciamo che esso ¢ un albero in base al concetto
costruito dal nostro intelletto.

Per Platone invece le idee non sono costruzione dell’intelletto, non sono semplici nostri
pensieri, ma sono vere e proprie entita, realta, che esistono per loro conto
indipendentemente dalla nostra mente; esistono anche se non le pensiamo, cosi come le
entita, gli enti matematici, ad esempio il triangolo, i quadrato, ecc., esistono comunque
sia che li pensiamo o no.

Dungque le idee (dal greco "eidos" che significa forma, essenza) non sono semplici
concetti anche se vi assomigliano, ma sono le essenze delle cose, ossia cio che di comune
hanno fra loro tutte le cose di una certa categoria, di un certo genere, e che le distingue
da ogni altro genere di cose.

28



Con la scoperta del mondo sovrasensibile Platone inaugura la filosofia metafisica vera e
propria, che influenzera tutta la successiva filosofia occidentale, sia che si accetti o non si
accetti ’esistenza di una realta metafisica, sovrasensibile, superiore e separata dalla realta
fisica e sensibile, poiché anche chi non intendera accettarla sara comunque costretto a

considerarla per motivare i suo rifiuto.

Solo dopo Platone si puo patare di distinzione fra realta fisica e metafisica, fra realta
sensibile e sovrasensibile, fra realta materiale e realta immateriale, spirituale.

La struttura del mondo delle idee e i gradi della conoscenza

Le idee sono molteplici e fra diloro diverse per tipo e per grado. Vi ¢ un’idea per ogni
genere di cose sensibili Pur essendo diverse e molteplici, le idee non costituiscono
affatto un mondo disordinato e disorganizzato, ma compongono invece un sistema
gerarchico-piramidale ordinato, in cui vi sono idee di grado inferiore e di grado
superiore.

Dal basso versol’alto, Platone distingue quattro tipi o gradi di idee:

1. le idee delle cose corporee, sensibili: ad esempio Iidea di albero, di pietra, di
cavallo, di uomo;

2. le idee degli enti matematici: ad esempio I’idea di triangolo, di cerchio, di numero;
3. le idee dei valori (ideali) estetici, come ad esempio I’idea di bellezza, di meraviglia,
e le idee dei valori etici o morali, come ad esempio ’idea di coraggio, di giustizia, di
carita;

4, I’idea suprema del Bene, che sta in cima a tutte le idee.

I1 Bene ¢ la perfezione massima e rende partecipi tutte le altre idee della sua perfezione.
Percio I'idea del Bene ¢ Iidea suprema. Platone dice che non si puo conoscere alcuna
idea né alcuna cosa se prima non si conosce i bene in sé. Infatti, ogni idea e ogni cosa
per i semplice fatto di esistere ¢ gia un bene. Per tale motivo dunque tutte le idee
partecipano (rientrano) dell’idea suprema del Bene.

Ne deriva che, per Platone, I’idea del Bene ha un significato non solo morale ma anche
ontologico (concernente l’essere, la realta): I’essere, ’esistere, riveste comunque un valore
positivo rispetto al caos e al disordine ed originario. Inoltre, anche I’esistenza di cose o di
idee determinate e ordinate, ed in quanto tali conoscibili, ¢ di per sé un bene.

29



Cosi 1 Bene, oltre che avere un valore morale e ontologico, ha pure un valore
gnoseologico (conoscitivo).

Con la dottrina dell’idea del Bene anche Platone, si puo dire, va alla ricerca del principio
primo della realta, come 1 primi filosofi naturalisti. Pero, a differenza di questi, che
consideravano tale principio immanente (dentro), Platone concepisce i principio primo
del Bene come trascendente (separato, al di fuorie al di sopra delle cose sensibili).

Il carattere trascendente del Bene ed il fatto di essere causa di tutte le cose (I’idea del
bene ¢ causa di tutte le altre idee e di tutte le cose perché le rende intellegibili, cioe
comprensibili, conoscibili) potrebbe far assomigliare 1a stessa idea del Bene di Platone al
Dio della religione.

Pero i Bene di Platone e il Dio della religione, pur avendo in comune la trascendenza e
la causalita (’essere causa) nei confronti di ogni cosa, sono in realta diversi, perché il
Bene di Platone non ¢ inteso come persona suprema che intende tutto e puo tutto, quale
¢ il Dio della religione, ma soltanto come condizione e causa prima che consente la
conoscenza della realta.

Inoltre, il Bene non ¢ causa delle cose nel senso che le ha create ma nel senso che le
cose, esistendo di per sé, partecipano e rientrano in quanto tali nell’idea del Bene.

La formazione del mondo sensibile: il Demiurgo.

Si ¢ visto che le cose del mondo sensibile sono copie o imitazioni delle idee, le quali
sono i modello perfetto delle cose stesse. Il mondo fisico deriva cio¢ dal mondo
sovrasensibile delle idee. Ma come puo i mondo sensibile delle cose derivare dal mondo
sovrasensibile delle idee che sono separate dalle cose?

Platone risponde che il mondo sensibile deriva da quello sovrasensibile grazie all’opera di
un dio, chiamato Demiurgo, che ¢ I’artefice (non i creatore) del mondo. Demiurgo in
greco significa appunto artefice.

All’inizio 1 mondo era solo un caos informe, era solo materia priva di vita costituita in
modo disordinato dai quattro fondamentali elementi naturali: fuoco, acqua, aria e terra. Il
Demiurgo, per bonta e amor di bene, ha utilizzato la materia originaria e 1’ha plasmata,
separando e combinando in modo ordinato i quattro elementi e formando cosi un
cosmo ordinato nonché le singole cose (1 corpi) del mondo, che poi ha animato e rese
vive, dotandole di movimento, di capacita di crescita e di trasformazione.

30



Nel plasmare le cose 1 Demiurgo ha preso per modello le corrispondenti idee del

mondo sovrasensibile che, in quanto Dio, egli conosceva.

Dungque, lo schema cosmologico (dell’universo) di Platone ¢ chiaro: le idee sono il
modello in base al quale 1 Demiurgo ha plasmato le cose sensibili, le quali sono copia ed
imitazione delle idee.

I mondo delle idee ¢ eterno, eterna ¢ anche la materia originaria informe utilizzata dal
Demiurgo ed eterno ¢ il Demiurgo stesso, paragonabile ad una mente divina intelligente
che ha dato forma al mondo ed alle cose del mondo.

Il mondo sensibile delle cose, invece, non ¢ eterno, essendovi all’inizio solo la materia
informe ed inerte, inanimata; pero, in quanto opera di una divinita, esso non ¢ destinato
a corrompersi e perife.

I mondo sensibile, pur essendo stato costruito ordinatamente dal Demiurgo, non ¢
tuttavia perfetto poiché ¢ stato costruito ad imitazione del mondo del idee, 1 quale
soltanto ¢ perfetto. Infatti nel mondo sensibile c¢’¢ imperfezione e c’¢ anche i1 male,
causati dai residui di materia informe e di caos primordiale (originario) che sono
inevitabilmente rimasti al termine dell’opera del Demiurgo.

Il Demiurgo, divinita dotata di intelligenza e di volonta, assomiglia al Dio-persona della
religione ma se ne distingue per due motivi:

1) perché non ¢ il creatore del mondo in quanto si ¢ limitato a plasmare la materia
informe originaria gia esistente;

2)  perché ¢ gerarchicamente una divinita inferiore al mondo del idee, in quanto non
solo non le ha create dipendendo anzi da esse, giacché le idee sono i modello a cui i
Demiurgo si ¢ ispirato nel plasmare le cose.

La visione della divinita rimane in Platone ancora politeistica, secondo la mentalita greca.
Non si ispira tuttavia agli dei della tradizione poiché ¢ si molteplice ma ¢ impersonale;
esprime piuttosto la perfezione e 1’ordine del mondo delle idee. Peraltro non ha i
caratteri del Dio delle religioni monoteistiche.

31



Il mito della caverna

Al centro della "Repubblica" si trova il celebre mito della caverna. Esso esemplifica non
solo la teoria della conoscenza e dell’educazione ma anche, in generale, la metafisica, la
dialettica, come pure ’etica, la politica e la mistica di Platone. Insomma ne simboleggia il
complessivo pensiero.

Il mito immagina che vi sia una caverna sotterranea in cui si trovano schiavi incatenati e
costretti a guardare solo davanti a sé, nel fondo della caverna dove, lluminate da un
fuoco, si riflettono immagine di statuette che sporgono al di sopra di un muro alle spalle
degli schiavi e che raffigurano tutti i generi di cose. Dietro il muro vi sono, senza essete
visti, degli uomini che muovono in qua e inlale statuette. Dietro questi uomini brilla un
tuoco che riflette le ombre delle statuette sul fondo della caverna.

Gli schiavi scambiano quelle ombre per la sola realta esistente. Ma se uno schiavo
riuscisse a liberarsi, egli voltandosi si accorgerebbe delle statuette e capirebbe che esse, e
non le ombre, sono la realta.

Se poi riuscisse ad uscire dalla caverna vedrebbe le cose della natura e scoprirebbe che
nemmeno le statuette sono la vera realta perché esse sono soltanto, a loro volta,
imitazione delle cose della natura. Dopo essersi abituato alla luce riuscirebbe infine a
tissare i sole, comprendendo che 1 sole, lluminandole, ¢ la causa di tutte le cose visibili.

Naturalmente lo schiavo liberatosi vorrebbe rimanere per sempre nella luce del sole.
Supponiamo tuttavia che, per far partecipi 1 suoi compagni di schiavitu della sua
straordinaria scoperta, egli rientri nella caverna. Spiegando agli altri schiavi che la vera
realta ¢ quella esterna alla caverna questi lo deriderebbero, non sarebbe creduto e preso
per pazzo. Insistendo nel voler rivelare loro la verita rischierebbe perfino di essere
ucciso, come € successo a Socrate.

La critica a Parmenide: il nuovo senso (significato) dell’essere

L’obiezione principale mossa da Parmenide consiste nel fatto che le idee di Platone sono
si eterne ed immutabili come I’essere parmenideo, perd sono anche molteplici: vi sono
tante idee quanti sono i generi di cose.

Per Platone quindi vi sono tanti esseri, mentre per Parmenide I’essere ¢ unico e tutto il
resto ¢ non essere, ¢ niente, cio¢ illusione e apparenza.

32



Platone era un ammiratore di Parmenide per la logica rigorosa del suo pensiero. Proprio
g gO

per questo definisce Parmenide "venerando e terribile"; terribile per la forza ferrea della

sualogica.

Tuttavia Platone ¢ costretto a rendersi conto della necessita di rinnegare la teoria
dell’essere di Parmenide per salvare la propria concezione della molteplicita delle idee,
ossia della molteplicita degli esseri. Platone ¢ cio¢ costretto a commettere i cosiddetto
"parricidio" o "parmenicidio".

L’essere cui pensa Parmenide, osserva Platone, ¢ 1’essere puro, l’essere assoluto, cioe
’essere in generale, pertanto Parmenide ha certo ragione quando afferma che i contrario
dell’essetre assoluto ¢ il non essere assoluto, cio¢ i niente e che il niente, il non essete
assoluto, allora non esiste.

Tuttavia, precisa Platone, ci sono due sensi del non essere:

1. c’¢ il non essere assoluto come opposto o contrario dell’essere assoluto, per cui
allora é vero che i non essere non esiste;

2. c’e pero anche i non essere relativo, inteso come un essere diverso da un altro
essere, per cui in questo senso il non essere allora esiste.

Quindi 1 non essere, quando non ¢ inteso come nulla, come assolutamente contrario
all’essere, ma € invece inteso in senso relativo, ossia come un essere diverso da un altro
essere, € pure esso esistente.

8. L’ellenismo

Per "ellenismo" s’intende quel periodo storico-culturale che sotge dopo la morte di
Alessandro Magno (323 a.C.) e che si conclude nel 500 d.C., caratterizzato dalla
diffusione e dallo sviluppo della cultura e della filosofia greca dapprima in tutto 1’oriente
(epoca alessandrina: 323-143 a.C.) e poi, dopo la conquista della Grecia da parte di
Roma, anche all’interno della stessa civilta romana (epoca ellenistico- romana: 146 a.C.-
529 d.C.). Termina nel 529 d.C. con la chiusura dell’Accademia di Atene ordinata
dall’imperatore Giustiniano.

33



Con I’avvento dell’ellenismo si conclude I’epoca della cultura e filosofia greca classica
(quella di Socrate, di Platone e di Aristotele) e sorge una nuova cultura e un nuovo modo
di fare filosofia.

Tre sono le principali scuole filosofiche (indirizzi di pensiero) dell’eta ellenistica:
1. lo scetticismo (dubitare della validita della conoscenza), che vuole salvare gli

uomini dalle lusioni e ambizioni della fillosofia metafisica classica, la quale pretendeva di
trovare le cause prime i fini ultimi di tutta la realta;

2. I’epicureismo, che vuole salvare gli uomini dalle superstizioni e dalle paure di
fronte alle cose e alla morte;

3. lo stoicismo, o filosofia stoica, che vuole salvare gli uomini dalle sciocche
credenze.

Lo scetticismo: Pirrone di Elide

Scetticismo ¢ parola che deriva dal greco (oxentinog, skeptikos - sottile osservatore) ed
esprime la tecnica del dubitare.

Lo scettico infatti dubita e nega che 'nvomo possa mai conoscere la verita assoluta e
definitiva delle cose, come invece pretendeva la filosofia metafisica classica di Platone e
di Aristotele.

Lo scetticismo ¢ stato fondato da Pirrone, nato a Elide (citta greca) nel 365 e morto nel
275 a.C.

Pirrone si convinse che la realta e i fatti sono relativi: che cio¢ non ci sono cose vere o
talse, belle o brutte, buone o cattive, piacevoli o dolorose in se stesse, per loro natura,
ma che esse dipendono invece dal modo in cui noi le consideriamo; sono le nostre
abitudini, 1 nostri costumi e le nostre credenze che stabiliscono i valore e i significato
delle cose (per alcuni sono validi certi fatti e certe cose, per altri sono validi fatti e cose
diversi).

34



Quindi la conoscenza ed anche la morale sono relative. Il medesimo concetto di
"relativismo conoscitivo e morale" era pure stato espresso dai sofisti (Protagora e
Gorgia). Anche per gli scettici le cose e 1 fatti in se stessi sono tutti uguali, sono tutti
"indifferenti", poiché il giudizio su di essi vatia da persona a persona: siamo noi che
diamo alle cose maggiore o minore importanza ma la maggiore o minore importanza

non ¢ nelle cose.

Questo concetto di "realta indifferenziata" ¢ ricavato da Pirrone in parte dalla cultura e
dalla filosofia indiana, per la quale 1 mondo empirico, i1 mondo dei fenomeni, ¢ solo
apparenza ed illusione, giacché la vera realta sta nel principio originario chiamato, come

vedremo anche in Plotino, I’'Uno-Tutto.

Dall’'Uno derivano tutte le cose, ed ¢ ricavato, dall’altra parte, dal concetto dell’Essere
unico di Parmenide, perché se tutte le cose sono tra loro indifferenti allora sono
identiche, si equivalgono, costituendo un unico Essere, un’unica e identica realta.

Se tutte le cose sono fra di essi identiche e indifferenti, nel senso che una cosa vale
’altra, allora anche le nostre sensazioni e le nostre opinioni non sono né vere né false
perché dipendono dal modo in cui ognuno considera le cose ed ognuno puo
consideratle in modo diverso.

Non ¢ pertanto possibile conoscere una realta e una verita valida per tutti. Ia verita ¢
invece relativa perché ad ogni opinione ¢ sempre possibile opporre un’opinione
contraria. Non rimane allora che sospendere ogni giudizio, non rimane cioe che
rinunciare alla pretesa di giungere ad una conoscenza infallibile.

Cio non impedisce tuttavia di giungere alla felicita. Per Pirrone e per lo scetticismo si
puo giungere alla felicita con i "distacco", cio¢ con la rinuncia ad ogni desiderio e
passione per le cose del mondo, per i piaceri terreni, per la ricchezza, per la gloria.

La felicita giunge quando le cose del mondo diventano per not indifferents, senza piu
alcuna importanza.

L’ideale di felicita per Pirrone ¢ quindi quello dell’ascetismo indiano, della vita ascetica,

del distacco e della rinuncia nei confronti delle cose del mondo, per trovare conforto
solo nell’interiorita, nella quiete e tranquillita della nostra anima.

35



L’epicureismo. Epicuro e la scuola epicurea
Epicuro nasce a Samo nel 342 a.C. Muore nel 271 a.C,

Le caratteristiche principali dell’epicureismo sono le seguenti:

1. la realta ¢ tutta materiale (non vi sono sostanze spirituali) ed ¢ perfettamente
conoscibile dall’intelligenza dell’'uomo;

2. in tale realta ¢ possibile la felicita dell’uomo;

3. la felicita ¢ soprattutto mancanza di dolore (aponia) e assenza di turbamenti ed

ansie (atarassia);

1. per raggiungere la felicita 'uvomo non ha bisogno dello Stato e della societa, ma
deve imparare solamente a bastare a se stesso (autarchia);

5. non servono quindi le citta, la vita sociale, la gloria, le ricchezze e nemmeno gli
dei: la tranquillita dell’animo si trova vivendo appartati.

Per Epicuro la filosofia ¢ la via per raggiungere la felicita, che si ottiene quando ci si
libera dalle passioni. Lo scopo principale della filosofia non ¢ dunque conoscitivo bensi
pratico e strumentale: essa ¢ i mezzo per giungere alla felicita.

La filosofia ¢ quindi come una medicina contro 1 mali dell’ignoranza e delle false
opinioni. Essa ¢ un tetrafarmaco, cio¢ un quadruplice farmaco, una quadruplice medicina
(“tetra” in greco quattro) capace di guarire le paure e le ansie degli uomini. In particolare
la filosofia ci fa capire:

1. che non si deve aver paura degli dei, perché gli dei non si occupano delle vicende
umane; essi vivono beati nel loro mondo e non si curano degli uomini: non si
preoccupano di farci del bene ma non ci fanno nemmeno del male; non vi ¢ quindi
alcuna provvidenza divina (provvidenza, prendersi cura);

2. che non si deve aver paura della morte, perché con la morte non sentiamo piu
niente, non abbiamo piu paure e dolori giacché dopo la morte non c’¢ niente: o c’¢ la
vita, e quindi la morte non c’¢ ed allora non dobbiamo preoccuparcene, oppure c’¢ la
morte, ma allora non sentiamo e non proviamo piu niente e del niente non si puo aver
paura;

3. che 1 bene puod essere procurato facilmente, perché la vera felicita sta nei piaceri
semplici che tutti possono soddisfare;

+. che 1 male si sopporta facilmente, perché se ¢ acuto ¢ di breve durata oppure se ¢
di lunga durata allora ¢ lieve e quindi si sopporta con facilita.

36



Lo stoicismo o filosofia stoica.
La filosotia stoica ¢ per molti versi contrapposta alla filosofia epicurea.

Per gli epicurei il mondo ¢ frutto del caso, per gli stoici invece ¢ i frutto di una ragione,
di un’intelligenza (in greco i "logos"), che plasma e da forma al mondo e che non deriva
da una divinita trascendente, cio¢ separata e al di sopra del mondo, ma immanente nel
mondo, che cioe sta dentro il mondo e che dal di dentro conferisce ordine e armonia a

tutte le cose.

Inoltre, mentre per gli epicurei il fine dell'uomo ¢ la ricerca del piacere (sia pure dei
piaceri semplici e naturali), per gli stoici i fine dell'uvomo ¢ di vivere secondo quanto
suggerisce la ragione, cio¢ i logos, e quindi di vivere secondo virtu, perché la virta
consiste proprio nell’osservare 1 precetti della ragione, mentre una vita vissuta nella
ricerca del piacere degrada I'uomo e lo abbassa al livello degli animali.

Anche per gli stoici la filosofia consiste pressoché esclusivamente nella logica, o teoria
della conoscenza, nella fisica e nell’etica.

1l neoplatonismo e Plotino

Il neoplatonismo ¢ un indirizzo filosofico che prende avvio intorno al 200 d.C. ed ¢
caratterizzato dall’intento di riproporre la filosofia di Platone, sviluppandone i temi

principali.

La scuola di Plotino vuole insegnare agli uomini il modo di liberarsi dai legami della vita
terrena per riunirsi al divino e poterlo contemplare attraverso 1’estasi.

L’allievo di Plotino, Porfirio di Tiro, pubblico gli scritti del maestro ordinandoli in sei
"Enneadi", ossialibri di nove trattati ciascuno.

L’Uno

Plotino riformula la metafisica classica giungendo a posizioni nuove rispetto a Platone ed
Aristotele. Presentala filosofia greca come ['unica suprema forma di conoscenza e ritiene
il cristianesimo una forma di sapienza inferiore poiché basato sulla fede e non sulla

ragione.
37



Con Plotino la filosofia greca supera i dualismo (la contrapposizione e distinzione)
platonico fra idea e materia e quello aristotelico fra Dio, pensiero di pensiero, e materia.
Plotino sostiene che se la materia fosse indipendente da Dio, come appunto in Platone
ed in Aristotele che avevano dichiarato I’eternita della materia indipendentemente dal
principio divino, Dio allora mancherebbe di qualche cosa.

Di conseguenza, in quanto privo di qualcosa, non potrebbe essere atto puro, bensi un
essere in potenza e quindi diveniente (suscettibile di divenire, cio¢ di mutamento e
completamento come le cose terrene), pertanto non perfetto e immutabile.

E dunque necessario affermare che Dio, in quanto immutabile, perfetto in se stesso e
non mancante di niente, produce anche la materia, ossia produce anche la natura e i
mondo.

Pero Plotino non pud accettare che la creazione-produzione del mondo avvenga dal
nulla (come ¢ invece per la Bibbia e per i cristianesimo), perché secondo i pensiero
greco dal nulla non puo derivare nulla.

Allora non resta che far derivare 1 mondo sensibile dallo stesso principio primo, da Dio,
ma senza che eglisi sminuisca sdoppiandosi nella materia e contrapponendola a sé.

Plotino prende atto della molteplicita delle cose, ma stabilisce immediatamente come
loro condizione I'unita: la molteplicita sarebbe impensabile senza 1’unita, cio¢ senza una
comune ed unitaria origine. Persino i due presuppone I’uno. Anzi, dice Plotino, ogni
cosa, ogni ente, ¢ tale in virth della sua unita, al punto che, "toltal’unita, ¢ tolto 'ente".

Plotino osserva che le cose del mondo sono molteplici e differenti, perd ognuna ¢ quello
che ¢ e si distingue da ogni altra perché, pur mutando, ciascuna conserva dentro di sé la
propria unita, ossiala propria sostanza, vale a dire la propria identita e specificita.

A maggior ragione, allora, unitario deve essere altresi il principio primo o supremo da cui
tutte le cose derivano e che percio Plotino chiama 1’'Uno o I'Uno-Tutto, assimilato in
quanto tale al divino.

Per poter essere principio di tutto, I’'Uno deve essere anche infinito e indeterminato,
informe, perché se fosse determinato sarebbe una qualche cosa specifica, ossia, per
I’appunto, determinata, e non potrebbe essere quindi il principio, I’origine di tutte le
diverse cose.

38



Se 'Uno ¢ indeterminato, allora di esso non si puo dire niente di determinato, cio¢ non
si puo dire che cosa esso ¢ ma solo che cosa esso non ¢. In tal modo Plotino da inizio a
quella che in seguito sara chiamata la "teologia negativa": ¢ impossibile definire Dio
(’'Uno) secondo cio che ¢ perché questa conoscenza ¢ irraggiungibile per ’'nomo; si puo
definitlo solo in base a cio che egli non ¢.

Come infinita potenza, I’'Uno non ¢ causato da niente ma si autocrea liberamente; egli ¢
causa di se stesso.

Questo concetto dell’Uno causa di se stesso, attivita auto produttrice che crea se stesso,
¢ assolutamente nuovo nella metafisica antica.

Platone e Aristotele non si erano mai posta la domanda del come e del perché
dell’esistenza dell’idea del Bene e del Pensiero di Pensiero (Dio), limitandosi
semplicemente a concepitli come gia dati, gia presenti fin dall’eternita.

I’Uno (prima ipostasi) produce essere. Attraverso un processo di emanazione, dall’Uno
discende I'Intelletto (seconda ipostasi) e dall’Intelletto I’ Anima (terza ipostasi)

La prima ipostasi ¢ 1’'Uno, concepito come potenza irradiante che, espandendosi,
costituisce 1 principio iniziale che generale altre cose.

La seconda ipostasi ¢ I'Intelletto (lo Spirito), che sorge dalla contemplazione dell’'Uno. La
potenza irradiata dall’Uno ¢ informe; non ¢ né pensiero né contenuto del pensiero
(pensato) perché, come abbiamo visto, ¢ al di sopra di entrambi.

I pensiero e il pensato sorgono dall’Intelletto, il quale, derivando dall’Uno, si rivolge ad
esso e lo contempla riempiendosi cosi di contenuti, di pensati, traendoli da quelli che in
potenza (potenzialmente in quanto possibilita di essere) sono nell’'Uno medesimo.

Poi I'intelletto si rivolge a se stesso, riflette su di sé, ed avverte (coglie) se stesso come
pensiero (pensante). Rispetto alla assoluta unita dell’Uno, nell’Intelletto sorge quindi lo
sdoppiamento fra soggetto pensante ed oggetto pensato. Ma che cosa pensa I’intelletto?
Pensa tutti gli infiniti pensieri pensabili, pensa la totalita degli intellegibili (di tutto cio che
puo essere pensato) ovvero, per dirfla con Platone, pensa alla totalita di quei modelli
eterni delle cose che sono le idee oppure, per difla con Aristotele, pensa a tutti 1 diversi

modi dell’essere (all’essere come categorie, all’essere come atto e potenza).

39



Dall’Intelletto, per un’ulteriore emanazione, deriva la terza ipostasi, ossia 1’Anima
universale. La sua specifica natura non consiste nel puro pensare (altrimenti non si
distinguerebbe dell’Intelletto), bensi nel dar vita (animare) a tutte le cose sensibili,
nell’ordinarle e governarle.

Essa ¢ suddivisa in due parti: I’Anima superiore, che guarda le idee che sono
nell’intelletto, e I’Anima del mondo, che plasma la materia a somiglianza e ad imitazione
delle idee dell’Intelletto, materia che emana dall’ Anima del mondo medesima.

L’anima ¢ la terza ed ultima sostanza intelligibile, immateriale e spirituale (ipostasi), che
confina con le cose sensibili di cui essa ¢ causa. Essa entra in ogni ente corporeo e quindi
si trova in tutto pur rimanendo se stessa: ¢ una e molteplice, ¢ una e molti.

Vi ¢ quindi una gerarchia di anime:

1. I’Anima superiore o suprema, che resta in stretta unione con I’Intelletto da cui
proviene;

2. I’Anima del mondo, che plasma i mondo e le cose sensibili, ossial’universo fisico;
3. le anime particolari, che scendono ad animare gli astri, i corpi e tutti gli esseri
viventl.

Il ritorno all’Uno

Il cosmo ¢ concepito da Plotino come un circolo che, per emanazione, inizia con la
discesa dell’'Uno nelle cose molteplici del mondo ed in particolare nelle singole anime
degli uomini.

Ma l'uvomo ¢ come un pellegrino pieno di nostalgia che desidera ritornare e
ricongiungersi all’'Uno, in cui si trovava la sua anima prima di cadere nel corpo. Per
Plotino infattiI’anima degli uomini preesiste ai corpi nei quali, cadendo, si incarna.

Anche in Plotino si ritrova la concezione platonica dell’anima come carcere e tomba
dell’anima.

Il ritorno all’'Uno ¢ possibile solo se 'uvomo abbandona le cose esteriorie terrene.

Una prima tappa del ritorno all’'Uno ¢ costituita dalla liberazione da ogni dipendenza nei
confronti del corpo attraverso lesercizio delle "virtu civili" (sapienza, temperanza,
coraggio, giustizia).

40



Ma la seconda tappa, la vera e propria via del ritorno, risiede nell’arte, nell’amore e nella
filosofia.

Con la filosofia 'uomo procede versola conoscenza e la fonte stessa della bellezza, ossia
versol’Uno in sé.

Ma nemmeno con la filosofia, col pensiero, lI'uvomo arriva veramente all’'Uno, perché i
pensiero ¢ condizionato e caratterizzato dal dualismo (contrapposizione) fra soggetto
pensante ed oggetto pensato, mentre I’'Uno ¢ assoluta unita, al di sopra dell’essere e del
pensiero e, come abbiamo visto, sfugge ad ogni tentativo di conoscenza (teologia
negativa).

All'Uno-Dio 'vomo puo giungere solo tramite I’estasi (letteralmente "stare fuori da sé",
dal greco ek-stasis, e immedesimarsi in Dio), cio¢ mediante una sorta di unione mistica
con I’Uno, 1 sentirsi immedesimato in Dio, per cuil’anima esce fuori da sé e dimentica
la propria individualita.

D’estasi, dice Plotino, costituisce un avvenimento eccezionale che tuttavia, pur
presentando talune affinita con la religiosita orientale mistica, non implica una fuga
assoluta dagli impegni della vita ordinaria.

9. Cristianesimo e filosofia

L’avvento del cristianesimo ha avuto un valore non solo esclusivamente religioso ma
anche storico, politico, sociale, culturale e filosofico, poiché molti concetti della dottrina
cristiana hanno contribuito a rilevanti cambiamenti nelle preesistenti concezioni
tilosofiche greco-classica ed ellenistica.

Quelli seguenti sono i principali ed innovativi contributi apportati dal cristianesimo in
campo filosofico:

1. Il monoteismo, mentre la filosofia greca classica e quella ellenistica avevano una
concezione politeistica.

41



Un nuovo concetto della verita: il cristianesimo si presenta come una religione che
annuncia la verita del mondo e della vita sia terrena che ultraterrena. Una verita
che pero non ¢ conseguita mediante la ragione (i ragionamento), ma che ¢
direttamente rivelata da Dio stesso attraverso i profeti, le sacre scritture (la Bibbia)
ed, infine, attraverso la predicazione di Gest.

II creazionismo: mentre petopiu la filosofia greca ed ellenistica ritenevano che i
mondo e la materia fossero eterni, secondo i cristianesimo il mondo € stato
invece liberamente creato da Dio dal nulla per amore.

L’antropocentrismo: 'uomo ¢ visto come creatura privilegiata, fatto a immagine e
somiglianza di Dio, mentre nel pensiero greco entita privilegiate erano gli astri
(cosmocentrismo).

La morale ¢ stabilita da Dio: per la filosofia greco-ellenistica la morale deriva
soprattutto dal sentimento naturale, dal naturale modo di sentire dell'uvomo e
viene fatta coincidere o conla conoscenza o con la virtu individuale e civile o con
il piacere equilibrato e moderato. Per il cristianesimo la morale ¢ invece stabilita
direttamente da Dio attraverso i dieci comandamenti e 1suoi precetti.

La provvidenza divina: la filosofia greco-ellenistica ignora i concetto di
provvidenza, oppure fa coincidere la provvidenza con I’ordine e I’armonia del
mondo o, addirittura, con il fato, col destino che governa i mondo e si impone
agli uomini, che nulla possono contro di esso.

1l nuovo senso della storia: i Greci non avevano un chiaro senso della storia intesa
come progresso. Erano portati, piuttosto, a considerare la storia come regresso da
una felice ed originaria "eta dell’oro". In ogni caso avevano una concezione
circolare, ciclica, del corso della storia, secondo cui i mondo e le vicende umane
ascono, MuoIoNo € Poi r1Nascono come prima.

La filosofia cristiana-medievale si divide in due grandi period:

1.
2.

il periodo della "Patristica", che dura fino al 750 d.C. circa;
il periodo della "Scolastica", che giunge fino al XIV secolo, concludendosi con

I’avvento dell’lUmanesimo.

42



Filosofia patristica

La Patristica ¢ stata cosi denominata con riferimento ai primi "Padri della Chiesa", cio¢ i
primi filosofi cristiani, e dura fino al 750 d.C. circa.

Tre sono state le principali fasi e finalita della patristica:

1. difendere il cristianesimo dalle accuse e dalle persecuzioni esterne (perdura fino al
200 d.C. circa); in cio si sono distinti Giustino e Tertulliano;

2. chiarire e spiegare la dottrina cristiana per rendetla meglio comprensibile a tutti gli
uomini e ai popoli (perdura fino al 450 d.C. circa); in tal senso gia si era distinto San
Paolo ed in seguito Origene e Gregorio di Nissa;

3. approfondire e sistemare le dottrine gia formulate nonché difendere i
cristianesimo dalle minacce e dalle eresie interne (perdura fino al 750 d.C. circa). 1l
maggior esponente di tale fase, come anche della patristica in generale, ¢ stato
Sant’Agostino.

In particolare la patristica ha curato:

1. I'indicazione dei testi sacri da considerare fondanti, distinguendo soprattutto tra
Vangeli autenticie Vangeli apocrifi (non autentici);

2. il consolidamento dell’organizzazione della Chiesa;

3. la demarcazione tra dottrine ortodosse (dal greco "orthe doxa", retta dottrina) e

dottrine eretiche.

Tertulliano

Nasce a Cartagine intorno al 160.

La rivelazione, afferma Tertulliano, si fonda soprattutto sulla fede anziché sulla ricerca
tilosofica, che deve essere percio condannata in quanto da essa nascono soltanto eresie.

Cercare dopo che si ¢ giunti alla fede significa precipitare nell’errore.

Credo quia absurdum.

43



Origene

Nasce nel 185 ad Alessandria; si rifugia a Cesarea per le persecuzioni di Caracalla. Muore
martire nel 254 a causa della persecuzione di Decio.

Ha elaborato il primo grande sistema di filosofia cristiana. Gli apostoli, secondo Origene,
ci hanno tramandato le dottrine fondamentali del cristianesimo ma non anche quelle
accessorie.

Interpreta i passi della Bibbia in modo prevalentemente allegorico e simbolico. In tal
maniera riesce a superare le letture puramente letterali ed antropomorfiche del Vecchio
Testamento, giungendo ad un concetto assolutamente spirituale e trascendente di Dio.

Dio ¢ superiore all’essere alla sostanza e alle idee, poiché ¢ assoluta Unita. Egli ¢ i Bene
sommo in senso platonico; ¢ bonta assoluta.

La formazione del mondo ¢ dovuta alla caduta e alla degenerazione delle sostanze (delle
intelligenze) del mondo intellegibile create da Dio, tutte uguali fra loro ma anche libere.

Riprendendo la dottrina del Fedro di Platone, Origene prosegue nel dire che mentre
alcune di queste sostanze spirituali sono rimaste angeli, altre invece, per loro colpa o

pigrizia, ma in ogni caso per una libera scelta imputabile a loro soltanto e non a Dio, si
sono rivolte al male allontanandosi da Dio; cosi € cominciata laloro caduta nel mondo.

Agostino d’Ippona

Nasce nel 354 d.C. a Tagaste, cittadina della Numidia, in Africa, da padre pagano e da
madre cristiana. La sua formazione culturale ¢ in lingua latina.

La lotta contro il pelagianesimo.
Mentre per Socrate e Platone la conoscenza del bene ¢ di per sé sufficiente per non

commettere i male, per la fillosofia cristiana non basta conoscere i bene per farlo, ma
bisogna anche volerlo fare.

44



Per i cristianesimo, dopo i peccato originale la volonta dell’luomo si ¢ indebolita. Da
solo 'uomo non ¢ piu capace di fare i bene ma ha bisogno dell’aiuto di Dio e
dell’intervento della grazia divina.

Invece il monaco ifdandese Pelagio (da cui il nome pelagianesimo) non credeva che il
peccato originale avesse indebolito completamente la capacita dell’'uomo di fare da solo i
bene anche senzala grazia divina, pur se il compietlo ¢ divenuto piu difficile.

Contro questa eresia combatte anche Agostino. Infatti il pelagianesimo finiva col far
ritenere inutile I'incarnazione di Dio in terra per donare agli uomini la grazia e la
salvezza.

Per Agostino e per la Chiesa, invece, tutti gli uomini sono condizionati dal peccato
originale, per cui nessuno ¢ in grado di salvarsi se non interviene la grazia divina.

Grazia e predestinazione divina.

In merito al necessario intervento della grazia divina affinché 'uomo possa salvarsi, la
Chiesa si trova ben presto di fronte a due grosse questioni:

1. Dio concede la grazia tutti gli uvomini o solo ad alcuni "eletti", da lui prescelt in
modo misterioso (predestinazione)?

2. Per salvarsi, la grazia ¢ determinante oppure ¢ concorrente? Cioe, per salvarsi
basta soltanto aver ricevuto da Dio il dono della grazia oppure, oltre alla grazia, I'uomo
deve diventare meritevole lui stesso della salvezza mediante 1 compimento di opere

buone?

Su tali questioni si esprime anche Agostino, che pero non da risposte precise perché
talvolta ritiene che Dio conceda la grazia tutti gli uomini, i quali tuttavia, per salvarsi,
devono anche dedicarsi alle buone opere (tale ¢ la posizione prevalente della Chiesa
cattolica), mentre qualche altra volta Agostino ritiene che Dio conceda la grazia solo a
pochi eletti e che 1 dono della grazia sia sufficiente da solo per salvarsi (tale ¢ stata, in
particolare, la posizione della Chiesa protestante).

La natura di Dio e i suoi attributi.

Per Agostino e per il cristianesimo non solo ¢ possibile credere in Dio attraverso la fede
ma ¢ possibile dimostrarne ’esistenza attraverso la ragione.

45



Pero dimostrare che Dio esiste non significa comprenderne anche la natura,
comprendere come egli ¢.

A Dio ¢ possibile attribuire le qualita di Essere supremo, di Veritae di Amore infinito.

Queste sonole tre qualita espresse nel mistero e nel dogma cristiano della Trinita di Dio,
secondo cui Dio ¢ una sola sostanza in tre persone, il Padre, i Figlio e lo Spirito Santo.

Cio significa che tali attributi o qualita di Dio non vanno intesi come veri e propri
attributi, come caratteristiche di Dio, perché gli attributi sono accidentali, cio¢ mutevoli
(si possono o non si possono avere, oppure un certo momento si hanno e poi non si
possiedono piu).

Il mistero della Trinita dice invece che Essere, Verita e Amote non sono attributi ma tre
distinte persone, che tuttavia coincidono ed hanno la medesima sostanza divina. Sono
tre persone che coesistono in Dio e sono coeterne con Lui.

Il problema della creazione e del tempo.

Il problema metafisico che aveva maggiormente tormentato gli antichi era stato quello
della derivazione del molteplice (delle plurime e diverse cose) dall’'Uno (cioe dall’Essere
assoluto, dal principio primo).

In che modo dall’essere, che non puo non essere, ¢ nato anche i divenire, che implica i
passaggio dall’essere al non essere e viceversa?

Nessuno degli antichi filosofi nel risolvere questo problema ¢ giunto al concetto di
creazione, che ¢ di origine biblica. Platone introduce i1 Demiurgo; per Aristotele la
materia e il mondo fisico non sono né creati né plasmati ma sono eterni, come pure i
generi e le specie delle varie cose, le quali divengono e gradatamente si perfezionano
attratte dal Primo Motore Immobile (Dio), alla cui perfezione aspirano ad avvicinarsi.

Plotino deduce le idee, i1 mondo spirituale delle intelligenze, dal processo, necessario e

non libero, di emanazione dall’lUno, senza attribuire, inoltre, consistenza propria alla
materia, concepita come mero esaurirsi della traboccante potenza-energia dell’Uno.

46



Per Agostino Dio ha creato il mondo e le cose dal nulla mediante un libero atto di
volonta e di amore: creazione dal nulla, cio¢ non proveniente dalla medesima sostanza
divina, come nel caso dell’emanazione secondo Plotino, e nemmeno plasmata da
qualcosa di preesistente, come la materia originaria ed eterna secondo Platone ed
Aristotele.

Infatti, spiega Agostino, una realta puo derivare da un’altra in tre modi:

1. per generazione (padre-figlio);

2. per produzione o per fabbricazione, ed in tal caso la cosa prodotta deriva da una
materia preesistente;

3. per creazione dal nulla assoluto, ossia non dalla propria sostanza e nemmeno da
una sostanza esterna.

Rilevante ¢ quindila differenza tra generazione e creazione.

In quanto Essere primo e fondamento di tutto cio che ¢, Dio ¢ dunque i creatore del
tutto. La stessa mutevolezza del mondo dimostra che egli ¢ ’Essere creatore, immutabile
ed eterno.

Dio ha creato 1 mondo attraverso la Parola, i Verbo, ossia i Logos, 1 Figlio di Dio. 1l
Logos o Figlio ha in sé le idee, cioc¢ le forme o ragioni (I modelli) delle cose. In
conformita a tali forme o ragioni sono formate tutte le cose che nascono e muoiono.

La polemica contro il manicheismo e il problema del male.

Al problema della creazione ¢ connesso i grande problema del male nel mondo. Se tutto
proviene da Dio, che ¢ Bene, da dove proviene allora il male?

Agostino ¢ uno dei filosofi occidentali che ha vissuto con maggior tormento questo
problema ed ¢ stato il primo ad affrontarlo in modo sistematico, offrendo i pit celebre
tentativo di soluzione in senso cristiano.

Per Agostino, 1 male non ¢ un essere, cio¢ non esiste in sé ma ¢ invece una privazione,

una mancanza di essere. Se 1 mondo ¢ stato creato da Dio, che ¢ Bene, allora non ci puo
essere il male metafisico, ossia il male assoluto.

47



Decadenza della Patristica. Severino Boezio.

Dopo Agostino la Patristica proseguira fino al 750 circa, tuttavia senza piu formulare
teorie nuove ed originali. In Oriente si riduce a dispute teologiche di politica

ecclesiastica, che perdono quindi ogni valore filosofico.

In Occidente crolla la civilta romana e la cultura sotto 1 colpi dei barbari che hanno
invaso ormai tutte le province dell’Impero. La cultura vive a spese del passato e non ci
sono piu nuove elaborazioni culturali e filosofiche.

In Occidente vale la pena di ricordare 'opera di Severino Boezio (480-525), filosofo
romano, che contribui a far sopravvivere nel Medioevo una parte della filosofia antica.

Egli infatti tradusse in latino tutte le opere di logica di Aristotele, compose numerosi
opuscoli teologici nonché uno scritto filosofico intitolato "De consolazione
philosophiae".

In questo scritto Boezio si ispira a concetti neoplatonici e stoici. Afferma che la felicita
dell’luomo non consiste nel bene del mondo ma in Dio.

Quello di Boezio ¢ un platonismo eclettico: da Platone ricava i concetto di Dio come
sommo Bene; da Aristotele i concetto di Dio come primo motore immobile; dagli stoici
il concetto della provvidenzae del fato.

Sebbene cristiano, la sua filosofia ¢ per lo piu di impostazione neoplatonica. Boezio
rappresenta, nella sua persona, i passaggio dalla filosofia antica a quella medievale: ¢
’'ultimo dei filosofi romani e i primo dei fillosofi scolastici.

La scolastica

Per filosofia scolastica, o pit semplicemente Scolastica, si intende la filosofia e la teologia
insegnate nelle scuole medievali (scuole monacali, episcopali e palatine) nel periodo che
va dall’8° fino al 14° secolo e che termina conl’avvento dell’Umanesimo.

L’insegnamento svolto in tali scuole ¢ per lo piu ispirato dalla religione cristiana e dai
problemi religiosi (soprattutto il problema del rapporto tra fede e ragione).

48



I1 compito di queste scuole ¢ principalmente quello di istruire i religiosi (monaci, chierici,
sacerdoti) e preparatli allo svolgimento della loro missione. Ma hanno avuto anche i
merito di conservare e di trascrivere molte opere della cultura e della filosofia classica ed
ellenistica, impedendo che andassero distrutte.

La prima fase della scolastica (ottavo-nono secolo). Giovanni Scoto
Eriugena

Giovanni Scoto Eriugena (810-880) ¢ chiamato verso 1’847 presso la corte di Catlo i
Calvo ed ¢ posto a capo della scuola palatina. Influenzato dal neoplatonismo, tenta
un’interpretazione del dogma cristiano in termini neoplatonici.

La sua opera principale ¢ intitolata "De divisione naturae". Col termine natura egli
intende la totalita del reale, sia sovrannaturale che naturale, suddivisa in quattro specie
secondo un processo, appunto, di divisione, destinato poi ad unificarsi in un unico tutto
mediante un processo chiamato, a sua volta, di risoluzione

Le quattro specie in cuila natura (la totalita del reale) si divide sono:

1. natura che non ¢ creata e che crea: ¢ Dio.

2. Natura che ¢ creata e che crea: ¢ i1 Logos o Figlio di Dio; ¢ la sapienza di Dio,
coeterno e coessenziale al Padre.

3. Natura che ¢ creata e non crea: ¢ 1 mondo, creato dal nulla nello spazio e nel
tempo da Dio. Esso ¢ percio manifestazione di Dio (in greco “teofania”).

4. Natura che non ¢ creata e non crea: ¢ Dio come termine finale cui tutte le cose
sono destinate a ritornare.

La dottrina di Scoto Eriugena, che identifica natura e Dio, puo sembrare panteismo. In
realta, se ¢ vero che 1 mondo ¢ assimilabile a Dio, poiché le essenze delle cose sono
impresse in esse dallo spirito Santo, ed in quanto tali sono partecipi della sostanza divina,
tuttavia Dio non € assolutamente identico al mondo: Dio trascende il mondo; & creatore
e persona distinto dalle creature.

Con la sua concezione dialettica del processo di divisione-risoluzione della natura, Scoto
va oltre al concetto dilogica concepita come semplice tecnica del linguaggio.

La dialettica viene intesa non solo in senso logico ma ontologico, come la struttura stessa

della realta nel suo farsi.
49



Seconda fase della scolastica (10°-12° secolo). Dialettici e antidialettici

La seconda fase ¢ quella della prima vera scolastica ed ¢ dominata dalla polemica tra
antidialettici e dialettici

Gli antidialettici proclamano i primato della fede e la prioritaria autorita, in materia di
tfede, dei santi e dei profeti, limitando il compito della ragione e della filosofia ad una
funzione strumentale e ancillare di difesa delle dottrine rivelate (la filosofia ¢ ancella della

tede).

I dialettici vogliono invece affidarsi alla ragione ed alla logica (dialettica) per meglio
intendere la verita della fede.

Fra gli antidialettici si distingue Pier Damiani (Ravenna 1007 - Faenza 1072), che nega
ogni valore al ragionamento e afferma che Dio ¢ superiore non solo alle legei della
natura ma anche a quelle della logica e puo fare quindi anche cio che alla ragione appare
contraddittorio.

Fra 1 dialettici spicca la figura di Berengario di Tours (morto nel 1088), il quale afferma
I'importanza della dialettica (la logica) ed il ricorso alla ragione nella spiegazione e miglior
comprensione della verita di fede, posto che proprio in virta della ragione 1'uvomo ¢
creato ad immagine di Dio.

In questo periodo, in effetti, si ha una rinascita degli studi di logica, in particolare della
dialettica aristotelica, che sfocia nella famosa disputa sugli "universali".

Le due piu famose scuole medievali di questo periodo sono quella di Chartres, di

orientamento prevalentemente retorico-letterario e platonico, e la Scuola di San Vittore,
a Parigi, piu mistico-contemplativa. I maggiori pensatori sono Anselmo d’Aosta e Pietro

Abelardo.

Anselmo d’Aosta (Aosta nel 1033-Canterbury 1109).

E dapprima abate del monastero di Bec, in Normandia, e poi arcivescovo di Canterbuty.
Opere principali: Monologion (soliloquio) e Proslogion (colloquio).

50



Nel Monologion procede a dare dimostrazioni a posteriori dell’esistenza di Dio,
partendo cio¢ dall’osservazione delle cose e dell’ordine del mondo; nel Proslogion
fornisce una prova a priori dell’esistenza di Dio, cio¢ indipendentemente
dall’osservazione e dall’esperienza ma basata solo sul concetto di Dio come essere

perfettissimo (id quo maius cogitari nequit).

Fede e ragione

Anche per Anselmo, come per Agostino, vi ¢ accordo tra fede e ragione. Pur ritenendo
che la fede sia superiore, ¢ tuttavia convinto che fede e ragione non siano in contrasto. 1l
suo motto ¢ infatti "credo ut intelligam" (credo per capire meglio).

Non si puo capire perché c¢’e il mondo e la vita se non si ha fede, ma occorre dimostrare
e spiegare meglio la fede con argomenti razionali (con il ragionamento).

Tommaso d’Aquino (1225-1274).

E i maggior esponente della fase aurea della scolastica. Nasce nel 1225 a Roccasecca, tra
Lazio e Campania, da famiglia nobile. Frequenta ’universita di Napoli iniziando anche
gli studi di fillosofia. In particolare comincia a leggere le opere di Aristotele, riscoperte
diffuse per merito dei filosofi arabi, soprattutto Avicenna e Averroe.

Se la filosofia di Agostino e la filosofia patristica in generale sono influenzate dalla
filosofia di Platone, la filosofia di Tommaso e la tarda Scolastica sono invece influenzate
dalla filosofia di Aristotele, adattando comunque sia la filosofia platonica sia la filosofia

aristotelica alla filosofia cristiana.
La metafisica: ente, essenza ed esistenza.

II primo concetto che I'intelletto concepisce, pensa, ¢ quello di "ente", ossia di qualche
cosache ¢, che esiste (dal latino "ens", che ¢) e tale concetto precede tutti gli altri.
Ma nell’ente, essenza ed esistenza non coincidono, in quanto ’ente ¢ creato nel tempo.

Solo in Dio, che ¢ Essere primo e necessario (¢ Essere primo perché sopra di lui non c’e
nessun altro essere; ¢ Essere necessario poiché, se c’¢ 1 mondo, Dio ¢ Essere necessario
della sua creazione), essenza ed esistenza coincidono.

51



Infatti la sua essenza ¢, in particolare, quella di essere causa prima, creatore di tutta la
realta, e pertanto ricomprende anche l'esistenza perché, se Dio non esistesse, non ci
sarebbe neppure i1 mondo creato da Dio.

Le cose finite invece, ossia le cose del mondo, non esistono necessariamente; sono
contingenti (possono esserci 0 no), ma per esistere hanno bisogno di Dio che conferisca
loro I’esistenza, che le crei.

Dio ¢ quindi I’Essere, I’Essere supremo, mentre i mondo e le cose del mondo non sono
I’essere ma hanno I’essere ossia ricevono il loro essere da Dio.

Mentre per Aristotele il divenire delle cose (I loro nascere, trasformarsi e perire) ¢
sempre passaggio dalla potenza all’atto, e quindi ogni cosa (ogni essere) ¢ di volta in
volta sia in potenza sia in atto (cio¢ ogni cosa, ogni essere, possiede in sé sia la potenza
sia I’atto), per Tommaso invece gli esseri finiti, per passare dalla potenza all’atto, ossia
dalla possibilita di esistere all’esistenza effettiva, hanno bisogno dell’intervento creativo
di un altro essere, ossia dell’Essere supremo, Dio, che ¢ causa prima perché non riceva a
sua voltala propria esistenza ed essenza da nient’altro di superiore a Lui.

Giovanni Duns Scoto (1266-1308).

Nasce nella cittadina di Duns, in Scozia, da cui il nome di Scoto. Diventa francescano e
compie la sua formazione ad Oxford e a Parigi, dove sara anche insegnante. E stato
chiamato "Doctor subtilis" per la sottigliezza e 1’acutezza del suo pensiero.

La sua opera principale ¢ intitolata "Opus Oxoniense".

Dopo quello di Tommaso, Duns Scoto ¢ autore del secondo e fondamentale nuovo
corso della Scolastica, lungo i quale, per la rigorosa differenziazione operata tra filosofia
e teologia, la Scolastica stessa si avvia verso I’esaurimento del suo ciclo.

Duns Scoto infatti, rispetto alle frequenti dispute fra tomisti, averroisti ed agostiniani,
sente i bisogno di andar oltre tali contrasti, puntando da una parte sull’autonomia e sui
limiti della filosofia e, dall’altra, sullo specifico ambito e ricchezza di problemi della
teologia, superando cosi i fondamentale intento, proprio della Scolastica tradizionale, di
conciliare e trovatre un accordo fra i due ambiti.

52



Distinzione tra filosofia e teologia.

Abbiamo visto che per gli agostiniani la filosofia deve intendersi assorbita dalla teologia;
per 1 tomisti, filosofia e teologia devono intendersi in reciproco accordo.

Per Duns Scoto va invece riconosciuta una netta distinzione dei due ambiti.

1. la filosofia si occupa dell’ente (dell’essere e della realta); segue i procedimento
dimostrativo; si basa sulla logica naturale; si occupa di nozioni generali o universali in
quanto ¢ indotta, per sua natura, a seguire un processo conoscitivo basato sull’astrazione;
ha infine un carattere essenzialmente teoretico (conoscitivo) e mira al conoscere per il

conoscetre,

2. la teologia tratta invece gli "articula fidei", cioc gli oggetti di fede; segue un
procedimento persuasivo; si basa sullalogica del soprannaturale.

La filosofia non migliora se viene subordinata alla teologia, né quest’ultima diventa piu
rigorosa e persuasiva se utilizza gli strumenti della fillosofia.

Per Scoto, la fede non ha nulla a che fare con la scienza ma ha invece un valore

squisitamente pratico- morale.

Scopo della teologia non ¢ la conoscenza, ma quello di persuadere 'uomo ad agire perla
propria salvezza. 1l suo fine non ¢ teoretico ma educativo.

Anche Duns Scoto si ispira all’aristotelismo come Tommaso. Ma per Tommaso
I’aristotelismo va adeguato affinché possa concorrere alla spiegazione della fede cristiana.
Per Duns Scoto I’aristotelismo, cio¢ I’indagine filosofica, rimane invece delimitato nel

suo autonomo ambito, separato rispetto all’ambito pratico della fede.

Con questa separazione, si preparala strada all’eta moderna.
q P > S1prep

53



2. FILOSOFIA MODERNA

1. Umanesimo

Tra 1 maggiori esponenti dell'lUmanesimo possiamo citare: Nicolo Cusano e Giordano

Bruno.

Nicolo Cusano (1401-1464 -opere principali: La dotta ignoranza; Le congetture)
Nasce a Cusa, presso Treviri, in Germania.

Condanna i conflitti fra le diverse religioni, affermando che le varie religioni, pur diverse,
hanno tutte una base comune, comuni elementi di fede. Le diversita sono soltanto
adattamenti, voluti da Dio, rispetto alle varie popolazioni e culture umane.

I contrasti sorgono quando alcuni uomini vogliono imporre agli altri i riti e le credenze
particolari dei loro specifici adattamenti alla fede religiosa. Ma si tratta di una pretesa
insensata.

La dotta ignoranza

Quando si cerca di conoscere le varie cose, in genere si paragona cio che per noi ¢ certo
e noto con cio che ¢ incerto e ignoto. La conoscenza ¢ quindi proporzione (rapporto,
confronto, paragone) tra i noto e l'ignoto.

Dati ad esempio tre termini noti, di cui 1 primi due stiano fra loro in un certo rapporto, ¢
possibile scoprire un quarto termine ignoto che stia col terzo nello stesso rapporto in cui
il secondo sta col primo (¢ i1 modello delle proporzioni matematiche).

Pertanto, quando si studiano le cose finite ¢ sempre possibile fare un paragone, una
proporzione fra cio che ci ¢ piu noto, che ha un maggior grado di certezza, e cio che ci ¢
meno noto, che ha un minor grado di certezza.

Ma questa proporzione non ¢ piu possibile quando vogliamo conoscete l'infinito e Dio.

54



Dio e l'infinito sono cosi lontani dalle cose finite piu vicine a noi che sfuggono ad ogni
proporzione, e quindi rimangono ignoti: la conoscenza umana, che ¢ finita, non potra
mai conoscere pienamente Dio, che ¢ infinito.

Percio bisogna riconoscere la nostra ignoranza su Dio. L'uomo ha consapevolezza di
questa sua ignoranza, di questa assoluta sproporzione fra la mente umana finita e Dio
infinito; pertanto, essendo consapevoli di questa nostra ignoranza, essa puo essere
definita una "dotta" ignoranza.

Non ci puo essere dunque conoscenza positiva (completa) di Dio. Di lui possiamo dire
meglio cio che non ¢ anziché cio che ¢: Cusano riprende la cosiddetta "teologia
negativa'.

Dio ¢ l'infinito, la totalita dell'essere, ossia comprende in sé ogni realta, tutto l'universo,
pur non identificandosi e non coincidendo con esso, poiché Dio ¢ trascendente e non

immanente.

L'universo non puo avere in sé nulla che non sia gia in Dio, che ¢ tutto. Tutto cio che ¢
nell'universo deriva da Dio ed ¢ stato da lui creato.

Dio come coincidenza degli opposti.

In Dio tutte le cose tornano all'unita, senza piu distinzioni ed opposiziont: in questo
senso Dio ¢ "complicatio" (inclusione, riunificazione) dell'universo.

Ma per converso Dio si spazializza, si distende e si distribuisce nell'universo, che ¢ creato
¢ deriva da lui: in questo senso Dio ¢ "explicatio" (esplicarsi, distendersi, specificarsi e
differenziarsi) dell'universo.

Riappare quindi la coincidenza degli opposti: Dio ¢ inclusione, unita, e al tempo stesso ¢
anche esplicazione, differenziazione; 1 due opposti “unita” e “differenziazione”
coincidono.

Dio come infinito e totalita contiene in sé, include (complicatio) tutte le cose che si
esplicano nel mondo. Tutto l'universo ¢ in potenza contratto (concentrato) in Dio.

L'universo ¢ tutto in tutto, ¢ in ogni cosa, secondo l'antica massima di Anassagora.

Qualunque cosa ¢ in qualunque altra perché tutte le cose sono fra loro collegate ed i
tinito ¢ collegato conl'infinito (coincidenza degli opposti).

55



Ogni cosa ¢ dunque un microcosmo, perché contrae in sé tutte le cose. Ogni cosa ¢
un'unita ma, perla coincidenza degli opposti, e anche pluralita contratta.

Anche 1'vomo ¢ microcosmo, anzi ¢ microcosmo privilegiato in quanto, essendo dotato
di mente e di conoscenza, egli, a differenza degli altri enti, ha consapevolezza di
contrarre, di concentrare in se stesso tutte le cose.

In tal senso sussiste contratta nell'vomo l'unita di tutti, dell’intera umanita. L'umanita
contiene, in potenza, (potenzialmente) Dio e 'universo.

L'vomo ¢ un piccolo mondo che ¢ parte di quello grande. In tutte le parti si riflette i
tutto, perché la parte ¢ parte del tutto. Il concetto di uomo come microcosmo diviene un
proclama ideale di tutto 'Umanesimo.

Giordano Bruno (1548-1600).

E tra i maggiori esponenti del Rinascimento italiano. Nasce a Nola, presso Napoli. Da
giovane diventa frate domenicano. Di carattere irrequieto e ribelle. Non si limita a
studiare i testi sacri e la filosofia scolastica, ma anche quella di Platone, di Pitagora e la

filosofia araba.

Trova interessantila filosofia di Nicola Cusano e le concezioni di Copernico. Le sue idee
tiniscono col non cortispondere piu a quelle del cristianesimo e viene accusato di eresia.
Per sfuggire all'Inquisizione e al processo si rifugia all'estero.

Giunto a Ginevra aderisce alla religione calvinista ma ben presto si stacca anche da essa.
Va a Parigi, ma entra in contrasto con gli esponenti culturali di quella citta, influenzati
dalla filosofia di Aristotele, mentre Bruno preferisce la filosofia di Platone.

Si reca allora in Germania. Rientrato in Italia viene arrestato dall'lnquisizione e viene
processato, prima a Venezia poi a Roma dove viene condannato a morte e, nel 1600,
bruciato vivo come eretico in Campo dei Fiori.

Scrive le sue opere soprattutto in forma di dialogo tra diversi personaggi, anche allo
scopo di difendersi dalle accuse di eresia, pensando, inutilmente, di poter dichiarare in tal
modo che le frasi eretiche erano da attribuirsi soltanto ad uno dei personaggi del dialogo

e non alui direttamente.

56



Tra le sue opere si distinguono:

1. i "Dialoghi metafisici": La cena delle Ceneri (sulla rivoluzione copernicana); La
causa, i principio e 'uno; L'infinito universo e i mondj;

2. 1 "Dialoghi morali": Lo spaccio (=l'imbroglio) della bestia trionfante; Gli eroici
furori.

Mentre Telesio aveva affermato l'autonomia del mondo naturale e l'oggettivita
dell'indagine sulla natura, precorrendo lo spirito galileiano, Bruno ritorna ancora, in
parte, alla metafisica e alla magia, segnando un regresso dal punto di vista scientifico, ma
esprimendo in modo appassionato I'entusiasmo naturalistico del Rinascimento.

L'infinita dell'universo

Bruno sostiene che ['universo, che ¢ l'effetto di una causa infinita (cioe Dio) non puo
non essere esso stesso infinito.

Se l'universo ¢ infinito, allora non ha senso parlare di un centro dell'universo (essendo
infinito, l'universo non ¢ chiuso dal cerchio delle stelle fisse e, se l'universo non ¢ un
cerchio, allora non ha neppure un centro).

E sbagliato quindi dire che la Terra ¢ al centro dell'universo (come sosteneva i sistema
geocentrico di Tolomeo e di Aristotele), ma ¢ anche sbagliato dire che il Sole ¢ al centro,
come sosteneva Copernico.

Bruno apprezza e loda comunque la teoria di Copernico perché ha avuto il merito di far
cadere i vecchio sistema geocentrico, durato per secoli poiché basato sulle idee di
Tolomeo e di Aristotele che erano considerati indiscutibili ed assolutamente autorevoli.

L'adesione alla teoria copernicana suscita tuttavia grande scandalo nella Chiesa, che
all'epoca giudicava ’eliocentrismo in contrasto con la Bibbia. Bruno viene pertanto
accusato di eresia e dunque da condannare.

In proposito e a sua difesa Bruno sostiene che bisogna distinguere nettamente la filosofia
naturale dalla religione e dalla fede, quando per contro gia nel Medioevo, ed in
particolare nella filosofia scolastica, si affermava che non c'era distinzione ma accordo
tra ragione filosoficae fede.

57



Bruno pero insiste nel dichiarare che la fede, basata sulla rivelazione e sulla Bibbia, si
occupa della morale e della salvezza dell'anima, percid non spetta alla fede dare
insegnamenti anche sulla natura e sull'universo, giacché tale compito spetta solo alla
tilosofia naturale e alla scienza.

Dio e la natura

Ne "La causa, i principio e 'uno", Bruno sostiene che non possiamo conoscere Dio per
se stesso perché ¢ infinito, mentre noi siamo esseri finiti, e le cose finite non possono
avere l'idea di cosa sia veramente 1'infinito.

Noi possiamo conoscere Dio solo nel suo rapporto col mondo, con la natura. Rispetto al
mondo e alla natura di Dio ¢ contemporaneamente causa e principio. La causa rimane
sempre distinta e separata dall'effetto che determina (cosi come il lampo ¢ distinto dal
tuono che provoca).

Ed allora Dio come causa del mondo e della natura, in quanto da lui creati, rimane da
essi distinto e separato: in tal senso ¢ il Dio trascendente della religione (trascendente:
distinto, separato, al disopra del mondo e delle cose della natura).

Ma Dio come principio del mondo e della natura permane dentro i mondo e la natura
per renderli vivi, per animarli. Di conseguenza, tutta la natura ¢ animata; la vita ¢ in tutte
le cose perché dentro ogni cosa c'¢ Dio, c'e¢ 1 suo soffio vitale che anima e da vita.
Significa che ogni cosa del mondo e della natura ¢ partecipe (¢ parte) dell'infinito che ¢
Dio.

ILa concezione di tutta la natura come di un unico organismo vivente, per cui le cose
naturali non sono inerti e insensibili, ma hanno invece ognuna un grado maggiore o
minore di sensibilita, cio¢ sono in grado di sentire, di gioire di soffrire (tutte le cose, non
solo gli uomini ma anche gli animali, le piante e addirittura anche i minerali) ¢ tipica,
come abbiamo visto, di molta filosofia del Rinascimento.

Ma Bruno si spinge oltre: tutta la natura ¢ animata non per una sua forza intema,
naturale, ma perché dentro il mondo, dentro ogni cosa della natura, c'¢ Dio, c'¢ 1 suo

soffio vitale, c'e, dice Bruno, "1 respiro di Dio".

Se dentro tutte le cose c'¢ i soffio vitale di Dio, vuol dite allora che le cose non
b
periscono, sono eterne, non muoiono mai veramente ma semplicemente si trasformano.

58



Al di sotto di tutte le varie e differenti cose del mondo e della natura c'e i loro
collegamento, la loro unita con Dio, poiché per Bruno Dio coincide conla natura.

Da cio discende i significato del titolo dato all'opera "La causa, i principio e 1'uno":
I'uno ¢ I'unita di tutte le cose con Dio e in Dio. E questa una concezione antiaristotelica:
la sostanza delle varie cose non ¢ sinolo (unione) di materia e forma; non c'¢ alcuna
materia che sia pura passivita poiché anche la materia ¢ viva e animata e le cose sono
partecipi dell'eternita che ¢ in loro grazie al soffio vitale di Dio; non ci sono sostanze
corruttibili.

In particolare, Bruno patla di Dio in due modi:

1. come "Mens super omnia" (Mente al di sopra di ogni cosa), che ¢ 1 Dio
trascendente, soprannaturale, pero inconoscibile alla ragione umana ed oggetto solo di
fede;

2. come "Mensa insita omnibus" (Mente insita in tutte le cose), che ¢ 1 Dio
immanente nella natura, considerata come luogo della rivelazione e manifestazione
divina, anziessa ¢ lo stesso "respiro di Dio"

In quanto Mente presente in tutte le cose, ossia come elemento costitutivo delle cose,
Dio risulta allora accessibile alla ragione umana (conoscibile) e costituisce 1'oggetto
privilegiato della filosofia.

In tal senso Bruno definisce Dio come "fabbro del mondo", che opera come forza
seminale intrinseca nella materia, giacché infonde nella materia i semi del suo
conseguente sviluppo e da forma alla materia stessa configurandola nelle varie cose del
mondo.

Senonché, dire che Dio ¢ immanente, cio¢ dentro 1 mondo e la natura, ¢ panteismo
(ogni cosa ¢ Dio perché Dio ¢ in ognuna) ed i panteismo ¢ in contrasto con i
cristianesimo, per i quale Dio invece ¢ esclusivamente trascendente, separato e al di
sopra del mondo e delle cose della natura e non anche presente e mescolato in esse.

Anche per questi suoi pensieri Bruno ¢ stato condannato per eresia, oltre che a causa del
rifiuto del sistema geocentrico.

59



2. 11 seicento: gli inizi della filosofia modema.

Baruch Spinoza (1632-1677)

" Deus sive natura"

Senza preamboli, I'opera si apre con una serie di definizioni sull'essere, cioe sulla realta in
generale, vale a dire sulla sostanza di fondo della realta. Proprio la definizione di sostanza
¢ 1 punto di partenza.

Per la filosofia greca classica esiste una molteplicita di sostanze gerarchicamente
ordinate: i mondo sovrasensibile delle idee e quello sensibile delle cose in Platone.

Per Cartesio le sostanze sono realta autonome, nel senso che non derivano da qualcosa
d'altro e, in questo senso, per Cartesio le sostanze sono tre: Dio come sostanza prima ed

il pensiero (res cogitans) e l'estensione (res extensa) come sostanze seconde.

Spinoza ¢ assai piu rigoroso e radicale: non accetta la triplicita cartesiana delle sostanze
ed i derivante dualismo tra res extensa e res cogitans, ma afferma che la sostanza ¢
solamente cio che ¢ esclusivamente causa di sé (“causa sui”) e che non deriva da niente

altro.

ILa sostanza ¢ essa stessa la causa della propria esistenza, dei suoi attributi e delle sue
proprieta e per esistere non ha bisogno di altri esseri.

Dalla definizione di sostanza Spinoza ricava una serie di proprieta fondamentali

che la contraddistinguono:

1. la sostanza ¢ increata: poiché essa esclusivamente ¢ l'unica causa di se medesima;
2. poiché ¢ increata, la sostanza ¢ anche eterna;
3. ¢ infinita, perché se fosse finita, se avesse cioe dei limiti, sarebbe condizionata e

dipenderebbe da tali limiti, mentre la sostanza, per definizione, non deriva e non dipende
da niente altro;

4, ¢ unica, poiché essendo infinita, senza limiti, ¢ ovunque e quindi non c'¢ spazio od
occasione per altre sostanze.

60



Allora questa sostanza increata, eterna, infinita ed unica, e pertanto anche indivisibile,
non puo essere che I'Ente supremo, cio¢ Dio o I'Assoluto (da "ab- solutus": che ¢ sciolto
da legami di dipendenza, che non dipende da niente).

Fin qui Spinoza sembra poco originale rispetto ai pensatori precedenti. In realta si
differenzia nettamente da gran parte della vecchia metafisica, in particolare dalla
concezione ebraico-cristiana, in quanto egli ritiene, e qui sta la sua originalita, che Dio e
mondo non costituiscono due realta, separate ma uno stesso ente.

Dio non ¢ fuori e al di sopra del mondo, ossia non ¢ trascendente, ma ¢ dentro i
mondo, ossia ¢ immanente. Dio e mondo costituiscono quell'unica realta globale che ¢ la
Natura. Cosicché Spinoza usa l'espressione "Deus sive Natura", che significa "Dio cioe
la Natura".

Se la sostanza ¢ unica, la medesima sostanza divina si ritrova pertanto anche in tutte le
cose del mondo, che sono la manifestazione in atto di tale sostanza. In tal senso la
concezione della realta in Spinoza non solo ¢ immanentistica (Dio ¢ dentro i1 mondo)
ma anche panteistica (Dio ¢ in tutto; la sostanza divina ¢ diffusa in tutte le cose).

Dio non ¢ dunque persona trascendente, che ha liberamente creato i1 mondo per un atto
d'amore secondo la concezione cristiana, ma Dio, coincidendo con la natura, ¢ 1'ordine
geometrico del mondo, ¢ il principio, la legge universale che regola e da ordine al
mondo, i quale tutto ¢ costituito della medesima sostanza divina.

Ogni cosa ¢ rigidamente necessitata e determinata dal Dio-natura ad essere cio che ¢
(determinismo). Non vi ¢ alcuna contingenza (che c'¢ ma potrebbe anche non essere) ma
regna ovunque la piu rigida necessita.

Per Spinoza i Dio-Natura non ¢ una forza, un'energia che genera il mondo e le cose, ma
¢ 'ordine razionale e necessario del cosmo, ¢ l'insieme delle sue leggi universali da cui
derivano le singole cose e idee, le quali non risultano da una forza generatrice ma
provengono dall'ordine geometrico del mondo per rigorosa concatenazione causale di
causa-effetto.

Circa 1 problema dei rapporti fra la sostanza e le cose da essa prodotte, Spinoza
respinge, oltre che la dottrina della creazione, anche quella dell'emanazione di Plotino: la
sostanza non ¢ 1'Uno ineffabile che per emanazione e sovrabbondanza di potenza genera
il mondo.

61



Gli attributi e i modi della sostanza

Tutto cio che non ¢ sostanza, dice Spinoza, ¢ attributo o modo della sostanza. Dio, in
quanto sostanza infinita, si manifesta nella natura secondo infiniti attributi.

Oltre agli attributi, vi sono poi i modi della sostanza, ossia 1 suoi modi di essere, le
determinazioni ed aspetti particolari che gli attributi assumono nei singoli corpi e nelle

singole idee che noi percepiamo e pensiamo.

L'universo spinoziano: necessita contro finalismo.

Come si ¢ visto, secondo Spinoza nell'universo non vi ¢ nulla di contingente (di casuale e
imprevisto), ma tutto si svolge e si attua necessariamente.

Spinoza respinge anche il vitalismo-animismo rinascimentale, perché la sostanza, i Dio-
Natura, ¢ da Spinoza concepita come struttura costituita da relazioni geometrico-
matematiche e non come forza o energia generatrice.

Per Spinoza, data una determinata causa, l'effetto segue necessariamente. Consegue che
dall'unica Sostanza ammessa, ossia dal Dio-natura, i suoi attributi e i suoi modi infiniti e
tiniti derivano da essa necessariamente, attraverso una predeterminata serie di cause-
effetti.

La concezione del Dio-Natura come ordine geometrico necessario dell'universo ¢
completamente contrapposta alla millenaria concezione finalistica del mondo, espressa
nella filosofia greca e nella dottrina ebraico-cristiana, secondo cui lo sviluppo del mondo
¢ diretto verso fine, uno scopo ultimo stabilito dal Dio creatore (per il cristianesimo) o
comunque presente nei principi e nelle cause prime del mondo e del suo sviluppo (perla
tilosotia greca).

Il finalismo inoltre toglierebbe perfezione a Dio. Infatti, se Dio agisse in vista di un fine
significa che vorrebbe qualcosa di cui manca.

La critica al finalismo ¢ accompagnata in Spinoza anche dalla critica all'antropomorfismo
religioso. La concezione biblica di Dio, raffigurato come una specie di super- uomo ma
con sentimenti e passioni umane, ora adirato ed ora misericordioso, ¢ soltanto il
prodotto di una immaginazione superstiziosa.

62



All'antropomorfismo religioso Spinoza contrappone la propria idea di un Dio
impersonale coincidente conl'ordine del cosmo.

Nel Dio-Natura di Spinoza coincidono liberta e necessita. Dio ¢ libero nel senso che non
dipende da niente. Ma, in quanto ordine geometrico dell'universo, egli non agisce

liberamente bensi necessariamente in base alle leggi matematiche che costituiscono la sua
natura.

3. Un autore rivoluzionario

David Hume (1711 — 1776).

Opera principale: Trattato sulla natura umana.

L'interesse prevalente di Hume ¢ lo studio della natura umana, studiare cio¢ come ¢
veramente fatto l'uomo sia per quanto riguarda la conoscenza ma anche i sentimenti, la

morale, l1a societa.

Lo studio sulla natura umana ha per Hume un valore preliminare, perché da esso
dipendono anche i progressi di tutte le altre scienze (fisiche, politiche, morali, ecc.).

Le scienze infatti non sono neutrali; il loro sviluppo ¢ condizionato dal modo di pensare,
di conoscere, di sentire e di credere degli uomini.
La conoscenza umana: impressioni e idee

L'importanza maggiore del pensiero di Hume sta nella sua teoria della conoscenza e,
soprattutto, nella sua critica del principio di causalita (principio di causa-effetto).

Hume afferma che i contenuti della mente sono solo quelli che essa riceve
dall'esperienza esterna o interna. E due sono, precisamente, i contenuti della mente:

63



1. le impressioni, ossia le percezioni attuali, fin tanto che sono in atto e raggiungono
la mente con maggior forza ed intensita (le sensazioni, le passioni, le emozioni);

2. le idee, che sono immagini indebolite delle impressioni quando esse non sono piu
attuali: sono costituite cioe dai ricordi, dalla memoria.

In sintesi, per Hume pensare vuol dire sentire impressioni e idee.

Il nostro intelletto dapprima riceve le impressioni e poi, quando esse diventano un
ricordo, le trasforma in idee. Le idee pertanto derivano dalle impressioni. Al di fuori
delle impressioni e delle idee I'intelletto non contiene niente altro.

Anche per Hume quindi non ci sono idee innate né concetti universali, che sono
solamente nomi astratti collettivi (nominalismo).

Noi non siamo assolutamente in grado di sapere e di conoscere se al di fuori delle nostre
impressioni e idee vi siano realta esterne ad esse corrispondenti, costituenti la causa delle
nostre impressioni.

Il principio di associazione.

L'intelletto non funziona stabilendo connessioni e collegamenti tra le idee della nostra
mente e le cose esterne, essendo la realta esterna in conoscibile; funziona stabilendo
invece connessioni trale idee fra di esse.

Tale facolta di stabilire connessioni ¢ chiamata da Hume immaginazione.
L'immaginazione non associa, non collega, le idee a caso, ma realizza l'associazione di
un'idea ad un'altra secondo tre criteri:

1. per somiglianza;
2. per contiguita (vicinanza, accostamento) nello spazio o nel tempo;
3. per relazione di causa-effetto, quando si suppone che un'idea sia causa di un'altra

o si ritiene che un'idea sia l'effetto di un'altra.
La causalita, cioe¢ la relazione di causa-effetto, ¢ per Hume un'idea complessa frutto della

nostra immaginazione, la quale suppone l'esistenza di un rapporto costante tra un certo
effetto e una predeterminata causa.

64



Ma non vi ¢ una connessione, un collegamento necessario tra causa ed effetto per cui,
data una certa causa consegue sempre quel certo effetto per necessita logica. Non ¢
infatti contraddittorio suppotre che da una medesima causa derivino effetti differenti o
nessun effetto.

Nessuna analisi della causa puo farci scoprire a priori (prima di farne esperienza)
l'effetto che necessariamente derivi.

L'idea di causalita, infatti, appartiene alla categoria dei dati di fatto, che sono basati
sull'esperienza. Pero 'esperienza mostra semplicemente la contiguita spaziale tra le cose
come rappresentate dalle idee o la successione temporale fra di esse. Ma non dimostra la
loro connessione necessaria.

Il fatto di aver sempre constatato, per esperienza, che il Sole llumina la Terra,
considerandolo in tal senso causa dell'lluminazione, non autorizza a concludere con
assoluta certezza logica che sara sempre cosi anche in futuro: non vi ¢ contraddizione
qualora si pensi che, magari in un tempo lontano, cio potrebbe non pit accadere.

L'immaginazione di un rapporto necessario di causa-effetto non deriva dunque
dall'esperienza ma, conclude Hume, deriva invece dall'abitudine. Poiché mi sono
abituato a vedere sempre che col sorgere del Sole 1a Terra si illumina, sono allora portato
a supportre che i Sole sia e sara costantemente la causa necessaria della luce sulla Terra e
che, viceversa, la luce sulla Terra sia e sara costantemente 1'effetto necessario del sorgere
del Sole.

Ma questa non ¢ una verita logica, universale e necessaria (come il principio di identita o
di non contraddizione); ¢ semplicemente una nostra credenza, una semplice aspettativa
derivante da una abitudine acquisita.

Insomma non vi ¢ alcuna dimostrazione scientifica della verita del principio di causalita.
Tale principio, su cui finora si ¢ sempre fondata la conoscenza e la scienza (secondo la
convinzione che conoscere una cosa vuol dire scoprirne la causa) non ha pertanto valore
scientifico. Tuttavia, ammette Hume, I'abitudine non va disprezzata perché ¢ comunque
una guida valida per la vita pratica, anche se non ¢ un principio certo di spiegazione

razionale.

65



4. Un filosofo controcorrente

Blaise Pascal (1623-1662)

Si converte al giansenismo e frequenta assiduamente Port Royal, centro giansenista. Nel
glansenismo, ¢ radicato i tema del peccato originale che ha reso 1'nomo inclinato al male
ed incapace del bene senza la grazia; solo la grazia che Dio dona agli eletti conduce alla
salvezza.

I1 Dio della fede non ¢ il Dio dei filosofi

ILa salvezza dell'uomo non € i frutto né della scienza né della filosofia. Prova ne sia
I'impossibilita di dimostrare l'esistenza di Dio.

Pascal entra in polemica contro i deisti, ovverosia contro quei filosofi per 1 quali Dio,
anche se fossero in grado di darne dimostrazione, rimane tuttavia un Dio impersonale,
puramente astratto e filosofico, mentre i1 Dio della fede ¢ persona, ¢ amore e
consolazione.

Per Pascal, la fede non solo ci fa conoscere Dio ma ci porta a comprendere noi stesst: la
nostra miseria a causa del peccato originale, ma anche la nostra grandezza perché ci
consente la salvezza.

La conoscenza di Dio senza la conoscenza della nostra miseria genera la superbia dei
tilosoft; la conoscenza della nostra miseria senza quella di Dio redentore genera la
disperazione degli atei.

La scommessa su Dio

Quello della scommessa ¢ il celebre argomento di cui Pascal si avvale contro gli atei, i
miscredenti, 1 libertini, 1 liberi pensatori, sostenendo che, anche qualora si ignori o si
dubiti di Dio, conviene pensare e comportarsi "come se Dio ci fosse".

Se scommettiamo sull'esistenza di Dio e vinciamo, allora vinciamo tutto; se invece
perdiamo, non perdiamo nulla, solo i beni mondani che sono esteriori e passeggeri.

66



Scommettere su Dio ¢ quindi una scelta ragionevole, niente affatto contraria alla ragione.
Nonostante i carattere utilitaristico e di mera convenienza di questa scommessa, che
anche per Pascal ¢ insufficiente ai fini della vera fede, ¢ stata comunque recepita dalla
filosofia moderna la tesi di fondo sull'obbligo di scommettere, cioe di "decidersi" per il si

o per i no, perché anche i non scegliere ¢ gia una scelta.

Immanuel Kant (1724-1804).

Opere principali: Critica della ragion pura; Critica della ragion pratica; Critica del
giudizio.

La lettura delle opere di Hume sveglia Kant dal "sonno dogmatico", come da lui
chiamato, ossialo risveglia dalle llusioni della metafisica.

Kant si persuade che la logica e la metafisica tradizionali non sono una logica e una
metafisica della realta, perché restano chiuse in principi astratti che non colgono l'essere,
la realta autentica.

I principio di identita e di non contraddizione non sono in grado di spiegare il
fondamento reale delle cose. L'intelletto non deve superare i limiti dell'esperienza se non
vuole perdersi in astrattezze.

Ne consegue una profonda critica alla metafisica: quando pretende di conoscere la
profondita delle cose allora essa, Kant scrive, "¢ un abisso senza fondo, un oceano
inesplorato"; la metafisica invece ¢ utile quando indaga sui limiti della ragione e della

conoscenza umana.

La critica della ragion pura.

Spiegazione dei termini:

1. critica: analisi, esame, giudizio;

2. ragione: conoscenza, intesa come modi del conoscere;

3. pura: indipendente dall'esperienza, che si applica ai contenuti dell'esperienza ma ¢
indipendente da essa: i modi di funzionare della conoscenza, cio¢, precedono
l'esperienza e non dipendono da essa.

67



Quindi 1 titolo "Critica della ragione pura" significa nel complesso: analisi, esame della
conoscenza, ossia dei modi del conoscere non limitati ma indipendenti dall'esperienza.

Kant conviene con l'empirismo nell'affermare che ogni nostra conoscenza comincia con
l'esperienza (qui critica il razionalismo). Ma cio non significa che la conoscenza stessa
derivi interamente dall'esperienza (e qui critica anche I'empirismo e i suoi esiti scettici cui
¢ giunto con Hume).

Kant non si rassegna a ritenere, come Hume, dubitabile ogni tipo di conoscenza; si
propone invece di verificare in modo approfondito se vi siano, e quali, conoscenze

valide.

L'idea di Dio

Piu che un'idea, dice Kant, questo ¢ un ideale, anzi ¢ l'ideale per eccellenza, mediante il
quale viene concepito I'Essere (I Noumeno) supremo, che ha completamente in se
stesso la propria causa e la propria determinazione (coincidenza di essenza ed esistenza).

Ma anche 1'idea di Dio che formiamo con la ragione ci lascia nella totale ignoranza circa
l'esistenza di tale Essere supremo.

Per Kant le prove dell'esistenza di Dio elaborata dalla metafisica classica sono
principalmente tre:

1. la prova cosmologica, che parte dall'esperienza e dall'esistenza del mondo e risale
a dimostrare Dio come causa del mondo, come principio creatore e animatore del
mondo;

2. la prova fisico-teleologica (teleologica, finalistica), che parte dalla visione
dell'armonia e della bellezza del mondo per risalire e giungere a dimostrare Dio come
fine del mondo, come il fine ultimo, causa finale del mondo;

3. la prova ontologica (quella di Sant'Anselmo), che ¢ una prova a priori, mentre le
prime due sono a posteriori perché partono dall'esperienza e dalla visione del mondo;

Le prime due prove sono riconducibili, secondo Kant, alla terza, per cui se si mostra che
quest'ultima ¢ errata risultano sbagliate anche le prime due.

68



Infatti, dice Kant, anche quando si concepisce Dio come causa del mondo (prima prova)
o come fine del mondo (seconda prova), bisogna poi dimostrare che a queste idee di Dio
(come causa o fine del mondo) corrisponde effettivamente anche l'esistenza di Dio,
come ritiene di mostrare la terza prova.

Ma la terza prova cade nell'errore perché un conto ¢ avere lidea di un essere
perfettissimo, un altro conto ¢ che questo essere sia anche davvero esistente. Infatti
dall'idea di Dio, seppur inteso come essete perfettissimo, non si puo automaticamente e
sicuramente ricavare anche la sua esistenza reale.

L'esperienza, precisa Kant, ¢ possibile solo nel campo dei fenomeni e non nel campo dei
noumeni, che sono in conoscibili.

Dio ¢ appunto pensato come Noumeno supremo. Con cio Kant non nega l'esistenza di

Dio: si limita piuttosto a dichiarare che non si puo pretendere di dimostrarne 1'esistenza
e di conoscetlo razionalmente. Dio ¢ semmai oggetto di fede, non di ragione.

69



3. DAL ROMANTICISMO AL PRIMO NOVECENTO

1. La reazione antihegeliana: Schopenhauer e Kierkegaard.

Nel primo Ottocento la filosofia di Hegel diventa quella prevalente. Non mancano
tuttavia, seppur minoritari, filosofi contemporanei ad Hegel, in particolare Schopenhauer
e Kierkegaard, che reagiscono e si oppongono alla filosofia hegeliana.

A differenza di Hegel, tali filosofi sostengono che non ¢ vero che lo sviluppo e i
divenire e della realta sia sempre razionale, poiché spesso ¢ invece irrazionale ed ingiusto.

Percio la realta non va sempre giustificata ma bisogna anche cambiara e miglioratla.
L'ottimismo e la visione finalistica di Hegel circa la storia come continuo progresso non
corrisponde spesso alla realta effettiva.

Affermano che la filosofia non deve occuparsi di concetti generali ed astratti, quali i
concetti hegeliani di Idea o Spirito, ma che deve occuparsi soprattutto delle condizioni di
vita det singoli individui concreti, degli uomini reali ¢ non della generica umanita.

Arthur Schopenhauer (1788-1860).

La filosofia di Schopenhauer ¢ influenzata soprattutto dalla filosofia di Kant ma anche
dalla filosofia di Platone (che contrappone il mondo delle idee, considerato come
l'autentica realta, al mondo della natura, considerato come imitazioni delle idee e quindi
come apparenza, come realta illusoria) ed inoltre dalla filosofia orientale, indiana e

buddista.

Animato da forti sentimenti romantici, Schopenhauer non si occupa, come Hegel, di
questioni logico-metafisiche generali ed astratte, bensi dei problemi concreti
dell'esistenza individuale, della sofferenza e del dolore dei singoli uomini, dell'insicurezza
e precarieta della vita.

Considera un'llusione l'idea del continuo progresso della storia. Contrappone
all'ottimismo di Hegel (tutto cio che ¢ reale ¢ razionale) un profondo pessimismo, un
pessimismo "cosmico", come Leopardi.

70



Accusa Hegel di essere un"'sofista", cio¢ di fare filosofia al solo scopo di successo e di
guadagno personale. Compito della filosofia non ¢ di iludere l'vomo con false
concezioni ottimistiche, ma di comprendere i male dell'esistenza per offrire all'uomo
consolazione e liberazione dal dolore.

Il mondo come volonta e rappresentazione

Nella sua opera principale, Schopenhauer afferma che i1 mondo ¢ come not lo vediamo,
come ce lo rappresentiamo. II mondo quindi ¢ una nostra rappresentazione e non
possiamo sapere se esso, In realta, ¢ proprio cosi come lo vediamo e lo rappresentiamo
oppure se diverso: nessuno di noi puo uscire da se stesso, cio¢ dal modo in cui vede le
cose per osservare come sono in realta, per cogliere le cose in sé.

I mondo inteso come rappresentazione ¢ un mondo di fenomeni (vediamo e ci
rappresentiamo le cose cosi come ci appaiono, senza sapere se in realta sono proprio
cosl o diverse).

Ma per Schopenhauer i fenomeno non ¢, come per Kant, l'unico aspetto conoscibile
della realta perché, egli dice, puo essere anche colto, intuito 1 noumeno fondamentale,
cioéla cosa in sé, l'essenza fondamentale del mondo e delle cose del mondo, anche se le
cose in sé particolari e specifiche possono rimanere inconoscibili.

I fenomeni sono come ricoperti da un velo, che Schopenhauer indica come i "velo di
Maya", un velo ingannatore di cui patlala filosofia indiana, velo che nasconde 1'essenza
fondamentale della realta che sottosta ai fenomeni.

Ma questo velo puo essere squarciato e sollevato e l'essenza del mondo, il noumeno o la
cosa in sé¢ fondamentale, puo essere colta e avvertita, non gia in termini di conoscenza
razionale bensi mediante un'intuizione diretta ¢ immediata.

Per scoprire l'essenza della realta e scoprire cosa c'¢ dietro le nostre rappresentazioni,
cosa c¢ al dila e al di sotto dei fenomeni, dobbiamo partire, dice Schopenhauer, dal
soggetto conoscente, cioe da noi stessi, dall'uomo.

L'vomo inizialmente conosce se stesso come corpo. Il corpo puo essere percepito e

conosciuto come fenomeno, cosi come tutti gli altri oggetti, quando ci fermiamo agli
aspetti fisiologici del corpo stesso.

71



Ma i corpo, precisa Schopenhauer, non ¢ solo fenomeno, non ¢ solo rappresentazione
fenomenica. Del corpo, del "mio" corpo ho anche un'intuizione immediata, ne ho diretta
coscienza, che non ¢ conoscenza razionale fenomenica acquisita attraverso le forme a
priori kantiane della sensibilita e dell'intelletto.

Noi possiamo guardare al nostro corpo e patlamne come di un qualsiasi altro oggetto, ed
in questo caso esso ¢ fenomeno. Ma ascoltando noi stessi, riflettendo dentro di noi,
sentiamo che esiste nel nostro corpo una forza profonda che guida tutti 1 nostri atti e
comportamenti, sentiamo in noi una spinta ad esistere, a desiderare e a volere.

Avvertiamo che dentro di noi agisce ed opera una volonta che ¢ volonta di vivere, di
affermarci e di realizzarci sempre di piu.

Questa volonta non ¢ conosciuta da noi nello stesso modo in cui conosciamo i
fenomeni, ma ¢ colta ed avvertita per intuizione immediata. Avvertiamo che l'essenza di
fondo del nostro essere, piu che l'intelletto e la conoscenza, ¢ proprio questa volonta,
che siamo capaci di sentire e cogliere come cosa in sé, come noumeno fondamentale.

E questa volonta universale che costituisce il principio noumenico e metafisico di tutta la
realta, perché ogni essere, animato ed inanimato, ¢ mosso e si trasforma per effetto
proprio di questa volonta di affermarsi ed imporsi.

Si comprende cosi i titolo dell'opera "II mondo come volonta e rappresentazione".
Come fenomeno e apparenza il mondo ¢ rappresentazione; come cosa in sé, nella sua
essenza di fondo, esso ¢ volonta costitutiva del principio metafisico del mondo.

La volonta di vivere ¢ di dominio non ha alcun fine. Il suo unico scopo ¢ solo di
affermare e di imporre se stessa, di espandersi sempre di pit. Percio ¢ una forza cieca,
irrazionale, insaziabile, crudele, che permea ed ¢ diffusa in tutto l'universo.

Da qui 1 pessimismo cosmico di Schopenhauer. La natura non possiede quella struttura
razionale concepita dai filosofi platonici e poi dallidealismo; ¢ piuttosto una natura
matrigna, cosi come concepita da Leopardi: la vita ¢ dolore ed il piacere ¢ solo la

momentanea scomparsa del dolore.

E questa volonta universale, irrazionale e crudele, che ha comportato 1'avvento del male
nel mondo. Il male non ¢ solo nel mondo, ma nel principio stesso da cui esso dipende.

L'unico fine della natura ¢ di perpetuare la vita, anche attraverso i1 dolore e la
prepotenza. Unico scopo ¢ la sopravvivenza della specie.

72



Ora, a partite da qui, scopo della filosofia deve essere quello di rendere 1'nomo
consapevole dell'infelicita dell'esistenza ed indicargli le vie, i modi della salvezza, cio¢ i
modi in cui potersi liberare dalla dipendenza dall'irrazionale e crudele volonta universale
del mondo.

Se l'essenza della realta e dell'esistenza ¢ tale volonta irrazionale e crudele, allora il
suicidio potrebbe sembrare il rimedio al male della vita. Pero i suicidio, in questo caso,
non ¢ la negazione della vita, non ¢ i desiderio di non vivere pit ma i desiderio di vivere
invece una vita diversa, senza noia e senza dolore: quindi i suicidio non sconfigge
l'irrazionale volonta di vivere.

La salvezza, cio¢ i rimedio, puo avvenire in altri modi: ci si puo liberare dal dolore della
vita causato dall’irrazionale e crudele volonta di vivere e di dominio solo con la
negazione della volonta di vivere, passando dalla volonta alla "nolonta" (in latino
"noluntas"), ossia a rifiuto di una vita basata sull'impulso, sulla forza irrazionale e
malvagia della volonta universale.

Tale salvezza ¢ possibile per tre vie, per tre modi diverst:

1) attraversol'arte;

2) attraverso la pieta, o etica della compassione;

3) attraverso l'ascesi o, 1a nolonta (non volonta).

L'ascesi o volonta

II vero distacco dalla volonta di vivere, cieca e prevaricatrice, si raggiunge solo con
l'ascesi (elevarsi al cielo), intesa come rinuncia ad ogni desiderio, ad ogni egoismo, ad
ogni volonta.

I’asceta ¢ colui che vive senza desiderare di vivere, distaccato completamente dalla vita

terrena.

Secondo le filosofie orientali, che hanno influenzato Schopenhauer, si giunge all'ascesi
attraverso la meditazione, la poverta, la castita ed attraverso 1 rifiuto di ogni piacere della
vita.

Ebbene, quando 1'nvomo non vuole piu niente, e giunge dunque alla nolonta, allora avra
sconfitto la volonta di vivere. Quando l'asceta giunge a contemplare i mondo come un
puro nulla (1 nirvana delle filosofie orientali), allorala volonta di vivere viene annullata.

73



Per Schopenhauer dunque l'ascesi non ¢ immedesimarsi in Dio ma ¢ totale negazione del
mondo; il suo é un misticismo ateo.

Il pessimismo di Schopenhauer giunge cosi a conclusioni di "nichilismo" che sara poi
ripreso, in forma diversa, dal suo discepolo Nietzsche.

Soren Kierkegaard (1813-1855).

Nasce a Copenhagen. Studia teologia e diviene pastore protestante ma non ne
intraprende la carriera, ponendosi in polemica con l'ambiente teologico del tempo. Si
trasferisce per un breve periodo a Berlino dove segue le lezioni universitarie di Schelling,
Torna quindi a Copenhagen e si dedica unicamente agli studi.

Il pensiero di Kierkegaard ¢ caratterizzato da una forte impostazione religiosa. Egli
avverte in modo drammatico la contrapposizione tra esperienza mondana ed esperienza
religiosa.

La visione del mondo si incentra intorno al rapporto uomo-Dio nonché sui temi della
salvezza e della grazia, ponendosi in contrasto con le risposte date al riguardo dalla
scienza e dalla filosofia, soprattutto hegeliana.

Opere principali: Aut-Aut; Timore e tremore; Il concetto dell'angoscia.
pere p p 5 ; 20

Critica alla filosofia razionalistica e a quella idealistica hegeliana

Per Kierkegaard l'errore fondamentale della filosofia razionalistica (da Cartesio a Kant),
cosi come della scienza, ¢ stato quello di considerare soprattutto i pensiero e la
conoscenza in astratto, cio¢ soprattutto il concetto e l'oggetto del pensiero, trascurando
il soggetto che pensa, ossia i singolo individuo concreto nella particolarita della sua
esistenza.

In questo senso Kierkegaard ¢ considerato il precursore dell'esistenzialismo, corrente
filosofica del primo Novecento.

74



E assurdo, dice Kierkegaard, pretendere di costruire, come Hegel, un sistema filosofico
globale ma astratto, che dia una risposta metafisica complessiva a tutti 1 problemi della
realta, quando pol non ¢ capace e si dimentica di spiegare qual ¢ i senso, i significato
che l'esistenza ha per i singolo individuo concreto.

La filosofia razionalistica moderna, come anche la filosofia greca antica, afferma
Kierkegaard, si basa sulle essenze, ossia su concetti generali ed astratti, ma non si
preoccupa di capire quale senso abbial'esistenza per ciascun uomo.

L'esistenza concreta del singolo individuo non coincide col concetto generale e astratto
di uomo e di umanita. Le essenze, i concetti astratti, sono schemi mentali fissi che si
pretende siano immutabili e necessari, sempre costanti ed uguali.

Invece l'esistenza del singolo individuo concreto non si puo ricondurre e spiegare in base
a schemi fissi e necessari. Hssa ¢ sempre imprevedibile, quindi non puo essere
necessariamente predeterminata e predeterminabile.

E in tal senso ridicola, prosegue Kierkegaard, la pretesa di Hegel di poter dedurre la
conoscenza dell'vomo singolo dal concetto e dall'essenza universale ed astratta di
Umanita e di Spirito dell'umanita e del mondo.

L’esistenza del singolo non coincide col concetto; la sua non ¢ certo un’esistenza
concettuale. Hegel presume di parlarci del’Assoluto ma non comprende lesistenza
umana.

Kierkegaard distingue tra "essenza" e "esistenza". L'essenza ¢ 'oggetto del concetto, cioe
I'universale, i necessario, cio su cui verte la filosofia di Hegel, che ¢ essenzialmente una
logica e riduce appunto l'intera realta ad essenze. L'esistenza ¢ invece la condizione in cui
si troval'individuo, 1 particolare, ed ¢ questa per Kierkegaard la vera realta.

Le essenze sono il regno della necessita, le singole esistenze degli uomini sono i regno
della liberta. L'esistenza dei singoli individui, infatti, non ha un senso e un itinerario gia

prestabilito e ricavabile, deducibile da concetti generali

L'individuo ¢ solo con se stesso in questa scelta, alla fine spetta solo a lui decidere quale
vita scegliere e condurre: ¢ una scelta libera ma, in quanto scelta di vita, ¢ rischiosa.

75



Esistere (dal latino ex-sistere) significa emergere, venir fuori dal nulla (prima di esistere
l'individuo ¢ nulla), quindi l'esistenza arriva per caso e non da un progetto predefinito
che stabilisca in anticipo quale tipo di esistenza condurre.

L'individuo si trova a dover scegliere i proprio tipo di esistenza fra innumerevoli e
differenti possibilita.

L'vomo ¢ libero di scegliere frale diverse possibilita, ma poiché sceglierne una significa
dover rinunciare alle altre, la sua liberta di scelta diventa angosciosa: la scelta
dell'esistenza provoca angoscia. D'altra parte l'individuo non puo fare a meno di
scegliere: anche 1 rifiutarsi di scegliere ¢ una scelta di vita.

Kierkegaard afferma che spesso gli opposti, tesi e antitesi, non si risolvono in una sintesi
che li metta d'accordo; spesso prevale uno o prevale I'altro, non "Et-Et" ma "Aut-Aut",
o questo o quello, secondo 1 titolo di una delle sue opere pit importanti, e non si puo
sperare nella loro sintesi.

E per questo che l'individuo si trova di fronte a scelte, e a scelte di vita, angosciose,
proprio perché sono scelte radicali, assolutamente alternative ed opposte una all'altra: o
si scegli una cosa o se ne sceglie un'altra, ma non possono essete scelte tutte due.

I tre stadi dell'esistenza

L'vomo, si ¢ visto, non puo evitare di scegliere i proprio tipo di esistenza. Kierkegaard
considera tre fondamentalie possibili scelte di vita che egli chiama stadi:

1) lo stadio estetico; 2) lo stadio etico; 3) lo stadio religioso.

Questi tre stadi dell'esistenza non sono consecutivi (non si succedono uno dopo 1'altro),
ma sono invece del tutto alternativi (o se ne sceglie uno oppure un altro: aut- aut e non
et - et).

Si puo passare da uno stadio all'altro non in base ad una progressione continuativa
(prima uno, poi il secondo e quindi i terzo), ma solo attraverso un salto, una rottura,
cio¢ solo attraverso una scelta completamente diversa ed opposta alla precedente.
Oppute si puo rimanere fermi in uno stadio per sempre.

76



Lo stadio estetico rappresenta la scelta di vita di coloro che, come appunto l'esteta (Don
Giovanni), fanno del piacere lo scopo principale dell'esistenza e sfuggono l'impegno
della famiglia e del lavoro. Vivono nell'istante, senza fini e progetti prestabiliti, e sono
sempre alla ricerca di novita piacevoli. Ma alla fine la continua ricerca del piacere diventa
monotona, ripetitiva e si trasforma in noia.

Lo stadio etico ¢ caratterizzato dall'impegno, dal senso di responsabilita e del dovere.
Simbolo di questo stadio ¢ la figura del "marito". L'uvomo sceglie di realizzarsi nella
famiglia, nel lavoro, nella societa e sente di dover dare i proprio contributo allo sviluppo
del bene comune.

Ma proprio in questo suo impegno e darsi da fare per l'umanita l'individuo avverte
quanto ¢ grande la sofferenza e l'ingiustizia umana e si sente impotente. Ne deriva un
senso di colpa per la propria incapacita e i propri limiti: si rende conto che l'impegno
personale non basta per liberare gli uomini dall'ingiustizia e dal male.

Si presenta quindi la possibilita, non la necessita, di compiere un salto nello stadio
religioso, che ¢ pentimento e riconoscimento della limitatezza e colpevolezza umana
derivante dal peccato originale, che ¢ peccato di superbia.

Lo stadio religioso ¢ quello in cui l'uomo sceglie un'esistenza rivolta verso Dio, verso la
trascendenza. Avverte che il male dell'umanita non puo trovare rimedio se non in una
visione religiosa ed ultraterrena.

Simbolo di questo stadio ¢ Abramo, che riceve da Dio l'ordine, contrario ad ogni legge
morale, di uccidere i figlio Isacco. Abramo si trova cosi di fronte ad un contrasto
esttemo tra il principio religioso ('obbedienza a Dio) ed i principio morale umano
(I'amore per il figlio). Abramo sceglie Dio, sceglie di obbedire a Dio e questa sua sceltalo
salva, in quanto Dio invia un angelo a fermare i sacrificio del figlio.

Ma il salto nella fede ¢ un salto infinito, impossibile per Kierkegaard: e questo, ancora
una volta, genera angoscia.

77



2. Destra e sinistra hegeliana

I discepoli di Hegel, specialmente dopo la sua morte, si separano in due gruppi, fra di
essi in contrasto, denominati rispettivamente "Destra hegeliana" e "Sinistra hegeliana".

I due gruppi sono in disaccordo soprattutto nell'interpretazione di due ambiti della
tilosofia di Hegel: 1a religione e la politica.

Circa la politica, la celebre frase di Hegel secondo cui "tutto cio che ¢ reale ¢ razionale e
tutto cio che ¢ razionale ¢ reale" ¢ interpretata dalla Destra hegeliana nel senso che la
realta sociale e politica esistente, essendo razionale, ¢ da intendersi allora sempre
giustificata, considerata giusta.

La Sinistra hegeliana interpreta invece la frase di Hegel sopracitata nel senso che tutto
cio che nella realta sociale e politica non ¢ razionale, bensi ingiusto, ¢ destinato nel
processo dialettico ad essere superato, ossia deve essere trasformato dalla politica in
razionalita e giustizia sociale.

E una visione progressista, che non accetta la situazione esistente e lo Stato assoluto
prussiano nell'intento di pervenire a forme di liberalismo radicale.

La Destra hegeliana, denominata anche gruppo dei "vecchi hegeliani”, pit moderata e
conformista, era composta soprattutto da professori universitari e da teologi protestanti
che volevano mostrare I'accordo tra filosofia hegeliana e religione cristiana da una parte e
tra filosofia hegeliana e Stato prussiano dall'altra.

La Sinistra hegeliana, denominata anche gruppo dei "giovani hegeliani", rovescia invece
l'idealismo di Hegel in un ateismo materialistico che avtebbe avuto come maggiori
esponenti Feuerbach e Marx.

Ludwig Feuerbach (1804-1872).

Opete principali: L'essenza del cristianesimo; L'essenza della religione.

Per Feuerbach occorre negare 1'ldealismo che nasconde l'nomo concreto. E a maggior
ragione bisogna negare la religione, giacché, afferma Feuerbach, non ¢ Dio che crea

I'uomo, bensi € I'vomo che crea Dio.
78



La teologia ¢ antropologia

La filosofia hegeliana, ¢, per Feuetbach, che una teologia mascherata. Infatti, cosi come
per la religione i1 mondo ¢ la creazione di uno Spirito supremo chiamato Dio, anche per
Hegel la realta, 1 mondo, ¢ il prodotto di uno Spirito assoluto: 'unica differenza ¢ che i
Dio della religione ¢ trascendente mentre lo Spirito di Hegel ¢ immanente.

Invece non ¢ lo Spirito ad aver creato la realta naturale ed umana bensi i1 contrario:
prima c'e la realta, ci sono le cose, e solo dopo c'e 1 pensiero (o spirito) della realta e
delle cose.

La filosofia di Hegel dunque ¢, alla fin fine, la pit grande teologia.

Se la realta dunque non ¢ creazione del pensiero e la filosofia vuole essere davvero
scienza di questa realta, occorre allora ristabilire la prevalenza e i primato del finito
sull'infinito.

Feuerbach ammette 'unita dell'infinito col finito ma capovolge i termini: 'infinito sta nel
pensiero dell'vomo finito. Dapprima ci sono gli enti finiti e solo dopo vi ¢ i pensiero
relativamente ad essi, pensiero che, per sua natura, ¢ ilimitato, infinito, nel senso che ad
ogni pensiero possono sopraggiungere pensieri ulteriori (nonché sentimenti ed
emozioni) indefinitamente.

Gli enti finiti sono in sé autosufficienti. F solo a causa dei nostri meccanismi psicologici
che sentiamo i bisogno di far derivare gli enti finiti, che sono provvisori e contingent,
da un principio e da un'entita infinita (sia questa i1 Dio trascendente o lo Spirito
immanente).

Va quindi respinta l'idea della filosofia come scienza dell'infinito. Bisogna piuttosto
riportare la filosofia ad essere scienza del finito. Cio significa ricondurre la filosofia ad
essere scienza dell'uomo, fare cioe di essa un'antropologia.

L'alienazione religiosa

Se i1 mondo e I'nomo non sono creati da un'entita infinita, come sorge allora 1'idea di
Dio onnipotente e creatore del mondo? Come nasce la religione?

Per Feuerbach essa ¢ una forma di "alienazione" (estraniazione, cio¢ 1'uomo si estrania,
esce fuori da se stesso, perde la coscienza di se stesso e/o perde 1a fiducia in se stesso).

79



L'vomo, spiega Feuerbach, si rende conto che non sempre nella vita tetrena riesce a
realizzare le sue piu nobili aspirazioni di bene, di giustizia, di liberta, di infinito. Allora
I'vomo si aliena, esce fuori da se stesso e proietta le sue aspirazioni in un essere supremo,
Dio.

Questo Dio ¢ infinito, onnipotente, trascendente e creatore del mondo, che pero ¢ in
realta immaginato e creato dall'uvomo stesso come colui che garantisce che tali aspirazioni
saranno alla fine realizzate quantomeno in una vita ultraterrena.

Ecco perché, conclude Feuerbach, non ¢ Dio ad aver creato I'nvomo ma ¢ I'nvomo che ha
creato Dio. Tutti gli attributi dell'essere divino sono in effetti gli attributi e le qualita
migliori dell'essere umano che 1'nomo, alienato e privo di fiducia in se stesso, proietta in
Dio.

La religione e la teologia sono fatti e creazioni totalmente umani. Percio, ribadisce
Feuerbach, la teologia non ¢ in verita scienza di Dio ma ¢ invece antropologia, ossia ¢
scienza dell'uomo.

Il nuovo umanesimo e il compito della filosofia.

Solo dopo aver preso piena coscienza di sé, delle proprie capacita e delle sue qualita
migliori, cio¢ solo dopo essersi "disalienato", l'nomo puo stabilire un diverso rapporto,
un diverso punto di vista nei confronti di se stesso e degli altri e progettare una felicita
che prima riteneva possibile solo come ultraterrena.

Uscendo dalla alienazione religiosa, l'nomo comprende che tutta le qualita ed attributi
dell'essere divino sono invece le qualita e gli attributi piu nobili dell'vomo stesso.

Alla morale tradizionale, che raccomandava 1'amore di Dio, Feuetbach sostituisce una
morale che raccomanda 'amore dell'vomo in nome dell'uvomo. E questo i nuovo
umanesimo della fillosofia di Feuerbach: trasformare gli uomini da amici di Dio in amici
degli uomini.

Feuerbach incita ad una nuova convivenza con gli altri, non piu basata sulla prepotenza.
L'vomo ¢ determinato dai bisogni, ma il vero e piu grande bisogno ¢ l'amore dei suoi

simili.

80



3. Friedrich Nietzsche

Opere principali: Nascita della tragedia; La genealogia della morale; Umano, troppo
umano; La Gaia scienza; Cosi patlo Zarathustra.

Lo stile ¢ volutamente asistematico e i linguaggio metaforico e aforistico (linguaggio
figurato e simbolico).

La critica alla morale e alla religione

Per Nietzsche la filosofia di Socrate e Platone, avendo criticato gli istinti e le passioni
umane in nome dell'armonia e dell'equilibrio, ha fatto prevalere, quale guida di vita, lo
spitito apollineo su quello dionisiaco rovesciando l'ordine delle cose: la vita reale invece
non ¢ fatta solo di equilibrio e compostezza, ma anche di passionalita e di sofferta
tragedia.

Ebbene, afferma Nietzsche, i cristianesimo e la sua morale hanno accresciuto la
tendenza alla rinuncia degli istinti vitali e degli impulsi delle passioni avviata con l'etica
socratica e platonica.

Cos'ha fatto il cristianesimo, si chiede Nietzsche, se non difendete tutto cio che ¢ nocivo
all'uvomor Esso ha considerato peccato tutti quelli che sono i valori, 1 piaceri terreni,
mettendosi dalla parte di tutto quanto ¢ debole, abbietto e mal riuscito.

Il cristianesimo ¢ la religione della compassione, ma si perde forza quando si ha
compassione, poiché ostacola il trionfo e la supremazia degli uomini migliori e pit forti
in favore degli uomini mediocti.

La morale cristiana ¢, per Nietzsche, il prodotto del risentimento e dell'invidia degli
uomini deboli i quali, timorosi del dominio dei forti e considerandoli causa della loro
infelicita, hanno prodotto una cultura ed hanno sostenuto una morale ed una religione
che mortifica le forze vitali e passionali dell'esistenza, per esaltare invece tutto cio che

avvilisce la vita, come la pieta, l'umilta, la compassione, la castita, ecc.

Quella cristiana ¢ per Nietzsche la morale degli schiavi, basata sulla rinuncia delle
passioni e dei piaceri terreni, che ha dominato la storia dell'umanita.

81



Nel nome di Dio ¢ dichiarata inimicizia alla vita, alla natura, alla volonta di vivere. In Dio
¢ divinizzato i nulla (il nulla dicio che ¢ terreno e di cio che ¢ vita e passione terrena).

Si tratta dunque di una concezione decisamente nichilistica nei confronti della morale e
della cultura (che non valgono nulla, niente), quali sono state imposte dalla massa dei
mediocri e dei deboli.

Quando si scopre che esse sono solo illusione, allora cio che resta ¢ niente. Il nichilismo,
come stato d'animo, subentra necessariamente quando si vuole cercare un senso in tutto
cio che accade e cisi accorge che invece nonc'e.

1l mondo non ha un senso, la sua condizione, il suo modo di essere, ¢ il caos.

Questa critica radicale di Nietzsche alla cultura e alla morale dominanti ¢ stata chiamata
"filosofia del martello" perché distrugge, come se colpisse con tante martellate, la
tradizione culturale e morale dell'Occidente.

Tutto cio non significa che per Nietzsche non esista alcun valore etico. Egli condanna
invece la cultura e la morale prevalenti del suo tempo quali si sono storicamente formate.

Nell'opera "La genealogia della morale" Nietzsche analizza appunto l'origine della morale
e 1 modi in cui si ¢ sviluppata nel corso della storia. I valori della morale e della cultura
non derivano da principi assoluti e trascendenti (come quelli posti nel Dio delle religioni)
e neppure da sentimenti innati ed immanenti nello spirito umano (come sostiene la
filosofia idealista). Essi invece derivano e sono imposti dal dominio di alcuni uomini
sugli altri.

In realta, dice Nietzsche, vi sono due morali: la morale dei signori e la morale degli
schiavi.

La morale dei signori ¢ quella basata sui valori e sulla forza delle passioni eroiche,
dell'intelligenza superiore, dell'individualismo.

La morale degli schiavi, che ha finito col prevalere, ¢ la morale dei deboli, del loro
rancore e della loro invidia nei confronti degli uomini superiori. I.a massa dei deboli, non
possedendo la forza per emergere ed affermarsi come insieme di individui superiori, ha
imposto una morale che, anziché esaltare 1 meriti degli uomini migliori, patla invece di
sactificio, di altruismo, di idealismo, per sottomettere in questo modo 1 piu forti.

82



E questa per Nietzsche la morale del cristianesimo ma anche quella della democrazia, del
socialismo e del comunismo.

Percio Nietzsche prende le difese e sostiene la morale dei signori, la quale implica
l'inversione, i rovesciamento di tutti i valori della vecchia morale a favore dei valori della

volonta e della forza d'animo individuali, della gioia degli istinti ¢ delle passioni,
dell'orgoglio disé.

La nuova morale indicata ¢ una morale aristocratica; ma qui aristocrazia non ¢ intesa
come privilegio ereditario dei nobili, bensi come supremazia degli uomini migliori per
intelligenza, per carattere e forza d'animo.

Questa ¢ per Nietzsche 1'etica del futuro: alla rinuncia al mondo e agli istinti vitali essa
contrappone 1'affermazione di tutto cio che ¢ terreno e corporeo.

La morte di Dio

Con l'avvento della societa modema l'uomo comincia a rendetsi conto che 1a metafisica,
la morale e la religione tradizionali sono tutte illusioni: non c'e¢ alcun essere supremo,
nessun Dio garante di verita e di morale assolute e universali.

II Dio della vecchia morale e della vecchia religione non c'e. Bisogna dunque avere i
coraggio di annunciare che "Dio ¢ morto".

L'annuncio della morte di Dio non riguarda soltanto la fine del Dio della religione
cristiana e di ogni altra religione, ma il venir meno altresi di tutte le certezze delle
filosofie metafisiche nell'esistenza di principi e di verita assoluti e immutabili, da cui
dedurre la spiegazione e la comprensione del senso e del fine di tutta la realta.

L'ateismo di Nietzsche non ¢ quindi supetficiale e semplicemente anticlericale, che ¢ in
fondo indifferenza circa l'esistenza o meno di Dio; al contrario, Nietzsche ¢ consapevole
delle terribili implicazioni che la negazione di Dio e dell'esistenza di verita assolute
comporta.

La scomparsa di Dio e della verita salda e stabile ¢ per Nietzsche un'ammissione
dolorosa e tragica perché significa comprendere che non vi sono piu certezze, punti
fermi e sicuri. Si tratta di una constatazione amara che lascia l'nomo solo, senza piu entita
supreme nelle quali sperare.

83



Percio, accorgendosi che Dio non c'e e che non ci sono piu verita sicure, l'uvomo allora
b bl pl

per non precipitare nell'angoscia e nella disperazione, deve diventare Dio lui stesso. E

necessatio che l'vomo oltrepassi se stesso per diventare superuomo, oltre-uomo.

L'ateismo di Nietzsche ¢ dunque contrassegnato da un senso di fortissima nostalgia e
rimpianto per la perdita di ogni fede in esseri e verita supremi. "Cristo, esclama
Nietzsche, ¢ I'vomo piu nobile e la morte di Dio ¢ l'evento piu tragico".

La morte di Dio, cio¢ la scomparsa di ogni fede in un essere e in verita e principi
assoluti, ¢ si una liberazione dell'uvomo dai dogmi e dalle ilusioni, ma porta nell'uvomo

un vuoto radicale.

L'vomo si sente abbandonato; non sa pii a quale essere e a quali verita superiori
rivolgersi. Questo vuoto dovra essere colmato fuggendo i pericolo di creare nuovi idoli
e nuove religioni, siano questi la scienza (positivismo), lo Stato (nazionalismo) o il
popolo (socialismo e comunismo).

Sara compito dell'uvomo diventare Dio lui stesso, ma questo, dice Nietzsche, ¢ un
traguardo ancoralontano ed i cammino sara lungo.

4. L’esistenzialismo

In ambito piu strettamente filosofico, 1'esistenzialismo si ¢ espresso in vatie forme:
esistenzialismo ontologico, religioso, umanistico, ateo, negativo-nichilistico (la vanita e il
nulla dell'esistenza).

Al di la delle specifiche differenze di forma, sono rintracciabili nella filosofia
esistenzialistica determinati tratti comuni:

1. la concezione dell'esistenza come modo di essere proprio dell'uomo, segnata da
caratteristiche peculiari e differenti da tutti gli altri enti del mondo, definiti semplice
presenza (Heidegger);
2. la riflessione sul rapporto tral'uvomo e l'essere (Il mondo e gli altri), essere che per
Sartre ¢ la totalita dell'esperienza; per Heidegger ¢ lo sfondo, 1'orizzonte, che lascia
apparire gli enti lluminandoli; per Jaspers e Marcel ¢ un assoluto divino (la trascendenza,
Dio, la verita);

84



3. il problema delle scelte e del progetto di vita cui ¢ chiamato l'uomo,
coinvolgendone la liberta e la responsabilita, peraltro nei limiti della natura finita della
condizione umana;

4. gli stati di paura, di angoscia, di attesa, di nausea, che derivano all'vomo posto
davanti alla necessita di compiere scelte drammatiche.

L'esistenzialismo € manifestazione della crisi dell'ottimismo romantico che, in nome della
Ragione, dell'Assoluto, dell'ldea, dell'Umanita, del senso della storia, "fondava" valori
stabili nella convinzione di un progresso sicuro e inarrestabile.

Per lesistenzialismo la realta non si identifica con la razionalita; l'uvomo ¢ invece
considerato un essere finito, "gettato" nel mondo e continuamente colpito da situazioni
assurde o quanto meno problematiche.

Filosoficamente, I'esistenzialismo ha il proprio percussore in Kierkegaard (e, in parte, in
Schopenhauer e Nietzsche) perla sua rivalutazione dell'vomo singolo contro la filosofia

di impostazione astratta.

Karl Jaspers (1883-1909).

Opera principale: Filosofia, in tre volumi: Orientamento filosofico nel mondo;
Chiarificazione dell'esistenza; Metafisica.

Mondo, esistenza e trascendenza.

L'opera principale di Jaspers, "Filosofia", in tre volumi, considera tre concetti
fondamentali:

1) il mondo, cui ¢ dedicato i primo volume intitolato "Orientamento filosofico del
mondo";

2) l'esistenza, cui ¢ dedicato i secondo volume intitolato "Chiarificazione dell'esistenza";
3) la trascendenza, cui ¢ dedicato i terzo volume intitolato "Metafisica".

La successione di questi tre concetti indica la direzione secondo cui, per Jaspers, procede
la filosofia, la quale dapprima, attraverso le scienze, indaga i mondo degli oggetti, poi si
interroga sulle caratteristiche essenziali dell'esistenza ed infine riconosce la trascendenza,
cioe la totalita infinita dell'Essere come fondamento da cui ogni ente hala sua origine.

85



L'esistenza ¢ 1 momento, lo stato intermedio, la cui chiarificazione svela i rapporto
sussistente tra gli esseri esistenti consapevoli del proprio esistere, cio¢ gli uomini, ed i
mondo degli oggetti da una parte, nonché con 1'Essere infinito, illimitato e trascendente

dall'altra.

I1 mondo

Il mondo ¢ costituito dalla totalita degli oggetti e dei fenomeni che, in quanto tali, sono
particolarmente indagati dalle scienze.

LLa conoscenza scientifica si estende sempre di pit ma non pud mai superare i proptio
limite, costituito dal fatto che la scienza scopre soltanto un determinato aspetto del
mondo, si rivolge sempre cio¢ verso oggetti determinati ma non giunge mai ad una
conoscenza complessiva e definitiva della totalita del mondo.

II mondo come totalita rimane sempre al di la della nostra conoscenza. Tutt'al piu ¢
possibile costruire una propria e personale immagine del mondo, che non ¢ tuttavia il
mondo ma piuttosto un punto di vista singolo fra i tanti possibili.

Il mondo come totalita e nel suo senso complessivo ¢ chiamato da Jaspers "orizzonte
conglobante".

La pretesa di conoscere l'orizzonte conglobante (I mondo nella sua totalita e nel suo
significato complessivo) determina lo "scacco" (la sconfitta) dell'orientamento scientifico
nel mondo, cio¢ del sapere scientifico.

Cio che si cerca ¢ la comprensione del mondo come totalita assoluta e onnicomprensiva
che "tutto abbraccia"; quello che si raggiunge ¢ invece un mondo legato ad un particolare

punto divista.

Il mondo si rompe nella molteplicita delle prospettive (det puntt di vista), ognuna delle

quali hala pretesa divalere in assoluto, mentre sono invece tutte relative.

Lo scacco mostra la rottura del mondo come totalita e unita. L.a volonta di afferrare
I'Essere (del mondo) nella sua totalita infinita e illimitata ¢ destinata al "naufragio".

86



L'esistenza

Non solo la conoscenza scientifica ¢ incapace di cogliere 1'orizzonte conglobante, la
totalita dell'essere, ma le ¢ impedita anche la conoscenza del singolo essere concreto,
ossia dell'esistenza.

L'esistenza individuale concreta ¢ per ognuno diversa; ¢ irripetibile e non puo essere
oggetto di teorie scientifiche oggettivi e generali o di discorsi filosofici universali. La
singola esistenza ¢ "inoggettivabile" (non puo essere ridotto ad oggetto di studio né
scientifico né filosofico).

Io non sono mai oggetto a me stesso. Io sono la mia stessa esistenza, la mia personale
visione e intuizione del mondo. L.a mia esistenza coincide con me stesso, con la mia

coscienza e non posso separatla da me per farne oggetto di studio dall'esterno.

In conclusione, la chiarificazione filosofica dell'esistenza giunge a comprendere che:

1. l'esistenza ¢ la situazione in cui mi trovo a vivere ed entro cui scegliere i progetto
di vita;

2. l'esistenza non ¢ riducibile ad oggetto di studio scientifico;

3. l'esistenza e la scelta del progetto di vita sono condizionate dal tempo storico e

dall'ambiente in cui ci si trova a vivere.

La trascendenza

E tuttavia insopprimibile nell'esistenza (nell'uomo) 1'aspirazione alla trascendenza, cio¢ la
ricerca dell'Essere come totalita infinita della realta e come comprensione del senso e
significato ultimo del mondo e delle cose.

Per Jaspers la trascendenza ¢ la condizione indispensabile dell'esistenza. E vero che la
trascendenza ¢ i naufragio dell'ente e dell'esistenza perché ¢ lo sfondo, l'orizzonte
conglobante irraggiungibile in cui tutte le cose finite e contingenti si annullano.

Ma ¢ anche vero che la trascendenza ¢ la condizione del divenire della realta: il divenire &
possibile solo se l'orizzonte ¢ 1 limiti del mondo (cioe la trascendenza) non restano fermi
ma si spostano continuamente in avanti.

L'ente (e cose) per divenire deve essere necessariamente in rapporto con la
trascendenza, con l'assolutamente altro e nascosto.

87



Di fronte al naufragio e allo scacco dell'esistenza, la via d'accesso all'Essere trascendente
(Dio) consiste allora nella fede. Jaspers parla di "fede filosofica", che deve essere aperta,
tollerante e non fanatica, nonché incessante ricerca della trascendenza al di fuori dei
dogmi rigidi di qualunque religione rivelata.

88



