niugali e familiari. La preoccupazione di riconoscere e cor-
rispondere alle sollecitazioni dello Spirito viene prima ed &
condizione previa di ogni disciplina pastorale, la quale non ¢
la strategia umana con cui gli uomini di chiesa pianificano il
cammino del gregge, ma I'obbediente corrispondenza che il
popolo di Dio presta alla voce del suo «Pastore grande» (Eb
13,20), udibile nello Spirito che ha effuso. E questa la sfida
pastorale che da sempre la chiesa & chiamata a raccogliere e
che, oggi ancora, le si ripropone, nel contesto di un’epoca in
cui il matrimonio indissolubile, anche tra i credenti, appare
in crisi.

La quantita delle cosiddette «situazioni matrimoniali ir-
regolari» e la qualita cristiana di non poche nuove unioni
sollecitano la chiesa a discernere i passi che lo Spirito va in-
dicando alla volta di un’ulteriore penetrazione nella verita
dell’amore matrimoniale.

In questo senso le odierne sfide ecclesiali sulla famiglia
non costituiscono solo, come particolarmente nel caso dei
fedeli divorziati risposati, «un problema spinoso e comples-
so» (§Car 29), ma rappresentano anche una chance per ad-
divenire a una disciplina pastorale sempre piu ispirata al-
'autentico vangelo della famiglia®.

° Cf. E. SCHOCKENHOFF, Chancen zur Verséhnung? Die Kirche und die
wiederverbeirateten Geschiedenen, Herder, Freiburg - Basel - Wien 2011
[trad. it., La Chiesa e i divorziati risposati. Questioni aperte (giornale di
teologia 372), Queriniana, Brescia 2014].

24| La sfida pastorale

3.

Il dinamismo della tradizione

Lincedere della chiesa, in obbedienza allo Spirito, ha
certo un suo irrinunciabile criterio in cio che la tradizione,
ancorata alla sacra Scrittura e confermata dal magistero, ha
sinora riconosciuto come corrispondente alla rivelazione,
ragione per cui ogni eventuale sviluppo della dottrina e o-
gni cambiamento della disciplina circa il matrimonio cri-
stiano non potra contraddire quanto ¢& stato tramandato’.

! Tra i riferimenti ormai classici circa lo sviluppo della tradizione sono
annoverati: VINCENT DE LERINS, Comzmonitorium (434 circa) [trad. it., I/
Commonitorio (Patristica), Edizioni Paoline, Alba 1967]; J.H. NEWMAN,
Lo sviluppo della dottrina cristiana (Gia e non ancora 389), a cura di L.
Obertello, Jaca Book, Milano 2003 (orig. ingl., A% Essay on the Deve-
lopment of Christian Doctrine, J. Toovey, London 1845); M. BLONDEL, Sto-
ria e dogma (giornale di teologia 214), a cura di G. Forni, Queriniana,
Brescia 1992 (orig. fr., Histoire et dogme, 1904); Y.M.-J. CONGAR, La Tra-
dizione e le tradizioni. Saggio storico (Biblioteca di Cultura Religiosa), Edi-
zioni Paoline, Roma 1961 (orig. fr., La Tradition et les traditions. Essai bi-
storique, Fayard, Paris 1960); Y.M.-J. CONGAR, La Tradizione e la vita della
Chiesa (Teologia 33), Edizioni Paoline, Roma 19832 (orig. fr., La Tradition
et la vie de 'Eglise, Fayard, Paris 1963).

25



La continuita nella trasmissione del depositum fidei non
coincide peraltro con la fissita dottrinale e disciplinare, poi-
ché la tradizione non vale in se stessa, ma in quanto pro-
gredisce «sotto I'assistenza dello Spirito Santo» (DV 8). Se
dunque il decorso della tradizione non prevede soluzioni
di continuita rispetto al suo precedente scorrere, nemmeno
ammette il congelamento del suo susseguente fluire. Il dia-
logo tra lo Spirito e la chiesa non si & concluso con I'ispira-
zione della sacra Scrittura e la chiusura del canone dei suoi
libri da parte del magistero, poiché «Dio, il quale ha parlato
in passato, non cessa di parlare con la sposa del suo Figlio
diletto, e lo Spirito Santo, per mezzo del quale la viva voce
del vangelo risuona nella chiesa, e per mezzo di questa nel
mondo, introduce i credenti a tutta intera la verita e fa ri-

siedere in essi abbondantemente la parola di Cristo (cf. Col
3,16)» (DV 8).

3.1. Verita, dottrina e disciplina

Guidata dallo Spirito, nel corso della storia la chiesa «ten-
de incessantemente alla pienezza della verita divina, finché
in essa giungano a compimento le parole di Dio» (DV 8). In
tal modo si sviluppa la tradizione, al cui progresso parteci-
pa l'intero popolo di Dio, nella diversita dei suoi ministeri
e carismi:

La comprensione, tanto delle cose quanto delle parole trasmes-
se, cresce sia con la riflessione e lo studio dei credenti, i quali
le meditano in cuor loro (¢f. Le 2,19.51), sia con la profonda
intelligenza che essi provano delle cose spirituali, sia con la pre-
dicazione di coloro i quali con la successione episcopale hanno
ricevuto un carisma certo di verita (DV 8).

26 | 1] dinamismo della tradizione

Nella corale progressione del popolo di Dio dentro la ve-
rita da lui rivelata, il magistero, «per divino mandato e con
Iassistenza dello Spirito Santo» (DV 10), pone dei vincoli
interpretativi, che si esprimono nell’ortodossia dottrinale e
nella relativa ortoprassi disciplinare.

I vincoli dottrinali e disciplinari posti dal magistero non
fissano un traguardo invalicabile nello sviluppo della tradi-
zione e rappresentano piuttosto delle pietre miliari che ne
segnano, in modo imprescindibile, il percorso. La dottrina
e la disciplina non sono dunque cristallizzate una volta per
sempre, ma soggette a uno sviluppo che, in tanto ¢ tradizio-
ne e non tradimento della verita rivelata, in quanto & supera-
mento nella continuita.

La dottrina della chiesa non ¢ laguna stagnante, bensi un tor-
rente che scaturisce dalla fonte del vangelo, nel quale ¢ affluita
I'esperienza di fede del popolo di Dio di tutti i secoli. E una
tradizione viva che oggi, come molte altre volte nel corso della
storia, & giunta ad un punto critico e che, in vista dei «segni dei
tempi» (GS 4), esige di essere continuata e approfondita?.

La paura che lo sviluppo della dottrina corrisponda a un
tradimento della verita rivelata puo sorgere qualora si iden-
tificasse la comprensione dottrinale della verita con la verita
stessa, dimenticando che tale comprensione si configura co-
me una progressiva penetrazione che lo Spirito, secondo la
promessa della verita stessa, ovvero Cristo, opera nella chie-
sa. L'identificazione della verita con la sua comprensione
dottrinale comporterebbe, di fatto, la negazione dell’opera
dello Spirito e lo scadere nello gnosticismo, la cui insidia da
sempre minaccia la chiesa.

2 \W. KASPER, I/ vangelo della famiglia (giornale di teologia 371), Queri-
niana, Brescia 2014, 10.

27



Si potrebbe obiettare che il magistero della chiesa, in una
delle sue espressioni piti autorevoli, quale quella del discor-
so di apertura del concilio Vaticano IT pronunciato dal papa,
ora santo, Giovanni XXIII, ha definito la dottrina «certa e
immutabile» e dichiarato «che deve essere fedelmente rispet-
tata». Proprio in quel celebre discorso, pero, il pontefice di-
stingueva un duplice livello dottrinale, affermando che «altra
cosa ¢ il deposito stesso della fede, vale a dire le verita conte-
nute nella nostra dottrina, e altra cosa & la forma (7z0dus) con
cui quelle vengono enunciate, conservando ad esse tuttavia lo
stesso senso e la stessa portata». Si puo allora certo sostenere
che la dottrina, in quanto attiene alla verita propria della rive-
lazione, ¢ immutabile; ma si deve al contempo ritenere che la
sua enunciazione, per quanto senza soluzione di continuita,
¢ mutevole. Al livello dell’enunciazione, ovvero della com-
prensione concettuale formulata linguisticamente, Giovanni
XXIII conferma la mutabilita della dottrina osservando co-
me «lo spirito cristiano, cattolico ed apostolico del mondo
intero, attende un balzo innanzi verso una penetrazione dot-
trinale (eadem doctrina amplius et altius cognoscatur)»’.

Ogni volta che, pitt 0 meno consapevolmente, si manca di
distinguere tra la sostanza e la forma della dottrina, riducen-
dole a un’unica confusa realta, si genera I'equivoco tra colo-
ro che, volendo difendere I'immutabilita della sostanza, ne-
gano ogni mutabilita della forma, e coloro che, intendendo
promuovere la mutabilita della forma, ledono I'immutabilita
della sostanza. Le due posizioni finiscono di consueto per
irrigidirsi in due fronti contrapposti della dialettica eccle-
siale, 'uno dottrinale, preoccupato di richiamare alla verita
di sempre, I'altro pastorale, intento a comunicare la verita

> Grovannt XXIIL, Discorso nella solenne apertura del Concilio, in EV
1,55%.

28 | Il dinamismo della tradizione

nel presente. Ai fini di non equivocare sembrerebbe meglio
indicare con il termine “verita” cio che, rivelato da Cristo,
permane ieri, oggi e sempre lo stesso; riservare, invece, il ter-
mine “dottrina” alla sua comprensione concettuale e formu-
lazione linguistica, soggetta a sviluppo.

Sempre ai fini di ridurre gli equivoci ¢ opportuno poi
precisare il rapporto che intercorre tra dottrina e discipli-
na. Dottrina teologica e disciplina pastorale costituiscono,
rispettivamente, I’espressione teorica e pratica della verita
cristiana rivelata, pitt 0 meno ad essa approssimate a misu-
ra della graduale progressione della chiesa nel mistero della
rivelazione, sul ritmo promosso dallo Spirito e acconsentito
(impedito) dalla fede (incredulita) dei membri della chiesa.
Riferita alla medesima verita, dottrina teologica e disciplina
pastorale non sono disgiungibili, come se la prima fosse fis-
sata una volta per sempre e I'altra, invece, variabile in base
alle circostanze storiche: dottrina teologica e disciplina pa-
storale sono da pensare entrambe sempre 77 fieri. La relati-
vita dell’una all’altra esclude che la variazione dell’una possa
avvenire senza variazione dell’altra. La dottrina teologica o-
rienta la disciplina pastorale, la quale, da parte sua, verifica e
istruisce la dottrina teologica.

In base a quanto osservato circa la distinzione tra verita
e dottrina/disciplina, le questioni emergenti nella vita del-
la chiesa, in ogni nuova epoca della storia, se per un verso
trovano nella dottrina e nella disciplina della tradizione pre-
gressa un imprescindibile criterio di discernimento, per al-
tro verso ne sollecitano lo sviluppo ulteriore, il quale — se &
tale — né comporta contraddizione con il passato, né consiste
nella sua mera riproposizione. Ciod fa si che le attuali sfide
pastorali sulla famiglia non siano affrontabili cercando nel
solo passato dottrinale e disciplinare la loro soluzione, ma e-
sigano una verifica delle soluzioni passate in rapporto al pre-
sente e richiedano il loro eventuale sviluppo in obbedienza

29



a cio che lo Spirito va oggi dicendo alla chiesa, attraverso i
segni dei tempi.

3.2. Lo sviluppo dottrinale e disciplinare
circa il matrimonio

Lo sviluppo della dottrina e della disciplina della chie-
sa, propiziata dallo Spirito alla volta di una sempre miglior
comprensione e corrispondenza alla verita dell’amore matri-
moniale rivelata in Cristo, & una costante nel corso della sto-
ria, gia attestata negli scritti neotestamentari che, in quanto
canonici, fungono da paradigma normativo per tutta la tra-
dizione successiva.

Gia le primitive comunita cristiane intervengono nella
comprensione dell’'insegnamento di Gesu sull’indissolubilita
del matrimonio, calibrando la disciplina pastorale rispet-
to alle situazioni matrimoniali che vengono a crearsi. Lo
comprovano, per esempio, la “clausola” introdotta dal-
Ievangelista Matteo per precisare che I'esclusione del ripu-
dio e di nuove nozze vale ad eccezione del caso di pornéia
(Mz5,32;19,9); come pure il cosiddetto “privilegio paolino”
mediante il quale I'apostolo, in favore della fede del coniuge
cristiano, permette lo scioglimento del suo matrimonio con
un coniuge non credente. L'adattamento pastorale del prin-
cipio dell'indissolubilita matrimoniale conoscera nel corso
della tradizione ulteriori sviluppi, come per esempio, a parti-
re dal tardo Medioevo, quello un tempo denominato “privi-
legio petrino”, che attribuisce al romano pontefice la potesta
di sciogliere un matrimonio rato, ma non consumato.

Insieme alla disciplina pastorale e nell'intreccio con es-
sa, si sviluppa lungo tutto il corso della storia della chiesa la

30 | I dinamismo della tradizione

dottrina sul matrimonio. Limitandoci anche in questo caso a
qualche accenno piu direttamente riferito all’indissolubilita,
basti considerare lo sviluppo della concezione del matrimo-
nio come “sacramento”.

Adombrata nel passo di Ef 5,31s., che riferisce il divenire
una sola carne dell'uomo e di sua moglie al grande mistero
di Cristo e della chiesa, nell'influente teologia di Agostino
lindissolubilita matrimoniale trova espressione nel bonum
sacramenti, inteso nel duplice senso di un legame sacro* e di
un segno sacro dell’unione irrevocabile tra Cristo e la chiesa,
dato ai coniugi come modello da imitare e, in tal senso, come
fonte di santita.

Per quanto gia indicativo di una grazia concessa ai coniugi,
il bonum sacramenti di Agostino ancora non esprime il con-
ferimento della grazia dello Spirito Santo che verra acquisi-
to alla tradizione solo successivamente all’epoca patristica,
quando la teologia medioevale, dopo aver ascritto il matri-
monio nel settenario dei sacramenti in senso proprio, giun-
gera con Tommaso d’Aquino a riconoscerlo quale «segno
efficace di grazia». La tesi di Tommaso s’imporra sulle altre
due principali tesi circolanti, per le quali il matrimonio non
conferiva alcuna grazia o la conferiva solo per recedere dal
peccato’, e trovera consacrazione dogmatica al concilio di
Trento. In tale sede, infatti, il matrimonio & dogmaticamente
ascritto tra i sette sacramenti (DH 1801) e, canonicamente,
viene fissata la forma celebrativa ad validitater: (DH 1813-
1816), mediante la quale la chiesa rivendica la giurisdizione
sulle nozze dei battezzati.

4 «Nel latino classico gli obblighi indissolubili venivano designati con il
termine sacramentums: E. SCHILLEBEECKX, I/ Matrimonio. Realta terrena e
mistero di salvezza (Teologia 28), Edizioni Paoline, Cinisello B. 1986¢, 261.

°> ToMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, Supplementum, 42, 3.

31



Con il riconoscimento del matrimonio quale sacramen-
to che efficacemente conferisce la grazia significata, I'unio-
ne indissolubile assurge dal piano dell'obbligo morale, pur
giustificato religiosamente, al piano teologale. Lo sviluppo
di questa implicazione restera sostanzialmente inevasa in e-
poca moderna, poiché la concezione del matrimonio subira
un’accentuazione in senso giuridico. La dottrina magisteriale
circa il matrimonio trovera, infatti, precisa codificazione nel
Codice di diritto canonico del 1917 attorno a tre tesi: il matri-
monio ¢ un contratto®; che ha per oggetto il diritto all’'unione
sessuale (ius in corpus) in vista della procreazione’; la quale
gode del primato rispetto agli altri fini del matrimonio®,

La codificazione del matrimonio in termini di contractus,
riguardante lo zus in corpus, come pure la gerarchia dei fi-
ni, formulata in termini di finés primarius e secondarius, pur
non essendo in precedenza tradizionale nell’insegnamento
del magistero’, s’imporra in seguito, sino alla svolta del con-
cilio Vaticano II.

¢ CIC (1917), can. 1012, § 1: «Christus Dominus ad sacramenti dignita-
tem evexit ipsum contractum matrimonialem inter baptizatoss.

7 CIC (1917), can. 1081, § 2: «Consensus matrimonialis est actus volun-
tatis guo utraque pars tradit et acceptat ius in corpus, perpetuum et exclusi-
vum, in ordine ad actus per se aptos ad prolis generationem.

$ CIC (1917), can. 1013, § 1: «Matrimonii finis primarius est procreatio
atque educatio prolis; secundarius mutuum adiutorium et remedium concu-
piscentiaes.

? La sezione del Codice di diritto canonico del 1917 dedicata al matri-
monio (Libro terzo, titolo VII) risulta decisamente ispirata al pensiero
dell’allora Segretario di Stato, card. Pietro Gasparri, che gia aveva formu-
lato le tesi poi recepite dal Codice nel suo influente Tractatus canonicus de
matrimonio, pubblicato nel 1892, quando ancora non erano tradizionali
nell’'insegnamento magisteriale.

32 | Il dinamismo della tradizione

3.3. Novita nella continuita

11 pur rapido accenno all’evoluzione della dottrina sul ma-
trimonio & sufficiente per mostrare come lo sviluppo dottri-
nale e disciplinare, oltre che di principio, appartenga di fat-
to alla tradizione storica della chiesa. Se tale ¢ il dinamismo
della tradizione, allora si puo ritenere che le sfide pastorali
di un’epoca non siano affrontabili in termini solo “archeolo-
gici”, ovvero ricercando nel passato di epoche antecedenti le
soluzioni per quella presente. Cio vale sia per chi intendesse
escludere cambiamenti dell’attuale dottrina e disciplina cir-
ca il matrimonio, sia per chi volesse accreditarli. Il princi-
pio secondo cui «si & sempre fatto cosi», come pure quello
per cui «si € fatto anche altrimenti», non ¢ dirimente per e
vitare o, rispettivamente, promuovere comprensioni dottri-
nali e determinazioni pastorali differenti da quelle veicolate
dalla tradizione pregressa. La semplice retroproiezione dei
problemi presenti nel passato, come pure la mera proiezio-
ne di soluzioni passate nel presente, non tengono conto del-
Ieffettiva novita della storia, dovuta alle scelte libere degli
esseri umani che la vivono e al fatto che tale storia, in quanto
storia della salvezza, incede verso il suo compimento nel re-
gno dei cieli attratta dallo Spirito nella verita, gia rivelata, ma
non ancora totalmente dispiegata.

La ricerca di trovare nel passato non solo i criteri per af-
frontare il presente, ma anche le concrete soluzioni compor-
ta non di rado U'zmpasse di interpretazioni esegetiche e teo-
logiche che, in quanto tali, mantengono uno statuto ipote-
tico, insufficiente per le decisioni magisteriali. Due esempi
appaiono eloquenti proprio in riferimento-all’attuale sfida
pastorale circa I'indissolubilita del matrimonio.

11 primo esempio riguarda 'interpretazione della Scrittu-
ra e, specificamente, la cosiddetta “clausola matteana” circa

33



la pornéia. A tal riguardo, allora prefetto della Congrega-
zione per la dottrina della fede, card. Joseph Ratzinger, af-
fermava:

A riguardo della retta comprensione delle clausole sulla por-
néia esiste una vasta letteratura con molte ipotesi diverse, anche
contrastanti. Fra gli esegeti non vi & affatto unanimita su questa
questione. Molti ritengono che si tratti qui di unioni matrimo-
niali invalide e non di eccezioni all’indissolubilita del matrimo-
nio. In ogni caso la chiesa non pud edificare la sua dottrina e
la sua prassi su ipotesi esegetiche incerte. Essa deve attenersi
all'insegnamento chiaro di Cristo.

Il secondo esempio riguarda, invece, la letteratura patri-
stica, la quale attesterebbe che «sebbene i Padri si attenesse-
ro chiaramente al principio dottrinale dell’indissolubilita del
matrimonio, alcuni di loro hanno tollerato sul piano pastora-
le una certa flessibilita in riferimento a singole situazioni dif-
ficili». Ueffettiva presenza di tali prassi sarebbe comprovata
dal successivo e differente sviluppo della disciplina pastora-
le delle chiese orientali, ispirate al principio dell’oikonomia,
ovvero della condiscendenza benevola in talune situazioni
difficili, rispetto a quella della chiesa romana, improntata
dal principio dell’akribeia, ovvero della fedelta alla verita del
matrimonio indissolubile. Anche a questo riguardo, il card.
Raztinger osservava che «per I'interpretazione dei singoli te-
sti patristici resta naturalmente competente lo storico», ag-
giungendo che «a motivo della difficile situazione testuale

10 J. RATZINGER, Introduzione, in CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA
FEDE, Sulla pastorale dei divorziati risposati. Documenti, commenti e stu-
di (Documenti e studi 17), Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
1998, 7-29, qui 22.

34 | Il dinamismo della tradizione

le controversie anche in futuro non si placheranno»'’. L'eco
di queste parole risuona in quelle recentemente pronuncia-
te dal card. Kasper davanti al concistoro straordinario dei
cardinali del 20-21 febbraio 2014: «Come spesso accade, sui
dettagli storici di simili questioni ci sono controversie tra gli
esperti. Nelle sue decisioni, la chiesa non puo fissarsi sul-
I'una o sull’altra posizione»'2.

Tenendo conto del carattere sempre ipotetico delle scien-
ze esegetiche e teologiche, & opportuno non spremere trop-
po i dati della tradizione immaginando di poter suffragare
una posizione dottrinale o disciplinare come incontroverti-
bile. Uno sguardo sintetico sulla tradizione né sembra poter
mettere in discussione che la chiesa, nel suo magistero pit
ufficiale, nonché nella disciplina pit diffusa, abbia escluso le
nuove nozze di un coniuge a seguito del fallimento del primo
matrimonio cristiano; né sembra poter negare che vi siano
state prassi pastorali, pur circoscritte e non supportate da vi-
sioni dottrinali, che abbiano invece previsto le nuove nozze
o I’accesso ai sacramenti da parte di coniugi in nuova unione.

La recensione della tradizione potrebbe pertanto essere
compendiata osservando che

dalle fonti a noi pervenute risulta che I’antica chiesa indivisa te-
neva nei confronti dei divorziati risposati un atteggiamento non

WY, RATZINGER, Introduzione, cit., 22. Tra le pit note controversie vi &
quella che vede: G. CERETI, Divorzio, nuove nozze e penitenza nella chiesa
primitiva (Studi e Ricerche 26), Dehoniane, Bologna 1977, 19982, Aracne,
Roma 2013’ contrapposto a H. CouzeL, LEglise primitive face au divorce.
Du premier au cinquiéme siécle, Beauchesne, Paris 1971, e a G. PELLAND,
La pratica della chiesa antica relativa ai fedeli divorziati risposati, in CON- .
GREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Sulla pastorale dei divorziati ri-
sposati, cit., 99-131. :

12\W. KaSPER, I/ vangelo della famiglia, cit., 49.

35



univoco. Inequivocabile era la dottrina dell’indissolubilita del
matrimonio dei battezzati, dottrina fondata sulla stessa parola
del Signore e conservata integra dalla tradizione. Diversa era
invece la prassi che le chiese locali osservavano nei confronti
dei divorziati che volevano accedere a ulteriori nozze. La diver-
sita ha cause di natura culturale ed ecclesiale. Le tradizioni e i
costumi locali, il diritto romano, le diverse interpretazioni della
Scrittura producevano in definitiva un vero pluralismo®.

Se non una linea di vero pluralismo, nella prassi ecclesiale
attestata dalla tradizione si pud certo riconoscere, accanto
alla tendenza fondamentale che vieta rigorosamente il divor-
zio e le nuove nozze, una linea piu tollerante e flessibile ri-
spetto all’adattamento pastorale!, Sulla base di questi dati,
minimali ma essenziali, vale come conclusione Paffermazio-
ne del card. Kasper, secondo cui «iz linea di principio & chia-
ro che la chiesa ha continuato a cercare sempre una via al
di la del rigorismo e del lassismo, facendo in cid riferimento
all autorita di legare e sciogliere (Mt 16,19; 18,18; Go 20,23)
conferita dal Signore»?,

Lungi dal fissarsi in un rigore dottrinale che esclude a
priori ogni nuovo adattamento pastorale, come pure dal ce-
dere a un lassismo pastorale che dimentichi la dottrina tradi-
zionale, la chiesa & oggi nuovamente sfidata a intraprendere
la via che, nella continuita della tradizione, sappia incedere
pastoralmente a partire dal punto in cui lo Spirito I’ha recen-
temente condotta nella comprensione dottrinale della verits

P M. ALIOTTA, La chiesa e i “legami spezzati”: storia attualita, in Credere
Oggi 136 (4/2003) 65-73, qui 65.

' Per una sintetica presentazione della prassi tradizionale vedi: E.
SCHOCKENHOFF, Chancen zur Versohnung?, cit., 49-70 [trad. it. cit., 63-94];
in forma ancor pit breve: W, KASPER, I/ vangelo della famiglia, cit., 59-62.

Y W. KASPER, 1] vangelo della Jamiglia, cit., 49.

36 | 1] dinamismo della tradizione

dell’amore matrimoniale, e di li determinare la conferma o
’eventuale modifica della disciplina pastorale. .

In effetti, la chiesa contemporanea gode della grazia C.h un
evento che dal punto di vista anche della dottrina matrimo-
niale si presenta come un vero e decisivo tornante nell’asc_ega
alla comprensione della verita rivelata. Si tratta del conc_lho
Vaticano II, sul quale la prossima navigazione della chiesa
puo contare come su di una «sicura bussola» (NMlt 57). Ip
proposito, I'allora card. Ratzinger osservava: «Che 11 matri-
monio vada molto al di 12 dell’aspetto puramente glurld}cp
affondando nella profondita dell'umano e nel mistero divi-
no, & gia in realta sempre stato affermato con la parqla “sa-
cramento”, ma certamente spesso non ¢ stato messo in luce
con la chiarezza che il concilio ha dato a questi aspetti»'®.

16 J. RATZINGER, Introduzione, cit., 27.

37



4,
Il rinnovamento conciliare

La dottrina cattolica su matrimonio e famiglia ha cono-
sciuto nel corso del Novecento una considerevole svolta. La
pietra miliare di tale sviluppo ¢ costituita dal concilio Vati-
cano II che, facendo tesoro delle precedenti istanze di rinno-
vamento', ha autorevolmente dischiuso un nuovo orizzonte

di pensiero, entro il quale il successivo magistero pontificio
¢ andato inoltrandosi.

4.1. Il magistero conciliare: Gaudium et spes

L'inizio ufficiale del recente rinnovamento della dottrina
cattolica sul matrimonio e la famiglia & unanimemente rico-

! Sulle istanze che hanno indotto la crisi della morale preconciliare e il
rinnovamento resta valido il volume di A. VaLsEccHI, Nuove vie dell’etica
sessuale. Discorso ai cristiani (giornale di teologia 62), Queriniana, Brescia
1972, 19894, 88-115. Si veda pure J.S. BOTERO, Vivere la verits nell amore.

Fondamenti e orientaments per un’etica coniugale, Dehoniane, Roma 1999,
7-74.

38 | Il rinnovamento conciliare

nosciuto nella costituzione pastorale del concilio Vaticano
11, Gaudium et spes. Pit precisamente, il riferimento ¢& al pri-
mo capitolo della seconda parte, intitolato: Dignita del ma-
trimonio e della famiglia e sua valorizzazione (nn. 47-52)2.

11 testo conciliare s’inserisce nella tradizione che lo pre-
cede, richiamando esplicitamente i «molteplici valori e fini
(variis bonis ac finibus)» (GS 48)° del matrimonio. Gli e-
lementi della tradizione precedente sono tuttavia inseriti in
una nuova concezione che il concilio, pur non sviluppando
compiutamente, decisamente inaugura.

La definizione pit importante che attesta la rinnovata
comprensione della dottrina matrimoniale apre il n. 48 di
Gaudium et spes, ove I'essenza del matrimonio & colta nella
«intima comunita di vita e d’amore coniugale (zntima com-
munitas vitae et amoris coniugalis)». La qualita esistenziale
e amorosa di cid che s’intende per matrimonio viene evi-
denziata considerandone il fondamento, ovvero il «patto co-
niugale». Il termine “patto” costituisce un segnale eccellente
del cambio di paradigma rispetto alla precedente dottrina
che definiva il consenso matrimoniale in termini di “contrat-
to”. La preferenza accordata al termine “patto”, oltre che
superare una concezione ristrettamente giuridica del matri-
monio, evoca I'alleanza biblica, la quale assurge cosi a crite-
rio per comprendere e valutare la qualita della comunione
coniugale.

2 Altri testi conciliari che si riferiscono al matrimonio sono: SC 77; LG
11; AA 4; OT 10.

3 1l riferimento, come esplicita la nota 1 del testo citato, & alla dottrina a-
gostiniana dei bona matrimonii, a quella tommasiana dei finz, al magistero
conciliare del Decretum pro Armenis (DH 1310-1328) e a quello pontificio
della lettera enciclica di Pio XII Casti connubii sul matrimonio cristiano
(31.12.1930), in E(E 5, 447-582.

39



Tale comunione viene qualificata, anzitutto, definendo il
patto coniugale come «l’atto umano col quale i coniugi mu-
tuamente si danno e si ricevono» (GS 48), e poi parlando
dell’«intima unione [dei coniugi] in quanto mutua donazio-
ne (donatio) di due persone» (GS 48)*. Un amore cosi totale
e pervasivo trascende I'orizzonte dell’ér6s umano e gia par-
tecipa dell’agdpeé divina. Uintuizione — che verra lucidamen-
te sviluppata esattamente quarant’anni dopo da Benedetto
XVl nella sua prima enciclica, Deus caritas est (25.12.2005) —
¢ gia consapevolmente presente in Gaudium et spes:

1l Signore si & degnato di sanare, perfezionare ed elevare questo
amore con uno speciale dono di grazia e carita. Un tale amore,
unendo assieme valori umani e divini, conduce gli sposi al libe-
ro e mutuo dono di se stessi, che si esprime mediante sentimenti
e gesti di tenerezza e pervade tutta quanta la vita dei coniugi;
anzi diventa perfetto e cresce proprio mediante il generoso suo
esercizio. E ben superiore, percio, alla pura attrattiva erotica
che, egoisticamente coltivata, presto e miseramente svanisce

(GS 49).

La qualita amorosa del matrimonio trova ulteriore specifi-
cazione in riferimento alla sua natura sacramentale:

Come un tempo Dio ha preso Iiniziativa di un’alleanza di amo-
re e fedelta con il suo popolo, cosi ora il Salvatore degli uomini
e sposo della chiesa viene incontro ai coniugi cristiani attraverso

* Tale donazione — insegna il concilio — coinvolge e pervade lintera
persona dei coniugi: «Proprio perché atto eminentemente umano, essen-
do diretto da persona a persona con un sentimento che nasce dalla vo-
lonta, quell’amore abbraccia il bene di tutta la persona; percid ha la pos-
sibilita di arricchire di particolare dignita le espressioni del corpo e della
vita psichica e di nobilitarle come elementi e segni speciali dell’amicizia
coniugale» (GS 49).

40 | 1] rinnovamento conciliare

il sacramento del matrimonio. Inoltre rimane con loro perché,
come egli stesso ha amato la chiesa e si ¢ dato per essa, cosi
anche i coniugi possano amarsi I'un I’altro fedelmente, per sem-
pre, con mutua dedizione (GS 48).

La qualita dell’amore matrimoniale & compiutamente
specificata in riferimento al comze dell’amore di Cristo per
la chiesa.

La singolarita dell’amore coniugale rispetto ad ogni al-
tra relazione amorosa ¢ dovuta al suo esprimersi sin nel-
'intimita sessuale.

Questo amore & espresso e reso perfetto in maniera tutta parti-
colare dall’esercizio degli atti che sono propri del matrimonio;
ne consegue che gli atti coi quali i coniugi si uniscono in casta
intimita sono onorevoli e degni, e, compiuti in modo veramente
umano, favoriscono la mutua donazione che essi significano ed
arricchiscono vicendevolmente in gioiosa gratitudine gli sposi
stessi (GS 49).

La rinnovata concezione del concilio Vaticano II prospet-
ta il matrimonio come intima comunita di vita e d’amore,
stabilita dal patto coniugale ed espressa in modo particolare
negli atti propri dei coniugi. Entro questa concezione, che
resta Papporto decisivo alla dottrina matrimoniale, i padri
conciliari avviano la ricomprensione dei molteplici beni e fi-
ni, nonché delle proprieta del matrimonio che la tradizione
dottrinale della chiesa aveva individuato nel corso della sto-

ria’.

> Ecco un passaggio sintetico a riguardo: «Questa intima unione, in -
quanto mutua donazione di due persone, come pure il bene dei figli, e-
sigono la piena fedelta dei coniugi e ne reclamano I'indissolubile unita»

(GS 48).

41



La riconduzione degli elementi essenziali del matrimonio
all’amore, cristianamente inteso, ¢ il compito che il concilio
solo dischiude. Cio vale in modo emblematico per la pro-
creazione, rispetto alla quale la precedente dottrina della
procreazione come fine e I'incipiente visione del figlio come
dono del matrimonio appaiono allo stadio conciliare ancora
solo accostate, come risulta, per esempio, subito in apertura
al n. 50 di Gaudium et spes, dedicato alla fecondita del ma-
trimonio:

Il matrimonio e I'amore coniugale sono ordinati per loro natura
alla procreazione ed educazione della prole. I figli infatti sono
il dono pit eccellente del matrimonio e contribuiscono grande-
mente al bene dei genitori stessi.

Proprio la trasmissione della vita umana ¢ il tema che,
stralciato dal dibattito conciliare, viene ripreso e approfon-
dito nel magistero postconciliare di Paolo VI.

4.2. Il magistero di Paolo VI: Humanae vitae

La riconduzione degli elementi essenziali del matrimonio
all’amore coniugale, gia avviata in Gaudium et spes, viene
riproposta nell’enciclica Humanae vitae (25.07.1968) in for-
ma pil esplicitamente sistematica. A tal fine, Penciclica at-
tinge anzitutto all’insegnamento principale di Gaudium et
spes circa il matrimonio come intima comunita d’amore co-
niugale:

Per mezzo della reciproca donazione personale, loro propria ed
esclusiva, gli sposi tendono alla comunione delle loro persone,
con la quale si perfezionano a vicenda, per collaborare con Dio

42 | 1] rinnovamento conciliare

alla generazione e alla educazione di nuove vite. Per i battezzati,
poi, il matrimonio riveste la dignita di segno sacramentale della
grazia, in quanto rappresenta 1'unione di Cristo e della chiesa

(HV 8).

Passando a indicare le sue caratteristiche essenziali, Hu-
manae vitae definisce 'amore coniugale prima di tutto «a-
more pienamente umano, vale a dire sensibile e spirituale»
(HV 9). 1 significato della pienezza umana dell’amore co-
niugale viene precisato osservando che non & «semplice tra-
sporto di istinto e sentimento, ma anche e principalmente
atto della volonta libera» (HV 9). L'amore coniugale & «a-
more totale, vale a dire una forma speciale di amicizia perso-
nale, in cui gli sposi generosamente condividono ogni cosa»
(HV' 9), cosicché chi ama il coniuge «non lo ama soltanto
per quanto riceve da lui, ma per se stesso» (HV 9). L'amore
coniugale ¢ inoltre «amore fedele ed esclusivo fino alla mor-
te» (HV 9). Lamore coniugale ¢ infine «amore fecondo, che
non si esaurisce tutto nella comunione dei coniugi, ma & de-
stinato a continuarsi, suscitando nuove vite» (HV 9). Il retto
ordinamento della procreazione umana, ovvero la paternita
responsabile, & I'argomento sul quale la sofferta e (forse per
questo) ultima enciclica di Paolo VI si concentra.

Richiamando la dottrina costante della chiesa, secondo
cui «qualsiasi atto matrimoniale deve rimanere aperto alla
trasmissione della vita» (HV 11), Paolo VI ne fissa il nucleo
di senso:

Tale dottrina, pit volte esposta dal magistero della chiesa, & fon-
data sulla connessione inscindibile (zexu indissolubili), che Dio
ha voluto e che 'uvomo non pud rompere di sua iniziativa, tra i
due significati dell’atto coniugale: il significato unitivo e il signi- -
ficato procreativo. Infatti, per la sua intima struttura (rationem),
latto coniugale, mentre unisce con profondissimo vincolo gli
sposi, li rende atti (idoneos) alla generazione di nuove vite, se-

43



condo leggi iscritte nell’essere stesso (ipsa natura) dell'uomo e
della donna (HV 12).

Innovando rispetto al linguaggio dei beni e dei fini, Paolo
VI tratta dell’'unione coniugale e della procreazione in termi-
ni di “significati”. Da questa scelta traspare il nuovo corso
della dottrina matrimoniale che, prendendo le distanze da
una visione fisicista dell’atto coniugale, si orienta verso una
considerazione personalistica, secondo la quale negli atti del
corpo s’incarna lo spirito delle persone. «Parlare di “signi-
ficato” ¢ indicare ad un tempo cid che gli sposi “vogliono
dirsi” nell’atto coniugale e cid che I'atto coniugale “dice” in
se stesso»®.

La filosofia contemporanea e insieme la rinnovata erme-
neutica biblica hanno ormai chiaramente messo in luce i li-
miti della concezione antropologica dualistica che, a partire
dalla grecita classica, ha ipotecato la cultura occidentale e lo
stesso cristianesimo. Forse proprio su questa rinnovata con-
cezione antropologica unificata confidava lo spirito profeti-
co di Paolo VI quando, pur consapevole delle contestazioni
che il suo pronunciamento avrebbe suscitato, osava pensare
che «gli uomini del nostro tempo sono particolarmente in
grado di afferrare quanto questa dottrina sia consentanea al-
la ragione umana» (HV 12).

¢ A. MATTHEEUWS, S’aimer pour se donner. Le sacrement de mariage
(Donner raison 14), Lessius, Bruxelles 2004, 24 [trad. it., Awarsi per do-
narst. 1l sacramento del matrimonio, Marcianum press, Venezia 2008].

44 | Il rinnovamento conciliare

4.3. Il magistero di Giovanni Paolo II:
Familiaris consortio

La maturazione della linea indicata da Gaudium et spes
e gia approfondita da Humanae vitae & rinvenibile nel-
I'esortazione apostolica Familiaris consortio (22.11.1981),
nella quale Giovanni Paolo II sviluppa la comprensione del
matrimonio e della famiglia nella prospettiva della comzmzu-
nio personarum’. La comunione delle persone ha la sua con-
dizione di possibilita nella loro costitutiva dimensione rela-
zionale, dato che 'uvomo, maschio e femmina, «per la sua
intima natura € un essere sociale, e senza i rapporti con gli
altri non puo vivere né esplicare le sue doti» (GS 12). Qua-
lora il rapporto con I'altro/a divenga comunione personale
di un uomo e di una donna, sorge il matrimonio, ovvero il
patto di amore coniugale, frutto di scelta cosciente e libera,
con la quale i due, mediante il dono sincero di se stessi (FC
22), accolgono I'intima comunita di vita e di amore voluta da
Dio stesso (FC 11).

Fondamentale e nativa vocazione d’ogni essere umano®,
I’amore coinvolge I'uomo nella sua «totalita unificata» di
«spirito incarnato, cioé anima che si esprime (»zanifestatur)
nel corpo e corpo informato (zzformatum) da uno spirito im-
mortale» (FC 11). Nell’amore matrimoniale rientrano tut-
te le componenti della persona: richiamo del corpo e del-
listinto, forza del sentimento e dell’affettivita, aspirazione
dello spirito e della volonta (FC 13). 1l coinvolgimento totale

7 Le frasi piu significative si trovano ai nn. 12, 15, 18s., 21s., 43, 64.

8 La vocazione all’amore non si realizza esclusivamente nel matrimo-
nio ma conosce anche la forma della verginita. Lenciclica ne tratta al n.
16 mostrando la sua compatibilita e la sua valenza rispetto al matrimonio.

45



della persona comprende anche I'intera sua storia futura. Se-
gno e frutto di questo sporgersi futuro della promessa matri-
moniale sono la fedelta coniugale e la fecondita responsabile.

La fedelta coniugale, esigendo I'unicita della relazione e
la sua indissolubilita, genera la dimensione istituzionale del
matrimonio, che non ¢ un’indebita ingerenza della comuni-
ta di appartenenza nella vita di coppia, né 'imposizione e-
strinseca di una forma, ma esigenza interiore dell’amore co-
niugale e luogo unico della donazione reciproca dei coniugi
secondo l'intera sua verita (FC 11).

Laltro fondamentale segno e frutto dell’amore coniugale
¢ la fecondita. Il coinvolgimento totale, di corpo e spirito, ri-
chiesto dall’amore tra i coniugi fa desiderare un’unione pitl
completa. Cio che si ricerca simbolicamente nell’abbraccio
amoroso dei corpi assume la sua pitt emblematica espres-
sione nella generazione del figlio. Il dinamismo proprio del-
I'amore coniugale tende di per sé al dono della vita come al
suo fine. Tra la legge divina che esige di trasmettere la vita e
’autentico amore coniugale, Giovanni Paolo II non rinviene,
dunque, alcuna vera contraddizione (FC 33). Ribadendo con
chiarezza la dottrina di Humanae vitae circa la natura del-
I'amore coniugale che deve «essere pienamente umano, e-
sclusivo ed aperto alla vita» (FC 29), egli richiama la respon-
sabilita nell’esercizio della sessualita e nella generazione.

La ratio della connessione tra il mutuo amore dei coniugi
e gli atti loro propri risiede nella peculiare struttura antro-
pologica per la quale I’essere umano, «in quanto spirito in-
carnato, [...] & chiamato all’amore in questa sua totalita uni-
ficata. L'amore abbraccia anche il corpo umano e il corpo &
reso partecipe dell’amore spirituale» (FC 11)°.

? Linsegnamento recente del magistero ha molto insistito sulla persona
in quanto corporea. Si potrebbe parlare di un «vero e proprio magiste-

46 | Il rinnovamento conciliare

L'amore totalmente integro viene assunto come criterio di
verita e dunque di moralita dell’agire coniugale. E cosi che
gli «atti propri ed esclusivi degli sposi» non possono essere
ridotti a «qualcosa di puramente biologico», ma riguardano
«’intimo nucleo della persona umana come tale». La «do-
nazione fisica totale» non solo implica «la donazione per-
sonale totale» in quanto suo «segno e frutto», ma anche la
«dimensione temporale» della persona, che «se si riservasse
qualcosa o la possibilita di decidere altrimenti per il futu-
ro, gia per questo [...] non si donerebbe totalmente» (FC
11). Intrinseca alla totalita unificata dell’amore coniugale &,
inoltre, la «fecondita responsabile», la quale «supera per sua
natura I'ordine puramente biologico, e investe un insieme
di valori personali» (FC 11). «Cosi i coniugi, mentre si do-
nano tra loro, donano al di 1a di se stessi la realta del figlio,
riflesso vivente del loro amore, segno permanente dell’unita
coniugale e sintesi viva e indissociabile del loro essere padre
e madre» (FC 14).

Lo sviluppo del magistero giunge in Farmziliaris consortio a
esplicitare la visione antropologica integrale dell'uomo come
“totalita unificata” di spirito e corpo, in base alla quale I'a-
more personale dei coniugi risulta inscindibilmente inscrit-
to, piul precisamente “incarnato” negli atti del loro corpo,

ro sulla corporeitd umana, che «si trova abbozzato nella Famziliaris con-
sortio e viene sviluppato nelle catechesi sull’'amore umano di Giovanni
Paolo II raccolte in Uonzo e donna lo creo [Citta Nuova, Roma 19871, nel-
Desortazione apostolica Mulieris dignitatem (15.08.1988, in EV 11, 1206-
1345) e nella [...] lettera alle famiglie in occasione dell’anno internazio-
nale della famiglia Gratissinam sane (02.02.1994), in EV 14, 158-344»:
C. CAFFARRA, Matrimonio e famiglia: dottrina del magistero pontificio dalla -
Familiaris consortio a//a Gratissimam sane, in PONTIFICIO CONSIGLIO PER
LA FAMIGLIA, Famiglia e questioni etiche, Dehoniane, Bologna 2004, 33-42,
qui 38.

47



in modo speciale negli atti sessuali. Il superamento di una
visione estrinseca, solo giustapposta, dell’amore delle perso-
ne e dei loro atti, & probabilmente il frutto pit considerevole
della dottrina matrimoniale maturata tra il concilio Vaticano
II e il magistero di Giovanni Paolo II, passando attraverso
I'insegnamento di Paolo VI.

4.4. Il magistero di Benedetto XVI:
Deus caritas est

Il successivo magistero di Benedetto XVI, espresso nella
sua prima enciclica Deus caritas est (25.12.2005), suggerisce
un ulteriore apporto alla dottrina matrimoniale della chie-
sa cattolica. L'insegnamento proposto nell’enciclica, infatti,
evidenzia al di la di pregiudizi e sospetti filtrati anche nel-
la concezione dell’amore cristiano, la stretta connessione di
éros umano e agdpé divina. Benché non direttamente riferi-
ta al matrimonio, 'enciclica assume ’amore tra 'uomo e la
donna come «archetipo di amore per eccellenza, al cui con-
fronto, a prima vista, tutti gli altri tipi di amore sbiadiscono»
(DCE 2).

Lopposizione di antica data tra éros carnale e agdpe spi-
rituale pervade diffusamente anche l'odierna concezione
dell’amore, spezzandola in due fronti contrapposti: da una
parte I'esaltazione dell’erotismo sino a soffocare 'amore nel
solo godimento sessuale, dall’altra la demonizzazione del-
erotismo sino a rendere I’amore un fantasma privo di cor-
po.
Nell’'uno e nell’altro caso il prezzo & la disumanizzazione
dell’amore e I'alienazione del corpo. Nel primo caso, 'amore
diviene un prodotto commerciabile, asservito all’economia

48 | Il rinnovamento conciliare

del potere e del piacere. «L'éros degradato a puro “sesso”
diventa merce, una semplice “cosa” che si pud comprare e
vendere, anzi, 'uomo stesso diventa merce» (DCE 5). Nel
secondo caso I'amore si ritrae dal corpo perdendo contatto
con il vissuto reale, finendo per rinchiudersi in «un mondo
a sé, da ritenere forse ammirevole, ma decisamente tagliato
fuori dal complesso dell’esistenza umana» (DCE 7).

I due fronti hanno spesso contrapposto i cristiani ai paga-
ni e ancora oggi dividono la cultura cattolica da quella laica:
tipicamente cristiano sarebbe I’amore spirituale e oblativo,
l'agdpe appunto; bramoso e possessivo, invece, 1’éros, I’amo-
re umano della cultura laica, soprattutto occidentale.

Per sfuggire ai due opposti scogli — animale o angelico
dell’amore — & opportuno far tesoro dell’esperienza univer-
salmente riconoscibile (e oggi sempre meglio interpretata
dalla filosofia e dalla teologia) secondo cui il corpo umano &
“corpo spirituale” e lo spirito umano & “spirito corporeo”. A
tal proposito, Benedetto XVI conferma con la sua ammira-
bile lucidita la visione unificata dell’essere umano gia espres-
sa dal suo predecessore: «Non sono né lo spirito né il corpo
da soli ad amare: ¢ 'uvomo, la persona, che ama come crea-
tura unitaria, di cui fanno parte corpo e anima. Solo quando
ambedue si fondono veramente in unita, I'uomo diventa pie-
namente se stesso» (DCE 5).

Superata la visione schizoide della persona umana, unita
indissociabile di spirito e corpo, si apre la via per scoprire
Iintimo legame che unisce inseparabilmente ér6s e agdpe.

Anche se 1'éros inizialmente & soprattutto bramoso, ascen-
dente — fascinazione per la grande promessa di felicita — nel-
l'avvicinarsi poi all’altro si porra sempre meno domande su di
sé, cerchera sempre di piu la felicita dell’altro, si preoccupera
sempre di pit di lui, si donera e desiderera “esserci per” I'altro.
Cost il momento dell’agdpe si inserisce in esso; altrimenti I’éros
decade e perde anche la sua stessa natura. D’altra parte, 'uo-

49



mo non pud neanche vivere esclusivamente nell’amore oblati-
vo, discendente. Non pud sempre soltanto donare, deve anche
ricevere. Chi vuol donare amore, deve egli stesso riceverlo in

dono (DCE 7).

L'unita di éros e agdpeé non si realizza pero in maniera au-
tomatica o magica. Affinché il desiderio dell’altro non si tra-
sformi in un abbraccio violento e soffocante, I'éros deve ri-
nunciare al possesso egoistico e imparare a volere il bene
dell’altro, impegnandosi in «un cammino di ascesa, di rinun-
ce, di purificazioni e di guarigioni» (DCE 5). Per converso,
affinché 'amore non sfumi in un sentimento immaginario e
virtuale, U'agdpe deve desiderare 'intimita con I’altro e im-
parare a non temere |'intensita della comunione amorosa.
Su questo punto il papa oggi emerito & meno esplicito, forse
perché la tradizione della chiesa ¢ piti abituata a mettere in
guardia dai pericoli di un éros che non si apre all’agdpe, che
non ad evitare i rischi di un’agdpé che non si esprima in éros.

4.5. Linea essenziale di sviluppo

Lo sviluppo del recente magistero in ambito matrimonia-
le scaturisce dal concilio Vaticano II, che ha decisamente
indicato nell’amore coniugale la realti essenziale del matri-
monio. Rinnovando una lunga tradizione nella quale I'amo-
re coniugale risultava quasi accidentale e comunque funzio-
nale al perseguimento di fini naturali e sociali, 7%z primis la
procreazione e 'educazione dei figli, il magistero conciliare
concepisce 'amore come I’orizzonte entro il quale inscrivere
e interpretare i molteplici beni e valori del matrimonio. La
pietra miliare fissata da Gaudium et spes segna il corso del

50 | I] rinnovamento conciliare

magistero postconciliare, il quale evidenzia il nesso che in-
tercorre tra I'amore personale e la sua espressione corporea.

Lenciclica Humanae vitae, anzitutto, mostra il rilievo mo-
rale di tale connessione in riferimento all’atto coniugale per
antonomasia, |'atto sessuale. L'inscindibilita del significato
unitivo e procreativo dell’atto sessuale & I’espressione cor-
porea di un amore integrale, quale aspira ad essere I’amore
autenticamente coniugale.

La ragione antropologica del legame che sussiste tra a-
more personale ed espressione sessuale viene chiarita nel-
lesortazione apostolica Familiaris consortio; in essa Gio-
vanni Paolo II esplicita la singolare costituzione dell’'uomo
e della donna in quanto “persone corporee” o, altrimenti
detto, “corpi personali”. La visione della persona umana in
quanto totalita unificata di spirito e corpo & il fondamen-
to antropologico che presiede all’intera dottrina di morale
sessuale della chiesa, la quale assume come criterio di rife-
rimento la corrispondenza tra ’'amore personale e le sue e-
spressioni corporee.

La linea di sviluppo del recente magistero della chiesa
su matrimonio e famiglia potrebbe essere qualificata come
“antropologico-morale”. In essa, infatti, il rilievo & assegna-
to alla mutua implicazione della persona con i suoi atti. Cid
invita, per un verso, a superare una concezione de-persona-
lizzata, fisicista, degli atti sessuali e, per I'altro, a riconoscerli
come espressione della persona.

Laccento antropologico-morale del recente insegnamen-
to magisteriale non puo certo prescindere dal suo fonda-
mento cristiano, il quale andra debitamente considerato.
Cio significa che quando il magistero afferma di pronunciar-
si «partendo dall’amore e in costante riferimento ad esso»
(FC 17) non si riferisce all’amore naturalmente umano, vaga-
mente definito, ma all’'amore propriamente cristiano, I’amo-
re, ciog, di Cristo, da lui stesso concisamente espresso nella

51



frase: «Nessuno ha un amore pit grande di questo; dare la
vita per i propri amici» (Gv 15,13). La relazione tra 'amore
coniugale e I'amore specificamente cristiano, a seguito del-
Penciclica di Benedetto X VI, Deus caritas est, si propone co-
me il prossimo orizzonte entro il quale la dottrina matrimo-
niale della chiesa ¢ invitata ad addentrarsi'.

10 a conferma proviene dallo stesso Benedetto XVI, nel Discorso in oc-
casione del XXV anniversario dalla fondazione del Pontificio Istituto Gio-
vanni Paolo I per studi su matrimonio e famiglia (11.05.2006): «Nella mia
recente enciclica ho inteso sottolineare come proprio mediante 'amore
si illumini “'immagine cristiana di Dio e anche la conseguente immagine
dell'uomo e del suo cammino” (DCE 1). In altre parole Dio si & servito
della via dell’amore per rivelare il mistero intimo della sua vita trinitaria.
Inoltre, il rapporto stretto che esiste tra 'immagine di Dio Amore e I'amo-
re umano ci permette di capire che “all’immagine del Dio monoteistico
corrisponde il matrimonio monogamico. Il matrimonio basato su un amo-
re esclusivo e definitivo diventa I'icona del rapporto di Dio con il suo po-
polo e viceversa: il modo di amare di Dio diventa la misura dell’amore u-
mano” (DCE 11). Questa indicazione resta ancora in gran parte da esplo-
rare» (http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/
may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060511_istituto-gp-ii_it.html).

52 | Il vinnovamento conciliare

Secondo momento

MESSA A FUOCO



1.
La verita cristiana del matrimonio

L’amore cristiano, ovvero I'amore che ha nel come Cristo
ha amato la sua peculiarita, rappresenta il nuovo traguardo
che la tradizione ecclesiale ha raggiunto nel suo incessante
tendere alla comprensione della verita dell’amore matrimo-
niale. Ma poiché la verita dell’amore, anche matrimoniale, &
stata pienamente rivelata in Cristo, questo nuovo traguardo
della tradizione consente una comprensione piti profonda di
cio che il Signore ha gia annunciato, specialmente a riguardo
della sacramentalita e dell’indissolubilita del matrimonio. In
tal senso, il progresso della tradizione corrisponde a un in-
gresso piu profondo nella verita della rivelazione.

1.1. Il vangelo di Gesu

Le sobrie ma puntuali parole di Gesii circa il matrimonio
sono reperibili nei due testi paralleli di Mc 10,1-12 e Mz 19,1-
9, nei quali ricorre la citazione del racconto di creazione.

Ma dall’inizio della creazione /i fece maschio e femmina, per que-
sto l'uomo lascera suo padre e sua madre e si unira a sua moglie

55



e i due diventeranno una carne sola. Cosi non sono pit due, ma
una sola carne. Dunque I'uomo non divida quello che Dio ha
congiunto (Mc 10,6-9)".

La combinazione delle due citazioni di Genesz (1,27: «ma-
schio e femmina li cred» e 2,24: «per questo 'uomo lascera
suo padre e sua madre e si unird a sua moglie, e i due di-
venteranno una carne sola») prospetta il matrimonio come
I’esito di un cammino che conduce maschio e femmina alla
comunione sponsale.

La citazione di Gen 2,24 con il verbo al futuro: «I due
diventeranno (§covton/ésontai) una carne sola» viene ribadi-
ta da Gesu con il verbo al presente: «Cosi non sono (giciv/
eisin) pitt due, ma una sola carne». Il passaggio dal futuro al
presente ¢ la traccia letteraria che anche per il matrimonio
vale cio che Paolo dichiarera scrivendo che «tutte le promes-
se di Dio in lui [Cristo] sono divenute “si”» (2 Cor 1,20)?
Il prudente consiglio degli esegeti di non «trarre eccessive
conseguenze dogmatiche da tale variazione»? non esclude
questa interpretazione che, anzi, il principio con cui Gesu
sigla il suo discorso, sembra suffragare.

Infatti, tale principio — «Dunque I'uomo non divida quel-
lo che Dio ha congiunto», la cui sequenza nel testo origina-

! Nella versione marciana, qui citata, il principio insegnato da Gesu
circa il matrimonio come opera di Dio — «Cio che dunque Dio congiunse
'uomo non separi» — rappresenta '«acme di tutto il discorso»: H. BAL-
TENSWEILER, 1] matrimonio nel Nuovo Testamento. Ricerche esegetiche su
matrimonio, celibato e divorzio (Biblioteca di cultura religiosa 38), Pai-
deia, Brescia 1981, 54.

2 C, Maruccl, Parole di Gesii sul divorzio. Ricerche scritturistiche previe
ad un ripensamento teologico, canonistico e pastorale della dottrina cattoli-
ca dell'indissolubilita del matrimonio (Aloisiana 16), Morcelliana, Brescia
1982, 292.

56 | La verita cristiana del matrimonio

le risulta invertita: «Cid che dunque Dio congiunse 'uomo
non separi» — attribuisce la comunione integrale dell’'uomo
e della donna all’opera creativa di Dio. Dio, infatti, ¢ il sog-
getto che «aggiogd insieme»’ «cid che» ¢ subito prima indi-
cato, ovvero I'«una sola carne» di uomo e donna. I risultati
dell’esegesi portano quindi a concludere che «il matrimo-
nio non & solo un’unione umana arbitraria, ma un risulta-
to dell’agire divino»*. Il principio con cui Gesu sigla il suo
insegnamento circa il matrimonio conclude quella restitutio
principii che introduceva la duplice citazione del racconto
di creazione con I'avversativa: «Ma all’inizio della creazione
Dio...» (v. 6)°.

La migliore interpretazione di quell’atto creativo deve
pero riconoscere la natura “cristica” dell’agire unitivo di
Dio, considerando il fatto che quando il Creatore da princi-
pio «li fece maschio e femmina», le sue mani imprimevano
nell'uomo e nella donna la fisionomia di Cristo. Anch’es-
si, infatti come «tutte le cose», sono stati creati «per mezzo
di lui». Ora, poiché cid che ¢ stato creato «per mezzo (51’
avtod/di’autit) di lui», lo & pure «in vista di lui (gig adtov/ess
auton)» (Col 1,16), anche 'uvomo e la donna non sono con-
giunti da Dio senza Cristo. Cid che dunque Dio congiunge,
lo congiunge per mezzo di Cristo e in Cristo. Uomo e donna

? «XuvéCen&ev (Mc 10,9; Mt 19,6), [aoristo del verbo] cu(v)-Ledyvou &
denominativo di {uyév (giogo) e compare, nel Nuovo Testamento, solo
qui; [...] Nel greco classico covluyoc ¢ la “consorte” (al maschile “com-
pagno”: Fil 4,3); il verbo significd all’inizio “sottomettere, unire col gio-
go”, ma ben presto “collegare, congiungere”, specialmente in riferimento
all'unione che si effettua nel matrimonio»: 76id., 257. ..

* H. BALTENSWEILER, I/ matrimonio nel Nuovo Testamento, cit., 59.

> In Matteo la restitutio principii assume ancor maggiore evidenza per
via del fatto che il richiamo all’originaria volonta di Dio ricorre due volte
nel testo (19,4.8), quasi includendo l'intero discorso di Gesu.

57



divengono una caro in Cristo, cosi come due tralci si unisco-
no nel tronco della vite sulla quale sono insieme innestati (cf.
Gv 15,1-6). Proprio questa metafora viticola ¢ il linguaggio
tanto semplice e cosi efficace della parabola con cui Gesu,
nel Vangelo di Giovanni, svela il segreto di un amore che sia,
come il suo, sino alla fine: «Rimanete in me e io in voi. Come
il tralcio non pud portare frutto da se stesso se non rimane
nella vite, cosi neanche voi se non rimanete in me. Io sono
la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto
frutto, perché senza di me non potete far nulla» (Gv 15 ,4-5).

La conferma che 'amore coniugale trova piena realizza-
zione in Cristo é rinvenibile nella Lettera agli Efesini, laddo-
ve il progetto divino dell’#zna caro viene esplicitamente rife-
rito a Cristo: «Per questo ['uomo lascerd il padre e la madre
e si unird a sua moglie e i due diventeranno una sola carne.
Questo mistero & grande: io lo dico in riferimento a Cristo
e alla chiesa!» (5,31s.). La vicenda amorosa di un uomo e di
una donna viene significativamente descritta con tre verbi al
futuro®. Sembra di poter cogliere qui I’allusione a cid che la
storia vissuta di innumerevoli coppie insegna, al fatto cioé
che la comunione amorosa sia tutt’altro che immediata e stia

¢ La determinazione pill precisa del significato esegetico potrebbe trar-
re frutto dallo studio della diversa forma (diatesi) dei tre futuri impiega-
ti. Labbandono dei genitori & indicato da un futuro attivo (kataleiyer/
kataléipsei), I'unione coniugale da un futuro passivo (rpocyoindncetar/
proschollethésetai), e il divenire una caro da un futuro medio (covrar/
ésontai). La forma attiva, esprimendo I'idea che il soggetto del verbo &
lattore effettivo dell’azione descritta, suggerisce che 'uomo e la donna
siano in grado da sé di iniziare 'avventura amorosa che porta a formare
una nuova famiglia. La forma media, esprimendo I'idea di un vantaggio
che deriva al soggetto non per azione propria, lascia intendere che l'una
caro, benché non sia una realizzazione dei due, costituisca il loro proprio
bene.

58 | La veritd cristiana del matrimonio

piuttosto davanti ai due come una promessa futura. Ancora
pit suggestivo ¢ il fatto che quando si parla dell’'uomo che
«si unira» alla sua donna il futuro impiegato sia, a differenza
degli altri due, nella forma passiva. Da cio si induce che I'u-
nione non sia I'esito dello sforzo della coppia, ma sia offerta
alla coppia in dono. Pitt correttamente si dovrebbe allora
tradurre: «L'uomo [...] sard unito alla sua donna».

Lesplicito riferimento a Cristo e alla chiesa che subito
segue queste parole suggerisce che I'unione prospettata al-
I'uvomo e alla donna & donata a loro da Cristo: il diveni-
re «una carne sola» non ¢& l'esito della loro diretta unione,
ma leffetto dell’'unione che Cristo realizza con ciascuno dei
due. L'una caro dei due si realizza «per mezzo di» e «in»
Cristo.

Il matrimonio cristiano non ¢ il legame amoroso che un
uomo e una donna stabiliscono in proprio, ma il legame tra
un uomo e una donna che sorge a causa dell’amore di Cri-
sto. Cio che Dio congiunge indissolubilmente, sicché «non
sono pit due, ma una sola carne» (Mc 10,8), e che dunque
¢ inseparabile dall’'uomo, non sono immediatamente un uo-
mo e una donna, pur innamorati, ma un uomo e una donna
che si amano in Cristo, che cio¢, pur con tutto il realismo di
chi rimane debole e peccatore, fanno del comze Cristo ha a-
mato il criterio ispiratore e la forza vitale della loro relazione
amorosa.

1.2. La legge di Mose

La riconduzione di Gesu al disegno originario di Dio, che
ha creato 'uomo e la donna in vista di una comunione inse-

59



parabile, contrasta con la prassi divorzista del suo tempo’.
Mettendo alla prova Gesu circa il divorzio, i suoi contem-
poranei scivolavano lontano dalla volonta originaria di Dio,
come risulta dal loro interpretare la norma di Mose¢ sul ripu-
dio un diritto legittimo — «E lecito...?» (M# 19,3) — piuttosto
che un’indulgente concessione — «Per la durezza del vostro
cuore...» (Mt 19,8). Equivocando la norma di Dz 24,1-4, es-
si la interpretavano come un testo che istituiva il divorzio;
in realta, nessun testo dell’Antico Testamento lo legittimava
e lo stesso brano citato di Deuteronomio mirava a mitigare 1
suoi effetti negativi sulla donna®.

In risposta a questa interpretazione della legge di Mose,
Gesu formula il suo comando: «Chi ripudia la propria mo-
glie e ne sposa un’altra, commette adulterio verso di lei; e
se lei, ripudiato il marito, ne sposa un altro, commette a-

7 H. BALTENSWEILER, 1] matrimonio nel Nuovo Testamento, cit., 44-47.
Alla scuola rigorista di R. Shammay, per la quale il divorzio era legittimo
solo in caso di un comportamento immorale della donna, si opponeva la
scuola lassista di R. Hillel, la quale invece ammetteva il ricorso al divorzio
anche per semplice trascuratezza, come ad esempio un discorso poco ri-
spettoso del marito o il lasciar bruciare il cibo, che in quanto dovere tra i
pill importanti della moglie, significava dispregio per il marito. Ancor pitt
lassista appariva la concezione di R. Akiba, per il quale il marito poteva
ripudiare la moglie anche nel caso in cui solo fosse attratto dalla bellezza
di un’altra donna. Pur dividendosi nella determinazione dei motivi che
legittimavano il divorzio, l'intera tradizione rabbinica era unanime nel ri-
servare all'uomo I'iniziativa di divorzio, che poteva da sé sciogliere il ma-
trimonio, e non invece alla donna, la quale poteva, tutt’al pit, chiedere il
divorzio in casi determinati, quali, ad esempio, talune malattie o profes-
sioni del marito, I'essere da lui sottoposta a esigenze insopportabili o in-
tenzionalmente abbandonata.

8 M. ALIOTTA, Il matrimonio (Corso di teologia sistematica 11), Queri-
niana, Brescia2002, 37.

60 | La verita cristiana del matrimonio

dulterio» (Mc 10,11s.)°, la cui esistenza & comprovata dal-
la dichiarazione di Paolo alla comunita cristiana di Corinto:
«Agli sposati poi ordino, non io, ma il Signore: la moglie
non si separi dal marito — e qualora si separi, rimanga senza
sposarsi o si riconcili con il marito — e il marito non ripudi la
moglie» (1 Cor 7,10)%°. Cio che smarca il comando di Gesu
rispetto alla tradizione rabbinica & anzitutto la stretta con-
nessione che Gesu stabilisce tra il divorzio e I’adulterio. I
divorzio, esponendo all’adulterio che si consuma quando il
coniuge accede a nuove nozze, ¢ gia da considerare adulte-
rio, perché rompe il matrimonio contro la volonta originaria
di Dio. Cio che dunque I’ebreo reputa un diritto garantito
dalla legge, Gesu lo considera una grave trasgressione della
legge!.

? Il comando di Gesti trova formulazione anche in altri tre passi dei van-
geli, vale a dire in Mz 19,9: «Chiunque ripudia la propria moglie, se non
in caso di unione illegittima, e ne sposa un’altra, commette adulterio»; e
in Mt 531s.: «Chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di u-
nione illegittima, la espone all’adulterio, e chiunque sposa una ripudiata,
commette adulterio», con il suo parallelo in Lc 16,18: «Chiunque ripudia
la propria moglie e ne sposa un’altra, commette adulterio; chi sposa una
donna ripudiata dal marito, commette adulterio».

10 «La frase di Paolo che si riferisce ad un comando del Signore agli spo-
si cristiani fa parte di un gruppo assai sparuto di passi analoghi e quindi
riveste nell’ambito dei nostri interessi un’importanza eccezionale. Esso &
cio¢ una prova incontestabile della storicita di parole di Gesa contro il di-
vorzio, anche se il passo paolino non ci aiuta forse molto a determinarne il
tenore preciso»: C. MARUCcl, Parole di Gesa sul divorzio, cit., 320.

"1l l6ghion di Gesu si smarca dalla tradizione rabbinica anche per il
riconoscimento della donna quale soggetto del matrimonio, al pari del-
I'uomo. Per adulterio, infatti, non s’intende solo quello che I'uomo com-
mette con una donna sposata a un altro, ma anche quello commesso con
una ripudiata, in cid riconoscendo che costei non & un oggetto che il pre-
cedente marito ha potuto alienare, ma un soggetto dal quale il marito non

61



Benché l'insegnamento di Gest denunci I'incompatibili-
ta del divorzio con la comunione matrimoniale dell’'uvomo
e della donna, non mancano nei testi tracce dell’intervento
della comunita cristiana volte a comporlo con le difficolta
di uomini e donne a viverlo. A questo riguardo, si deve gia
forse tenere conto dell’'ampliamento che, ad eccezione di Mz
531s., & presente nelle altre tre ricorrenze del l6ghion di Ge-
s, ovvero il fatto che al ripudio della moglie si aggiunge «e
ne sposa un’altra». Tale ampliamento sembrerebbe attestare
un adattamento dell’originario /éghion di Gesu per mitigar-
ne la radicalita: proibite sarebbero solo le nuove nozze, men-
tre il divorzio manterrebbe la sua legittimita.

Listanza dell’adattamento pastorale dell’esigente coman-
do di Gesu appare ancor pit evidente a proposito delle co-
siddette “clausole matteane”, riportate nel Vangelo di Mat-
teo, e solo in esso, nel contesto dell’insegnamento di Ge-
st circa il matrimonio che non dovrebbe mai essere sciol-
to, «eccetto il caso di unione illegittima (mapeytog Adyov
nopveloc/ parektos l6gu pornéias)» (5,32), «se non in caso di
unione illegittima (u# émi mopveia/mze epi pornéia)» (19,9)%.
11 conflitto delle molteplici interpretazioni delle due clausole

deve divorziare. La pari dignita dell’uomo e della donna, fonte di pari
responsabilita nell’evitare ’adulterio, trova la sua pit paritetica formula-
zione in Mc 10,11s.: «Chi ripudia la propria moglie e ne sposa un’altra,
commette adulterio verso di lei; e se lei, ripudiato il marito, ne sposa un
altro, commette adulterio». In questa formulazione marciana del [6ghion
di Gesui si nota, rispetto alle altre, 'aggiunta «verso di lei», la quale, sotto-
lineando il rapporto personale dell'uomo verso la moglie, suggerisce una
visione del matrimonio non tanto come istituzione, quanto come legame
interpersonale indissolubile.

12 H, BALTENSWEILER, I/ matrimonio nel Nuovo lestamento, cit., 101-
118; G. LEONARDL, Amore reciproco e indissolubile tra sposi. L'ideale di
Gesii e i primi adattamenti pastorali, in Credere Oggi 23 (4/2003) 23-37.

62 | La verita cristiana del matrimonio

matteane, diversamente formulate ma di identico significato,
percorre I'intera storia dell’esegesi senza giungere a risultati
certi®. Tra le ipotesi piti probabili vi & quella che con por-
néia Matteo intenda un matrimonio entro gradi di parentela
proibiti dalla legge di Mosé (¢f Lv 18,6-18) e come tali in-
cestuosi'.

Per quanto necessaria, l'interpretazione dell’insegnamento
evangelico non verte propriamente sul diritto matrimoniale.
«Le asserzioni di Gesu sul matrimonio sono esattamente su
questa linea; egli non annuncia alcuna legge nuova sul ma-
trimonio, ma sottolinea la volonta di Dio riguardo al matri-
monio stesso»”. Con la sua ammirabile lucidita, gia nel 1969
Iallora teologo Joseph Ratzinger fissava il seguente criterio:
«Poiché Gesu ¢ risalito al di 1a del piano della legge sino al-
Iorigine, la sua stessa parola non puo di nuovo essere vista
immediatamente e senz’altro come legge»®.

Anche il principio: «Cio che dunque Dio congiunse I'uo-
mo non separi» trascende il diritto matrimoniale, e non so-
lo civile, ma anche canonico. Lo si induce chiaramente dal
fatto — gia richiamato — che Gesti, messo alla prova sulla li-
ceita del ripudio della moglie permesso dal diritto di Mo-
s¢, spiazza i suoi interlocutori sollevando la questione del-

B Per le diverse ipotesi interpretative della clausola matteana vedi: M.
Dumars, I/ discorso della montagna. Stato della ricerca. Interpretazione. Bi-
bliografia, ElleDiCi, Leumann 2000, 251-257; B. LiPERL, I/ m2atrimonio nel
Nuovo Testamento, in Matrimonio-Famiglia nella Bibbia (Dizionario di
Spiritualita biblico-patristica 42), Borla, Roma 2005, 213-299, spec. 224-
236.

4 H. BALTENSWEILER, I/ matrimonio nel Nuovo Testawmento, cit., 164.

5 Ibid., 296.

1¢ J. RATZINGER, Zur Theologie der Ebe, in G. Krems — R. Mumm (edd.),
Theologie der Ebe, F. Pustet - Vandenhoeck & Ruprecht, Regensburg -
Gottingen 1969, 81-115, qui 83.

63



I'indissolubilita dal piano normativo a quello fondativo: «Al-
'inizio perd non fu cosi...» (M? 19,8), espressione simboli-
ca indicante la volonta originaria di Dio. Ne consegue che
dal comando di Gesu circa 'indissolubilita del matrimonio
congiunto da Dio non deriva immediatamente 1’abrogazio-
ne della concessione del divorzio fatta da Mosé a causa della
durezza del cuore umano’. Cid che Gesu vieta non ¢ il per-
messo del divorzio concesso da Mos¢, ma la sua rivendica-
zione come un diritto. «Il divorzio & un fatto grave; ¢ sempre
uno scacco: Gest non dice di piu»'%. La natura meta-legale
del comando di Gesu lascia indeterminata la normativa sul
matrimonio, affidandola alla mediazione della comunita cri-
stiana; d’altra parte la medesima natura meta-legale di tale
comando funge da istanza critica di ogni determinazione del
diritto matrimoniale.

7M. ALIOTTA, 1] matrimonio, cit., 37.

8 E. Fuchs, La sessualita. I. Un’etica cristiana della sessualita, in B. Lau-
RET — E. ReFOULE (edd.), Iniziazione alla pratica della teologia, 4: Morale,
Queriniana, Brescia 1986, 414-457, qui 430.

64 | La verita cristiana del matrimonio

2.

L'indissolubilita del matrimonio

L'insegnamento neotestamentario colloca il matrimonio
indissolubile nella tensione tra ’essere gia inscritto nella na-
turale reciprocita dell'uomo e della donna e il suo realizzarsi
grazie al legame di entrambi con Cristo. Questa tensione &
riconosciuta nella dottrina tradizionale della chiesa quando
distingue tra “matrimonio naturale” e “matrimonio sacra-
mentale”.

Nel riconoscimento ecclesiale del matrimonio naturale ri-
suona I'eco dell’originaria benedizione pronunciata da Dio
all’atto della creazione dell'uomo e della donna e il riflesso
del suo sguardo che, vedendo quanto aveva fatto, lo apprez-
za come «cosa molto buona» (¢f. Gen 1,26-31). L'apprezza-
mento della bonta insita nel matrimonio naturale non coin-
cide, tuttavia, con il riconoscimento della sua compiutezza,
dovuta — come si & detto — all'inserimento dei coniugi in Cri-
sto. Tale ¢, secondo la dottrina della chiesa cattolica, il ma-
trimonio sacramentale, adombrato all’altro capo della Bib-
bia rispetto al libro della Genesi, nella Lettera agli Efesini,
ove l'una caro & definita pootiprov/meystérion — sacramentum

nella traduzione latina — in riferimento a Cristo-e alla chiesa
(5,32).

65



Mettendo a frutto la lezione dell’antropologia teologica
contemporanea, che concependo la «creazione in Cristo»
(¢f Col 1,15-20) ha ovviato alla giustapposizione tra natura
pura e grazia soprannaturale!, la teologia del matrimonio?,
recepita anche nella dottrina del magistero, invita a com-
prendere la sacramentalita del matrimonio come «una “con-
densazione” creativa, indeducibilmente nuova, ed una de-
terminazione di cid che & accennato in forma generale ed in-
determinata nella figura umana del matrimonio»’. Nell’atto
sacramentale di cui ognuno dei due sposi &, secondo la tra-
dizione latina, non a caso, il ministro,

giunge a maturazione un percorso di crescita che ha permesso
alla persona di dichiarare il suo amore totale e definitivo per
un’altra al punto da essere per lei segno dell’amore totale e de-
finitivo di Dio. Tale maturazione & grazia che raggiunge il suo
culmine nell’atto libero di esprimere la propria volonta di dedi-
zione: il consenso o contratto. Questo diventa il Knotenpuntkt
[punto nodale] di un processo che si radica nella disposizione
di Dio tesa a costituire di due persone un’unita indissolubile.
Latto della decisione appare pertanto, nello stesso tempo, at-
tuazione della liberta e dono che viene da Dio (grazia)*.

UL.F. LADARIA, Antropologia teologica (Theologica), Piemme, Casale M.
1995, 29-47. La tesi della «creazione in Cristo» & altrimenti proposta in
termini di «predestinazione in Cristo»: E.G. BRaMBILLA, Uormzo e donna,
in G. BarsaGLIO — G. BoF — S. DianicH (edd.), Teologia (Dizionari San
Paolo), San Paolo, Cinisello B. 2002, 1837-1845.

2 F. ScANZIANI (ed.), Attratti dall’amore. Legami di coppia e sacramento
del matrimonio (Dossier Teologici del Seminario di Milano), Ancora, Mi-
lano 2011.

3 W. Kasper, Teologia del matrimonio cristiano (Strumenti), Querinia-
na, Brescia 19792 27, ora Ip., Il matrimonio cristiano (giornale di teologia
373), Queriniana, Brescia 2014, 32.

4 G. CANOBBIO, I/ matrimonio sacramento, in Il matrimonio (Quader-
ni Teologici del Seminario di Brescia 9), Morcelliana, Brescia 1999, 130.

66 | L'indissolubiliti del matrimonio

Intesa come processo dinamico, I'indissolubilita non puo
essere semplicemente rappresentata come uno stato stabile
opposto a quello dell’instabilita, ma come la «solidita parti-
colare» che la storia di un amore coniugale puo raggiunge-
re’. La scansione mediante la quale I'indissolubilita si conso-
lida o viene stabilita e custodita ¢ determinata dall’intreccio
della progressiva attrazione esercitata dalla grazia cristiana
con il graduale affidarsi ad essa della liberta di coppia, nel
quadro delle variabili naturali (psico-fisiche) e culturali (so-
ciali-ecclesiali) in cui si trova inserita. Senza la pretesa di ir-
rigidire in uno schema I'intreccio dinamico di grazia, liberta
e natura/cultura delineiamo le fasi salienti della storia del-
I'indissolubilita matrimoniale.

2.1. Lindissolubilita come storia

Nell’attuale contesto culturale la vicenda amorosa di
una coppia ha spesso inizio con 'innamoramento, forte-
mente connotato in senso emozionale e sentimentale. Nel-
I’ambito del forte coinvolgimento emotivo I'ipotesi di un le-
game indissolubile si annuncia anzitutto come una sorpresa
per i due innamorati, attratti, sor-presi appunto, dal fasci-
no di vivere “per sempre” 'amore presente. Il fascino del-
I'indissolubilita intuita accende il desiderio di poterla vivere
e stimola 'immaginazione dei due a rapportare il loro amore
con la figura di amore indissolubile che la cultura ambiente

-

> D. Baupor, Lindissolubilité a “solidité particuliére” du mariage chré-
tien, in X. Lacroix (ed.), Oser dire le mariage indissoluble (Recherches
morales), du Cerf, Paris 2001, 163-203.

67



mette a disposizione. In tal modo il sentimento immediato
dell’indissolubilita viene indotto al confronto con la sua me-
diazione istituzionale. Tale confronto, che pur sorge spon-
taneamente, invita la coppia a considerare 'ipotesi del ma-
trimonio indissolubile, vagliando le risorse disponibili e le
concrete possibilita di riuscita. Leffettivo impegno in questa
direzione ¢ cio che, in termini tradizionali, viene definito “fi-
danzamento”. L'alternativa al fidanzamento, oggi non di ra-
do preferita, ¢ di evitare o, quanto meno, differire a oltranza
la prospettazione del matrimonio, trattenendosi il pit possi-
bile nell’attimo presente dell'innamoramento, con la segreta
speranza o la dichiarata convinzione che possa durare eter-
namente.

11 confronto accettato e svolto con la figura matrimoniale
dell’amore, mediato dalla cultura sociale ed ecclesiale di ap-
partenenza, tende verso una decisione definitiva per la qua-
le i fidanzati, riconosciuta la bonta dell’indissolubilita amo-
rosa, la scelgono come proprieta essenziale del loro amore.
Il consenso definitivo all’indissolubilita dell’amore, se per
un verso porta a maturazione la storia precedente, per altro
verso comporta un salto di qualita da essa non necessaria-
mente deducibile, poiché si proietta sulla storia successiva,
determinandone indelebilmente il corso. L'amore al tempo
del fidanzamento, ancora precario e reversibile, con la scelta
matrimoniale non lo ¢ pit. La storia personale di ciascuno
degli sposi, consensualmente intrecciata nel patto matrimo-
niale, risultera indisgiungibile da quella dell’altro. La stessa
eventuale decisione di separarsi e divorziare non sara piu,
come nel fidanzamento, I'interruzione di una storia possi-
bile, ma il rinnegamento di una storia voluta. Il consenso
definitivo all’indissolubilita matrimoniale impegna la liberta
in modo incondizionato, non vincolato cio¢ al verificarsi di
certe condizioni. Lassolutezza del consenso matrimoniale si
giustifica per via dell’apprezzamento che i due, anticipata-

68 | L'indissolubilita del matrimonio

mente all’esperienza che ne faranno, riconoscono all’amore
indissolubile. Qui si inserisce la dimensione religiosa del ma-
trimonio la quale induce a considerare un’ulteriore fase della
storia dell’indissolubilita.

La dottrina cattolica, pur riconoscendo I'indissolubilita
del matrimonio naturale, insegna che nel matrimonio cristia-
no essa consegue una «peculiare stabilita (peculiaren: firmi-
tatem)» (CIC, can. 1056)°. La comunione umana degli sposi
che, «per sua stessa natura» esige «l’'indissolubilita», viene
«confermata, purificata e condotta a perfezione mediante la
comunione in Cristo Gesu, donata dal sacramento del ma-
trimonio» (CCC 1644). Con la celebrazione del sacramento,
la significazione dell’amore di Dio in Cristo, inscritto in ogni
matrimonio, ne diviene partecipazione ontologica. Il matri-
monio «in Cristo» rende realmente disponibile il suo amore
per la chiesa, cosicché i coniugi possano viverlo e testimo-
niarlo. La qualita indissolubile dell’amore di Cristo, in grado
di amare «sino alla fine» (Gv 13,1), sino cioé al dono totale
della vita, assegna all'indissolubilita coniugale un significato
e un’efficacia nuovi.

La storia dell'indissolubilita, a seguito del patto matri-
moniale, si distende nella fase nuova della vita matrimonia-
le, affrontando la prova del tempo nella diversa qualita dei
giorni segnati dalla gioia e dal dolore, dalla salute e dalla
malattia. E proprio in questo ulteriore tratto della storia co-
niugale che la grazia sacramentale, accolta e alimentata nel-
la fede, puo essere apprezzata nella sua capacita di dare al-

¢ Per I'approfondimento vedi: M.C. Forcont, Antropologia cristiana co- .
me fondamento dell’unita e dell'indissolubilita del patto matrimoniale (Tesi
Gregoriana - Serie diritto canonico 4), Pontificia Universita Gregoriana,
Roma 1996.

69



I'indissolubilita quella peculiare stabilita che distingue il ma-
trimonio cristiano da ogni altra forma di amore coniugale.

2.2. La necessita della grazia

La necessita della grazia per corrispondere all’indissolu-
bilita del matrimonio cristiano, e quindi I'impossibilita di
corrispondervi senza la grazia, trova gia riscontro all’'interno
della Scrittura nell’espressione stupita dei discepoli che al
principio enunciato da Gesu circa I'indissolubilita del ma-
trimonio rispondono: «Se questa ¢ la situazione dell'uomo
rispetto alla donna, non conviene sposarsi» (Mz 19,10), sen-
tendosi a loro volta replicare dal Maestro: «Non tutti capi-
scono questa parola, ma solo coloro ai quali & stato concesso.
Infatti vi sono eunuchi che sono nati cosi dal grembo della
madre, e ve ne sono altri che sono stati resi tali dagli uomini,
e ve ne sono altri ancora che si sono resi tali per il regno dei
cieli. Chi puo capire, capisca» (M# 19,11s.).

La risposta di Gesu, solitamente riferita al celibato per il
Regno, riguarda anzitutto il matrimonio in quanto congiun-
zione inseparabile di uomo e donna’. La “parola” che non
tutti capiscono, ma solo coloro ai quali & concesso, & quella
circa il matrimonio che, congiunto da Dio, non deve essere
sciolto dagli uomini.

Nella redazione matteana il duplice riferimento del-
I'insegnamento di Gesu al matrimonio e al celibato invita
a concepirli nell’ottica del regno dei cieli, a causa del quale
entrambi «cessano di essere realta naturali o fatalita subite,

7 H. BALTENSWEILER, I/ mzatrimonio nel Nuovo Testamento, cit., 128-131.

70 | L'indissolubilita del matrimonio

ma rinviano e 'uno e I'altro, e I'uno per mezzo dell’altro, al-
la grazia di Dio che rende possibile la liberta e la vocazione
umana»®. Su questa radice biblica ¢ fiorita la dottrina cristia-
na, la quale «considera fermamente come principio che I'uo-
mo, con le sole sue forze, non potrebbe accedere pienamen-
te all’ideale del matrimonio ed alla continenza volontaria: &
necessario un miracolo della grazia redentrice»’.

La formulazione tradizionale di questa dottrina ha un suo
cardine nella dottrina dell’ex opere operato, definita al con-
cilio di Trento in polemica con il principio della solz fide
sostenuta dalla Riforma protestante (DH 1608)°. In base a
tale dottrina, la grazia del sacramento dipende dal compier-
si stesso del segno sacramentale (opus operatum) e non dalla
fede di chi lo riceve o lo amministra (opus operantis). La dot-
trina dell’ex opere operato non risolve certo I'intera questio-
ne del rapporto tra fede e sacramento, che ha attraversato
la storia e resta ancora oggi un punto cruciale della dottrina
sacramentale!’. Nella logica essenziale dei pronunciamenti
dogmatici essa richiama tuttavia la verita irrinunciabile del-
loggettivita del sacramento, ovvero di quella dimensione

8 E. FucHs, La sessualita, cit., 431.

° P. GRELOT, La coppia umana nella Sacra Scrittura, Vita e pensiero, Mi-
lano 1989, 93.

10 TLa definizione giunge al culmine di una serie di canoni finalizzati a
escludere un inadeguato rapporto tra fede e sacramento. Per una pre-
sentazione essenziale e puntuale si veda: F. Buzzi, I/ Concilio di Trento
(1545-1563). Breve introduzione ad alcuni temi teologici principali, Glossa,
Milano 1995, 121-129.

1 Per lo sviluppo storico: E. RUFFINI, Sacraments, in. Dizionario Teologi-
co Interdisciplinare 3, Marietti, Casale M. 1977, 184-210; per il presente: -
A. DAL Maso, Lefficacia dei sacramenti e la ‘performance’ rituale. Ripen-
sare Iex opere operato’ a partire dall’antropologia culturale, Edizioni Mes-
saggero - Abbazia di Santa Giustina, Padova 1999.

71



per cui la grazia del sacramento risulta irriducibile alla fede
soggettiva di chi lo celebra. Superando una tendenziale co-
sificazione della grazia sacramentale, il rinnovamento della
teologia sacramentaria prodottosi nel XX secolo ha eviden-
ziato cid che peraltro la genuina tradizione cattolica aveva
sempre supposto, ovvero I'indissociabile legame tra opus o-
peratum e Christus operans: i sacramenti sono «atti di Gesu
Cristo»'2. I’azione cristica operante nel sacramento costitui-
sce oggettivo al quale 'azione della chiesa & sottomessa e ri-
spetto al quale essa regola la disciplina dei sacramenti. L'au-
torita ecclesiale & in tal senso limitata, non si estende cioé a
determinare ’agire di Cristo ma ¢ semmai da esso pre-de-
terminata. D’altra parte, 'autorita ecclesiale si estende fino
a determinare le condizioni antropologiche, al minimo non
contraddittorie e per quanto possibile piti coerenti, per I'in-
contro sacramentale valido e fruttuoso con Cristo.

2.3. La condizione della fede

Per quanto la grazia di Cristo sia gratuitamente donata a-
gli uomini e alle donne che celebrano i suoi sacramenti, essa
non agisce contro e nemmeno 4 prescindere dalla loro liberta,
cosicché il sacramento, per quanto valido, senza I'atto uma-
no di adesione alla grazia divina non sara fruttuoso, dato che
solo se «degnamente celebrati nella fede, i sacramenti confe-

12 G, COLOMBO, La santitd della chiesa e i sacramenti. In margine al-
Popera di Gh. Lafont, Imaginer I'Eglise catholique, in F. CHica — S. PANIZ-
z0LO — H. WAGNER (edd.), Ecclesia Tertii Millennii Advenientis, Piemme,
Casale M. 1997, 366.

72 | Lindissolubiliti del matrimonio

riscono la grazia che significano» (CCC 1127). I sacramenti,
dono di grazia, implicano la fede, la quale, se ¢ vero che va
intesa anzitutto come «fede della chiesa», nondimeno esige
'adesione di «fede del credente» (CCC 1124).

Ci0 che vale per tutti i sacramenti vale anche per il matri-
monio, in modo tuttavia proprio. «Il sacramento del matri-
monio — infatti — ha questo di specifico fra tutti gli altri: di es-
sere il sacramento di una realta che gia esiste nell’economia
della creazione, di essere lo stesso patto coniugale istituito
dal Creatore “al principio”» (FC 68). Da questa specificita
del sacramento del matrimonio il magistero deduce che

la decisione dell'uomo e della donna di sposarsi secondo questo
progetto divino, la decisione cioé di impegnare nel loro irrevo-
cabile consenso coniugale tutta la loro vita in un amore indisso-
lubile e in una fedelta incondizionata, implica realmente, anche
se non in modo pienamente consapevole, un atteggiamento di
profonda obbedienza alla volonta di Dio, che non puo darsi
senza la sua grazia (FC 68).

La deduzione magisteriale indica quale sia la condizione
minimale di fede richiesta per la celebrazione valida e frut-
tuosa del sacramento del matrimonio. Si tratta di una “fede
implicita”, il cui contenuto esplicito & la “retta intenzione”
di contrarre un matrimonio contraddistinto dall’unita e dal-
'indissolubilita, ovvero le due proprieta che — secondo la
chiesa — appartengono all’essenza del matrimonio.

La minimalita di questo criterio comporta che ’'ammis-
sione alla celebrazione sacramentale del matrimonio debba
essere impedita solo nel caso in cui, «nonostante ogni tenta-
tivo fatto, i nubendi mostrano di rifiutare in modo esplicito e
formale cio che la chiesa intende compiere quiando si celebra
il matrimonio dei battezzati» (FC 68).

Per quanto implicita, la fede dei nubendi & una condizio-
ne essenziale affinché la chiesa possa celebrare il sacramento

73



del matrimonio. A riguardo della fides zmplicita, andrebbe
peraltro fatto rilevare cio che la tradizione scolastica, cui si
deve lo sviluppo di tale dottrina, ha inteso a riguardo. Pren-
dendo spunto dal passo della Lettera agli Ebrei 11,6, secon-
do cui «chi s’avvicina a Dio, deve credere che egli esiste e
che ricompensa coloro che lo cercano», Tommaso d’Aquino
sostiene che nel «credere che Dio esiste, e che provvede al-
la salvezza degli uomini [...] sono inclusi tutti i mezzi di cui
Dio si serve nel tempo per la salvezza degli uomini, e che
preparano alla beatitudine»?. Stando a questa spiegazione,
la fede implicita sarebbe comunque la “fede in Dio”, ovvero
nella sua esistenza e provvidenza. Da cid consegue — ha fatto
notare il card. Kasper — che

la tesi secondo cui, affinché il matrimonio sia valido, & suffi-
ciente I'intenzione di contrarlo come fanno i cristiani, rimane
indietro rispetto a questo requisito minimo. Infatti, una tale in-
tenzione implica, per chi & cristiano solo per cultura, la mera
intenzione di contrarre matrimonio secondo il rito della chie-
sa, cosa che molti non fanno per fede, ma per la solennita e lo
splendore maggiori del matrimonio religioso rispetto a quello
civile',

Quand’anche la fede implicita non fosse intesa, secondo la
tradizione scolastica, come fede nell’esistenza e nella provvi-
denza di Dio, ma come la “retta intenzione” di contrarre un
matrimonio all’insegna dell’unita e dell’indissolubilita, resta
il fatto che I'attuale crisi dei matrimoni religiosi obbliga la
chiesa a interrogarsi sullo scarto che sussiste, a riguardo del
sacramento del matrimonio, tra la fede che essa proclama e
la (non) fede di coloro ai quali lo propone. Lo scarto appare

13 TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, 11-11, 1,7, c.
14X, KASPER, 1] vangelo della famiglia, cit., 58.

74 | Lindissolubilita del matrimonio

oggi peraltro tanto pit problematico dato il progresso nella
concezione del matrimonio cristiano e il regresso nella visio-
ne del matrimonio naturale.

75



