
VI. Il processo di discernimento in Amoris laetitia: crescita personale e integrazione ecclesiale 

H. Miguel Yáñez, SJ 

 

È risaputo che il discernimento è a cuore della spiritualità di sant’Ignazio di Loyola, per cui                
un papa gesuita non poteva non includerlo nel suo magistero come asse strutturante le sue proposte                
pastorali. Anche se questo è vero, dobbiamo ricordare che Ignazio di Loyola accoglie e reinterpreta               
una lunga tradizione spirituale che si radica nell’insegnamento dei Padri della Chiesa e nel              
monachesimo antico più attento all’esperienza spirituale, e si sviluppa nella vita religiosa in diversi              
modi d’intenderla , anche se è pure vero che il tema è nuovo nel magistero papale.  1

In questo capitolo intendo fare in un primo momento un breve accenno al discernimento nella               
tradizione della spiritualità cristiana e nella comprensione della Teologia morale, per fornire le             
chiavi ermeneutiche della proposta di papa Francesco in ​Amoris laetitia, e presentare oggi il              
discernimento come forma di comprensione della moralità cristiana in intimo rapporto alla            
spiritualità. Per questo, intendo chiarire in un secondo momento che cosa s’intenda per             
discernimento, andando al contributo della Sacra Scrittura e in modo particolare di sant’Ignazio di              
Loyola, per presentare, in un terzo momento, il processo del discernimento nella sua struttura              
personale ed ecclesiale. Finalmente, in un quarto momento preciserò in che modo la coscienza              
personale sia la fonte del discernimento, e nel quinto momento presenterò brevemente i criteri di               
discernimento proposti in ​Amoris laetitia. 

1. Il discernimento nella tradizione ascetico-mistica e morale 

Nella ​patristica troviamo già in ​Origene la distinzione tra i diversi spiriti nell’anima, buoni e               
cattivi, indicazioni su come distinguerli, e l’importanza del libero arbitrio, insegnamento che sarà             
ripreso soprattutto dalla tradizione monastica. Anche ​Agostino ha esercitato una grande influenza            
sulla vita monastica e sulla tradizione teologica d’Occidente. In lui abbiamo lo sviluppo della via               
dell’interiorità e della contemplazione, attraverso le idee desunte dal platonismo e dai neoplatonici,             
dando avvio all’​anamnesi come forma di conoscenza che integra in sé la conoscenza dell’uomo              
come via alla conoscenza di Dio. Egli aveva visto nella sapienza la regina d’ogni virtù, ma alla base                  
della vita cristiana non vi è più la sapienza umana, ma la sapienza divina che si è manifestata                  
all’uomo attraverso la Parola di Dio fattasi carne in Gesù Cristo. Alla luce di questo modello                
scaturisce la pratica dell’umiltà, che è la virtù cristiana per eccellenza. La coscienza è il punto di                 
riferimento e di partenza del rapporto con il Dio di Gesù Cristo. Nella coscienza si conosce anche la                  
legge morale naturale, la quale è manifestazione della legge eterna. Agostino è attento ai movimenti               
interiori che coinvolgono gli affetti. I suoi scritti si radicano in una profonda spiritualità, e sono stati                 
una fonte d’ispirazione sia per tanti movimenti spirituali che per il pensiero filosofico e teologico               
d’Occidente, compresa la morale.  

I ​monaci hanno prestato un’attenzione privilegiata all’interiorità a contatto con la Parola di             
Dio nella ​lectio divina (lettura orante della Sacra Scrittura), la quale metteva in moto tutte le                
dimensioni interiori della persona nella meditazione e contemplazione dei misteri della vita di Gesù              
cercando un rapporto personale con Lui. Tale rapporto personale con Gesù orientava poi tutta              
l’esistenza secondo il modello da imitare e seguire, assumendo il suo stile di vita ascetico che                
promuove e risignifica le virtù della tradizione classica greco-latina. Così, dai fondatori della vita              
monastica come Antonio in Oriente e Agostino in Occidente, passando per i loro continuatori,              
Evagrio Pontico e Cassiano, e Benedetto di Norcia e Gregorio Magno rispettivamente, è stata              

1 Su questo punto seguiamo: ​S. ARZUBIALDE, ​Discretio​, in ​J. GARCÍA DE CASTRO (DIR.), ​Diccionario de                
espiritualidad ignaciana,​ Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Maliaño 2007, t. I, pp. 623-637. 



2 
 

articolata la dottrina della ​discretio​, in Oriente chiamata ​diákrisis​, che ha penetrato il monachesimo              
già dall’Alto medioevo e la vita religiosa posteriore . 2

Quindi, il discernimento non è un’invenzione recente, anche se con la nascita della Teologia              
scolastica, il trattato delle virtù acquisisce un carattere scientifico più razionale che lascia in              
secondo piano la ​discretio​. ​Quest’ultima, invece, si conserva più viva nella Teologia monastica e nei               
trattati di ascetica e mistica a partire dalla divisione della Teologia in settori dopo il concilio di                 
Trento.  

San Tommaso d’Aquino operò un’opzione per l’epistemologia aristotelica, prendendo l’abito          
come categoria centrale nel suo pensiero teologico-morale. Nel suo impianto arético,           
l’individuazione del bene da farsi sarà compito della ragione pratica guidata dalla virtù della              
prudenza ritenuta scienza; la ​discretio​, che proviene dall’esperienza spirituale, rimane comunque           
parte della prudenza, virtù intellettuale e morale (II-II, q. 47), anche se parla del carisma del                
discernimento degli spiriti nel commento alla Prima lettera ai Corinzi (​Expositio et lectura super              
Epistolas Pauli Apostoli​). Nel dibattito medioevale tra virtù e legge, Tommaso costruisce la sua              
morale sulla virtù, cercando un equilibrio dove la legge ha il suo compito pedagogico, lasciando               
all’esercizio della “recta ratio” l’individuazione del bene concreto da farsi. Nella sua antropologia             
teologica, presenta l’uomo capace di governare se stesso come partecipazione alla provvidenza che             
Dio esercita su tutto il creato . Giacché Dio governa la sua creazione, l’uomo plasmato a sua                3

immagine ha la capacità, attraverso la ragione, di governare se stesso e il mondo creato da Dio . In                  4

questo modo, l’uomo è chiamato ad essere collaboratore del governo di Dio sulle creature. Perciò,               
la virtù principale della vita morale è la prudenza , la quale comporta un ​prevedere o ​provvedere                5

l’azione giusta riguardo a un futuro in molti casi incerto. In questa prospettiva dell’agire nel tempo,                
la prudenza aiuta a predisporre i mezzi in ordine al fine, incominciando dalle proprie passioni, che                
vagliate dalla prudenza (e in modo particolare della ​discretio​), divengono delle virtù cardinali in              6

quanto essa orienta le passioni verso il giusto mezzo tra gli estremi. Lo scopo della prudenza è il                  
discernimento tra il bene e il male, tra il bene e il migliore, deliberare, cioè, cosa fare e come,                   
quando e con quali mezzi (realtà contingenti). Nel processo deliberativo, tutto l’uomo è coinvolto              
attraverso l’esercizio delle virtù cardinali. In questo svolgimento, il primo passo è l’individuazione             
del fine. Il processo propriamente deliberativo si dipana dunque in tre fasi: la prima, del ​consiglio o                 
deliberazione dei mezzi più adatti a un fine ; la seconda, del ​giudizio sul valore dei mezzi; e la terza,                   7

del ​comando​, ultimo atto della ragione che prescrive l’esecuzione dei mezzi che conducono al fine .               8

In questo modo, anche se la ​discretio è stata sussunta nella virtù greca della prudenza, in Tommaso                 
d’Aquino è chiara l’impostazione della morale che si appoggia sul soggetto discernente, il quale, di               
fronte alla limitatezza della legge umana positiva, ha la possibilità di esercitare la virtù              
dell’​epicheia​. Essa comporta un’interpretazione corretta, giusta, prudente della legge umana          
positiva secondo il suo spirito in modo tale da non contraddirla, ma piuttosto completarla in una                
situazione non contemplata dalla legge generale . 9

2 ​A. CABASSUT, ​Discrétion​, in ​Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique et Mystique, Doctrine et Histoire,              
Beauchesne, Paris 1957, pp. 1311-1330 ; ​G. BARDY, ​Discernement des esprits. II. Chez les Pères​, ​ibid, pp. 1248-1254;                 
G. JEANGUENIN,​ ​Discernere: Pensare e agire secondo Dio​, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 2008, pp. 51-63. 

3 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​Summa contra Gentiles,​ L. III.  
4 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​Summa Theologiae (S.Th.),​ I-II, q.91, a.2 c. 
5 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​S.Th.,​ II-II, q.47-56. 
6 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​S.Th.,​ I-II, q.65, a.1, 3. 
7 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​S.Th.,​ I-II, q.14. 
8 ​S. ARZUBIALDE,​ ​Discretio​, cit., pp. 631-634. 
9 ​E. HAMEL​, ​Epicheia​, in ​L. ROSSI-A. VALSECCHI (ED.), ​Dizionario Enciclopedico di Teologia Morale, Paoline,               

Roma 1974​3 (d’ora in poi DETM), pp. 357-365; ​J.M. AUBERT​, ​Legge Divina, Leggi Umane​, Desclée, Roma 1968, pp.                  
229-231. 



3 
 
Nella modernità, con l’insorgere del soggetto, il discernimento prudenziale prenderà il           

sopravvento e si svilupperà prima nella tradizione ignaziana della Compagnia di Gesù e             
posteriormente e a modo suo, nella tradizione alfonsiana dei redentoristi, ambedue basate sulle             
orme della scolastica tomista sviluppata nei secoli XVI-XVII (Seconda Scolastica). Infatti, quando a             
Parigi si riscoprono i testi di Tommaso, in modo particolare la Somma Teologica, vengono              
reinterpretati secondo le categorie nominaliste di stampo giuridico e il deduttivismo geometrico,            
paradigma in quell’epoca delle «vere» scienze, puntando sulla preminenza della legge sulla virtù,             
venendo meno il ruolo della coscienza discernente. 

Il Concilio di Trento ordinò la formazione dei candidati al sacerdozio e instituì i seminari, tra                
cui il Collegio Romano, del quale l’Università Gregoriana è la continuatrice. Il gesuita Juan de Azor                
fondò la disciplina «Teologia morale» prendendo come base la II-II della Somma Teologica di san               
Tommaso d’Aquino (la parte morale), ma separandola dalle altre parti della Teologia che divennero              
trattati diversi per motivi didattici, e dando alla morale uno stampo fortemente giuridico prendendo              
come base il decalogo, anziché le virtù e vizi del sistema tomista. Quest’ordinamento della materia               
provocò la separazione tra Teologia morale e Teologia spirituale (Ascetica e mistica), lasciando alla              
Teologia morale, in base a un’esegesi parziale del testo di ​Mt ​19,16-22, l’osservanza dei              
comandamenti e all’Ascetica e mistica i cosiddetti «consigli» evangelici. Una proposta di questo             
tipo abbassava il livello della moralità dei laici a un’etica minima, forse a causa della sua matrice                 
giuridica, e i religiosi invece, erano tenuti ai consigli evangelici. Era una morale a due piani                
paralleli, frutto di un particolare ordinamento della Teologia. In questo contesto dove la legge              
prende il sopravvento, i gesuiti svilupperanno il sistema probabilista iniziato dai domenicani, più             
favorevole alla libertà che alla legge . Siccome questo sistema ebbe alcune derive lassiste             10

esasperate dalle critiche di Blaise Pascal nelle sue ​Lettere Provinciali​, sant’Alfonso cercò un             
equilibrio tra libertà e norma collegando nel suo sistema l’istanza pastorale, senza rinunciare             
all’importanza della coscienza in un contesto dove una concezione rigorista della morale prendeva             
il sopravvento, come nel caso del giansenismo. Esso causò un grande danno perché travisava la               
moralità personale e portava avanti un’applicazione tuziorista della legge, senza discernimento. La            
reazione posteriore a una posizione che si ritiene ingiusta e impraticabile, fu l’esaltazione del              
soggetto senza un riferimento oggettivo atto a guidare le scelte personali, soprattutto nell’etica della              
situazione. La manualistica dopo il concilio di Trento sviluppò diversi «principi riflessi» e «principi              
morali tradizionali» , che sono un esempio dell’esercizio di discernimento della ragione pratica di             11

fronte all’incompletezza della norma nei riguardi della copertura di tutte le possibilità e situazioni              
dell’agire morale, anche se il discernimento veniva fatto piuttosto dal confessore che dava la              
soluzione alla coscienza. Questi principi davano dei criteri per poter agire con una «certezza              
morale», diversa dalla certezza metafisica oppure dalla certezza delle scienze fisico-matematiche il            
cui paradigma prendeva il sopravvento e influenzava anche la morale. 

Alle soglie del Concilio Vaticano II ci ritroviamo una Teologia morale neotomista (Terza             
Scolastica) con un atteggiamento difensivo riguardo alla cultura di allora e senza dialogo con il               
mondo moderno. La Terza Scolastica ha una pretesa di scientificità che contrasta con lo sviluppo               
delle scienze sperimentali, la quale nel campo morale risponde al bisogno di sicurezza che un               
sistema normativo chiaro ed esaustivo poteva dare. In questo contesto il ruolo del magistero              
pontificio si è accresciuto enormemente cercando di coprire tutte le dimensioni e ambiti della              
morale intramondana. Il concilio Vaticano II promosse un rinnovamento della Teologia morale che             
superasse l’approccio troppo giuridico e astratto della manualistica neotomista che si era allontanato             
dalla Sacra Scrittura e dall’esperienza cristiana, per richiamare al discernimento sulle questioni            

10 Il domenicano Bartolomeo di Medina fu l’iniziatore del probabilismo, anche se i domenicani svilupperanno               
una versione più rigorista che si chiamò «probabiliorismo». 

11 ​S. PRIVITERA​, ​Principi morali tradizionali​, in ​F. COMPAGNONI-G. PIANA-S. PRIVITERA (EDD.), ​Nuovo Dizionario di               
Teologia Morale ​(NDTM), San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi), pp. 987-994. 



4 
 

odierne «alla luce del Vangelo e dell’esperienza umana» (GS 46). Il Concilio abbandona una              
prospettiva unilateralmente deduttivistica propria della manualistica neoscolastica, per abbracciare         
una prospettiva induttiva, in linea con la ​Mater et Magistra ​di papa Giovanni XXIII, che aveva                
assunto il metodo dalla Gioventù Operaia Cattolica: «vedere, giudicare, agire» . La Chiesa deve             12

«scrutare i segni dei tempi ed interpretarli alla luce del Vangelo» (GS 4,11) . Infatti, la storia è il                  13

luogo teologico del dialogo: quello di Dio con l’essere umano e degli esseri umani fra di loro.                 
L’operare dell’uomo è il risultato del dialogo con il Padre, reso possibile attraverso lo Spirito, che                
opera in virtù dell’Incarnazione del Verbo nel cuore di ogni uomo di buona volontà. La moralità                
personale si raggiunge attraverso il discernimento che tiene conto della finalità comunitaria del suo              
agire nel mondo. In questo modo, il Concilio si distaccava dall’impianto unilateralmente            
deduttivistico consolidatosi nella neoscolastica per lasciar posto all’istanza induttiva, aprendo al           
dialogo con le scienze umane sulle svariate questioni della morale intramondana .  14

Il grande cambiamento operato nella Teologia morale nel post concilio provocò           
disorientamento in alcuni settori dei fedeli, per cui il magistero ufficiale recente dovette intervenire              
per contestare le correnti soggettivistiche e relativistiche che si erano infiltrate, e per ribadire alcune               
posizioni che erano più chiare nella manualistica preconciliare, anche se formulate in modo             
inadeguato. Questi interventi, anche se opportuni, hanno fornito l’occasione per il ritorno di un              
certo rigorismo morale che è dilagato recentemente in ambienti clericali . In questo contesto             15

ecclesiale, quando papa Francesco critica il rigorismo e fa una proposta radicata nella tradizione              
come quella del discernimento, tanti preti, abituati all’applicazione automatica di norme e precetti, e              
i laici a loro legati, rimangono sconvolti. 

2. Che cosa è il discernimento 

2.1. Il discernimento nella Sacra Scrittura 

Anzitutto dobbiamo ricordare che il discernimento lo troviamo già nell’Antico Testamento,           
soprattutto nella letteratura sapienziale . Paradigmatica è la figura del giovane re Salomone, il             16

quale davanti alla manifestazione in sonno di YHWH che lo mette alla prova, deve fare una scelta                 
decisiva: chiede «un cuore in ascolto» che «sappia distinguere il bene dal male» […] «per rendere                
giustizia» (1Re 3, 9) e ottiene «un cuore saggio e intelligente» (v.12) il che vuol dire maturo per                  
governare il suo popolo, attento al volere di Dio e alla vita del popolo. In questo modo, in un                   
contesto di preghiera, Salomone chiede e ottiene il dono della sapienza (1 ​Re 3, 4-15; cfr. ​Sap 9), ed                   
è ricordato per il suo avveduto giudizio circa il figlio delle due prostitute (1 ​Re ​3,16-28) e per i suoi                    
tremila proverbi (1 ​Re​ 5,12-13) . 17

12 Il p. Joseph Cardijn fondò ​in Belgio, nel 1925 la «Jeunesse Ouvrière Chrétienne» (JOC) – che in Italia diventò                    
Gioventù Operai Cristiana – e propose come metodo induttivo il «vedere, giudicare e agire», che san Giovanni XXIII                  
assunse in ​Mater et magistra​ (1961), 236. 

13 Cfr. ​S. PRIVITERA​, Dall'esperienza alla morale. Il problema “esperienza” in Teologia Morale​, EDI OFTES,               
Palermo 1985, 19-50; ​ID.​, ​Esperienza morale​, in ​Nuovo Dizionario di Teologia Morale​, pp. 349-354. 

14 Sul discernimento nei testi del Concilio Vaticano II si veda: ​P. CHICCOTTI, ​Il Discernimento. Un ritorno                 
inaspettato?​, Cittadella, Assisi 2009, pp. 21-110. 

15 Soprattutto l’indizione dell’Enciclica ​Veritatis splendor (1993) di san Giovanni Paolo II ha provocato una               
ondata verso posizioni nette come l’individuazione dei cosiddetti «valori non negoziabili» che resero difficile il dialogo                
in ambito civile e anche ecclesiale. 

16 ​L. MAZZINGHI, ​Apprendere a vivere: il tema del discernimento nella tradizione sapienziale di Israele​, in                
«Parola, Spirito e Vita», 71 (2015) 1, pp. 63- 77. Si veda pure il contributo dell’autore nel nostro volume. 

17 ​C. TERMINI, ​Il sogno di Salomone e la Sapienza (1Re 3,4-15)​, in «Parole di Vita» 46 (2001) 4, 12; ​G. DE CARLO,                       
Un cuore in ascolto, capace di discernere. Il sogno e la preghiera di Salomone (1Re 3,4-15)​, in «Parola, Spirito e Vita»,                     
71 (2015) 1, pp. 21-38. 



5 
 
Ma il discernimento si sviluppa soprattutto nel Nuovo Testamento, con qualche riferimento            

nei Vangeli (​Lc 12,54-57: invito a giudicare da sé) e negli Atti (1,15-26: scelta di Mattia; 6,1-7:                 
scelta dei sette; 15,1-34: assemblea di Gerusalemme); in modo particolare viene affrontato negli             
scritti di Paolo, dove troviamo il discernimento (​dokimázein​) (​Rm ​12,2; ​Fil 1,9-11), distinto dal              18

«discernimento degli spiriti» (​diákrisis pneumáton​) (1 ​Cor ​12,10), anche se entrambi intimamente            19

collegati. Pure Giovanni esorta i cristiani a esaminare ogni manifestazione della vita religiosa:             
«esaminate gli spiriti per conoscere se sono da Dio» (1 ​Gv 4,1). Paolo ebbe l’esperienza di                
conversione che fu l’inizio di un cammino di sequela e imitazione di Cristo. Per Paolo il                
discernimento è una caratteristica originale e fondamentale della vita cristiana . Si basa            20

nell’inabitazione dello Spirito di Gesù nel credente, il quale viene trasformato dall’amore di Dio              
versato nel suo cuore in un processo dinamico di trasformazione interiore che cambia la mentalità               
mondana nella mentalità di Cristo. Il criterio demarcante è infatti «il pensiero del Signore», ricevuto               
per grazia dai cristiani: «ora noi abbiamo il pensiero di Cristo» (1 ​Cor 2,16), per cui la prima cosa                   
da discernere è la mentalità: 

Non conformatevi alla mentalità di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la vostra mente, per              
poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto (​Rm​ 12,2). 

Tuttavia non possiamo prendere la mentalità come qualcosa di meramente intellettuale, forse            
frutto del nostro studio, delle nostre letture, oppure del nostro patrimonio culturale. La mentalità è il                
residuo di tutto ciò che viviamo e accogliamo nel nostro cuore come valore.  

Il discernimento si avvia dalla propria interiorità: «Esaminate voi stessi se siete nella fede,              
mettetevi alla prova. O non riconoscete che Cristo abita in voi?» (2 ​Cor 13,5); «Ciascuno esamini se                 
stesso» (1 ​Cor 11,28); «Ciascuno esamini invece il suo operato» (​Gal 6:4). L’oggetto del              
discernimento non è il bene in astratto, piuttosto il bene nella situazione concreta, il bene da farsi:                 
«Esaminate ogni cosa: ritenete ciò che è buono» (1 ​Tes 5,21); oppure il meglio, poiché il cristiano si                  
lascia guidare dallo Spirito dell’amore. Infatti, il criterio fondamentale del discernimento paolino è             
l’amore (1 ​Cor 8,7-13; ​Rm 4,14-23); il dinamismo della carità è quello della crescita nel bene in                 
tensione verso il meglio: «prego che la vostra carità cresca sempre più in conoscenza e in pieno                 
discernimento, perché possiate distinguere ciò che è meglio» (​Fil 1,9-10); così l’esortazione di             
Paolo dopo l’elogio della carità: «Aspirate ai carismi più grandi!» (1 ​Cor ​12,31). Infatti, l’​agápē del                
cristiano è presentata come la via migliore, fondata sull’​agápē che è Dio stesso (1 ​Cor 12,31).                
Inoltre, l’amore è il ​criterio discriminante dell’agire del cristiano verso la comunità, in modo              
particolare i deboli (​Rm 14,1-15,13) . L’amore supera i comandamenti della ​Tōrâ e compie la              21

legge; è all’interno dell’amore che i singoli comandamenti vengono ricollocati (​Rm 13, 9-10).             
Appunto, chi ama adempie la legge (​Rm 13,8-10; ​Gal 5,14) poiché essa custodisce i valori               
fondamentali. La carità, secondo Paolo, edifica il corpo ecclesiale: si tratta di vivere l’amore in tutte                
le relazioni interpersonali e sociali a partire dalla comunità ecclesiale. Quindi, il discernimento non              

18 ​δοκιμάζειν , in G. ​KITTEL-G. FRIEDRICH​, ​Grande Lessico del Nuovo Testamento (ed. it. a cura di F.                 
Montagnini-G. Carpat -O. Soffritti), Vol. II,1405.1414-1416. «Il sostantivo ​dókimos proviene dell’ambito profano dove             
si usava per indicare che una moneta era autentica, per cui ​dókimos significa sperimentato, approvato, genuino, fidato,                 
attendibile e ​dokimázein saggiare, sondare, esaminare, scrutare, provare criticamente e, quindi, purificare, autenticare,             
valutare e considerare provato, valido, buono». Cfr. ​P. SCHIAVONE, ​Il discernimento. Teoria e prassi, San Paolo,                
Cinisello Balsamo (MI) 2009, p. 47. ​L’autore rimanda allo studio: ​G. TERRIEN, ​Le discernement dans les écrits                 
pauliniens​, Gabalda, Paris 1973, pp. 139-149. 

19 ​A. BARRUFO​, ​Discernimento​, in ​S. DE FIORES-T. GOFFI (EDD​.), ​Nuovo dizionario di spiritualità, Paoline, Roma                
1982, ​419-430 (421). ​Diakrínein significa «analizzare, criticare, vagliare, selezionare, separare, distinguere, mettere da             
parte, scegliere, decidere». Cfr. ​P. SCHIAVONE,​ ​Il discernimento​, cit., p. 47. 

20 ​M. MARCATO, ​Discernere il meglio nell’amore (Rm 12,2; Fil 1,9-11)​, in «Parola, Spirito e Vita», 71 (2015) 1,                   
109-122. 

21 ​S. ROMANELLO, ​Il discernimento in riferimento al fratello dubbioso (1Cor 8,7-13; Rm 14,14-23)​, in «Parola,                
Spirito e Vita», 71 (2015) 1, pp. 123-133. 



6 
 

rimane a livello intimista, riguarda anche i segni del tempo: «come mai non sapete capire questo                
tempo?» (Lc 12:56), cioè la prospettiva escatologica dell’esistenza cristiana. Il discernimento versa            
sul «da fare» che prende in considerazione la propria esperienza alla luce dello Spirito nella storia                
personale e comunitaria. Infine, il discernimento è la chiave della morale neotestamentaria . 22

Tommaso d’Aquino ha capito bene la centralità della carità e perciò la colloca come l’anima               
delle virtù: essa è il fondamento di tutte, sia teologali che cardinali, ed è ciò che fa essere virtuoso                   
un comportamento . Ma la virtù propria del discernimento è la prudenza, e questa va guidata dalla                23

carità nella ricerca di ciò che è bene per sé e per gli altri coinvolti nell’agire della persona. 

2.2. Il contributo di sant’Ignazio di Loyola 

Sant’Ignazio di Loyola ha avuto un’esperienza di conversione all’età di 26 anni.            
Quell’esperienza fu l’inizio di un cammino di discernimento della volontà di Dio il cui frutto è il                 
libro degli Esercizi spirituali, scritto per accompagnare altri a fare un’esperienza di conversione e di               
ricerca della volontà di Dio, alla luce della contemplazione del mistero di Cristo nei misteri della                
sua vita terrena. 

Sant’Ignazio è stato definito «contemplativo nell’azione», questo vuol dire che ha portato la             
contemplazione, propria della vita monastica, all’interno della vita apostolica inserita nel mondo. In             
questo modo, riprende da Origene la distinzione dei diversi spiriti (buono, cattivo e il proprio) e la                 
caratterizzazione degli stati dell’anima in consolazione e desolazione. Da Cassiano riprende la            
distinzione paolina della concupiscenza della carne e quella dello spirito, e la ricerca dell’equilibrio              
interiore frutto della lotta contro la prima, e anche l’atteggiamento da ricercare negli esercizi              
spirituali, l’«indifferenza» di fronte a ciò che Dio può chiedere alla persona che cerca la sua volontà                

. Infatti, gli Esercizi spirituali sono per «cercare e trovare la volontà di Dio», per cui Ignazio                 24

coltiva la ​discretio​, che nomina «discreta caritas» , mettendo in evidenza la vera natura del              25

discernimento che va guidato dall’amore di Dio e dall’amore del prossimo. 

Per Ignazio il discernimento consiste nel leggere e interpretare la propria storia alla luce del               
rapporto con Dio in Gesù Cristo: parte dall’essere convinto dell’agire di Dio nella storia di ognuno e                 
dalla responsabilità personale al riguardo. Infatti, nel presentare gli Esercizi spirituali nelle            
annotazioni introduttorie si riferisce alla persona che «fa» gli esercizi in rapporto a chi «dà» gli                
esercizi, senza adoperare la parola «direttore», perché è lo Spirito Santo a guidare l’esercitante. Il               
ruolo dell’accompagnatore è molto importante, è la componente ecclesiale già presente dall’inizio            
dell’esperienza spirituale, ma rimane comunque sussidiario, per cui: «stando in mezzo come una             
bilancia, lasci immediatamente operare il Creatore con la creatura e la creatura con il suo Creatore e                 
Signore» .  26

Come «opera» il Creatore nella creatura? Dio si comunica in diversi modi «alla sua anima               
beata», soprattutto attraverso «movimenti interiori» che coinvolgono tutta la struttura della           
personalità, ma soprattutto le sue dimensioni intellettiva e affettiva in un’unità organica. Infatti, un              
primo passo del discernimento è quello di conoscere se stessi, conoscere i propri pensieri e i propri                 
affetti, la loro origine e dove si protendono. Di fronte alla complessità enorme dell’interiorità umana               
e della realtà in cui si svolge la vita, sant’Ignazio fornisce criteri chiari per «discernere» . Anzitutto                27

si tratta di ​accorgersi – in mezzo agli eventi esteriori –, per ​capire il senso della nostra vita.                  

22 E la conclusione dello studio di ​G. TERRIEN, ​Le discernement dans les écrits pauliniens​, cit., pp. 303-306. 
23 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​S. Th.​, II-II, q.23, aa.7-8. 
24 ​S. ARZUBIALDE,​ ​Discretio​, cit., pp. 635-636. 
25 ​I. IGLESIAS,​ ​Discreta caritas​, in ​J. GARCÍA DE CASTRO (DIR.),​ ​Diccionario de espiritualidad ignaciana, ​616-623. 
26 ​S. IGNAZIO DI LOYOLA,​ ​Esercizi spirituali​, Annotazione 15,5-6. 
27 Dal latino «discèrnere» che vuol dire, tra l’altro: «conoscere, comprendere, differenziare, distinguere,             

giudicare […]». Cfr. F. ​PALAZZINI,​ ​Novissimo Dizionario della lingua italiana​, Milano 1939​2​, p. 375. 



7 
 

Accorgersi vuol dire rendersi consapevoli del senso del nostro vivere insieme, per capire le              
problematiche in cui siamo immersi e i fini che vogliamo raggiungere di fronte alle diverse e                
talvolta contrastanti possibilità di vie che si offrono alla nostra decisione. Gli esercizi spirituali sono               
infatti una scuola di libertà di fronte ai pericoli di autoinganno che lo spirito del male suggerisce                 
all’anima che si trova al crocevia: lasciarsi condurre dallo Spirito di Gesù, oppure abbandonarsi alle               
suggestioni del male presenti nel suo cuore. Perciò gli esercizi spirituali sono anche un cammino di                
liberazione dal peccato e dalla peccaminosità che si annida nel cuore umano e si cristallizza nelle                
strutture di convivenza, impedendo l’autorealizzazione personale e la comunione delle persone. Lo            
stile di sant’Ignazio s’imposta a partire dalla lotta paolina della carne contro lo spirito, presentata               
nella Lettera ai Romani al cap. 8, e percorre tutto il processo degli esercizi spirituali, indicando in                 
ognuna delle quattro settimane o periodi , i possibili autoinganni che potrebbero impedire o             28

logorare un cammino di crescita nell’amicizia con il Signore e d’impegno per il suo Regno in questa                 
terra. 

Ma la conoscenza di sé va inserita nella conoscenza di Gesù, un’idea anche paolina che               
Ignazio fa chiedere come grazia durante la “seconda settimana”, la via illuminativa dove             
l’esercitante è condotto a prendere la ​decisione di vita nella contemplazione dei misteri della vita di                
Gesù. Tale conoscenza incomincia già nella prima settimana, quella dedicata alla meditazione dei             
peccati, che non si possono riconoscere se non in un ambiente di conversione motivata dalla               
misericordia del Padre rivelata in suo Figlio. Quindi, dopo aver presentato Gesù come «Principio e               
fondamento» (​Es. 23) della vita, e il suo scopo nel suo riconoscimento riconoscente, nella via               
«purgativa» della «prima settimana» è già presente l’orizzonte dell’infinita misericordia divina. È            
questa misericordia che motiva la conversione e prepara l’anima ad ascoltare la voce della chiamata               
all’imitazione e alla sequela nella seconda settimana, dove si avvia il discernimento della propria              
vocazione. 

In tutto questo processo la via affettiva è costantemente motivata dall’immaginazione attivata            
nella contemplazione dei misteri della vita di Cristo. Infatti, è opportuno citare l’esordio             
dell’Enciclica ​Deus caritas est: «All’inizio dell'essere cristiano non c'è una decisione etica o una              
grande idea, bensì l'incontro con un avvenimento, con una Persona, che dà alla vita un nuovo                
orizzonte e con ciò la direzione decisiva» (DCE, 1) . La vita cristiana non si basa sulla discussione                 29

delle idee, anche se ciò va fatto, ma sull’esperienza di essere stato gratuitamente amato. 

3. Il processo del discernimento 

3.1. Discernere l’autenticità dell’esperienza di Dio 

La prima cosa da discernere è, appunto, l’autenticità dell’esperienza di Dio, che quando è vera               
produce nell’anima i frutti dello Spirito: «[…] amore, gioia, pace […]» (​Gal 5,22). Secondo Paolo,               
infatti, l’amore autentico va accompagnato dalla gioia e dalla pace, sentimenti che per Ignazio sono               
entrambi anche le caratteristiche dell’autentica vita cristiana. Infatti, la gioia è il primo frutto della               
carità di colui che si scopre amato da Dio e che trova nell’amore del prossimo la realizzazione della                  

28 Sant’Ignazio struttura gli Esercizi spirituali in quattro tappe chiamate da Lui «settimane» poiché hanno una                
scansione simile all’interno del mese: «la prima riguarda […] i peccati; la seconda, la vita di Cristo nostro signore fino                    
al giorno delle Palme incluso; 3. La terza, la passione di Cristo […]; la quarta, la risurrezione e ascensione […]». Cfr.                     
Es.​ 4. 

29 Da questo incontro con Gesù Cristo nella fede, scaturisce l’opzione fondamentale del cristiano, la quale si                 
rende nell’agire concreto personale, tra cui l’opzione di vita e le scelte preferenziali. A questo riguardo, l’Enciclica                 
Veritatis splendor di san Giovanni Paolo II al n. 66, ribadisce: «Non c'è dubbio che la dottrina morale cristiana, nelle                    
sue stesse radici bibliche, riconosce la specifica importanza di una scelta fondamentale che qualifica la vita morale e che                   
impegna la libertà a livello radicale di fronte a Dio. Si tratta della scelta della fede, dell'obbedienza della fede (cf Rm                     
16,26), “con la quale l'uomo si abbandona tutto a Dio liberamente, prestando ‘il pieno ossequio dell'intelletto e della                  
volontà’ (DV, 5)”». 



8 
 

propria libertà . Questa va colta dalla contemplazione dei misteri della vita di Cristo, non in modo                30

passivo, ma, piuttosto, attivo, confrontando la Parola di Dio con la propria vita per capire come sarà                 
la nostra risposta alla chiamata alla sequela. Se accogliamo questa chiamata in totale dedizione,              
essendo cioè, disponibili a portare la croce e morire con Lui nella «terza settimana», essa porterà i                 
frutti della consolazione che si chiedono nella «quarta settimana», nella contemplazione della            
Risurrezione. 

3.1.1. La conversione come cambiamento dell’immagine di Dio 

Siccome la conversione avviene all’interno del rapporto con Dio, o almeno è indirizzata ad              
esso, appartiene al processo della medesima fede. La prima cosa che conta è appunto, il               
cambiamento dell’immagine di Dio, un cambiamento progressivo che rende possibile la           
trasformazione dell’uomo stesso nei suoi rapporti fondamentali. 

Nei Vangeli troviamo un continuo rivelarsi di Gesù nelle sue opere, e parole come Figlio di                
Dio e Figlio dell’Uomo, mentre i discepoli si aspettavano un messia politico, liberatore             
dall’oppressione romana, oppure un maestro della «Tōrâ» o un taumaturgo. Infatti, tutta la             
narrazione dei Vangeli mette in rilievo la mancata comprensione dei discepoli riguardo al loro              
Maestro fino al momento della risurrezione e l’invio dello Spirito. In fondo, ognuno tende a ridurre                
il mistero di Dio al proprio orizzonte e al proprio interesse. Per sant’Ignazio, «Deus semper maior»,                
cioè, il vero Dio è sempre una novità per l’uomo che deve arrendersi al suo mistero, «convertirsi»                 
appunto, riconoscere il vero Dio non nella propria pretesa di dominarlo, controllarlo, ma piuttosto              
riconoscersi «sopraffatto dal suo mistero». Gesù rivela Dio come Padre: «Chi ha visto me ha visto il                 
Padre» (​Gv 14,9) e la sua volontà: «Anche chi crede in me, compirà le opere che io compio e ne                    
farà di più grandi» (​Gv​ 14,12).  

3.1.2. Cambiamento dell’immagine dell’uomo 

Quindi, dall’immagine di Dio Padre scaturisce l’immagine dell’uomo in grado di rendersi            
fratello, prossimo, atto a compiere responsabilmente la volontà di Dio e raggiungere la sua pienezza               
ad immagine del Figlio per mezzo dell’azione dello Spirito. La fede, in quanto affidamento totale a                
Dio, è un rovesciamento della sua pretesa di autosalvezza, sia attraverso la propria saggezza (come               
vengono caratterizzati i greci), sia attraverso le opere, come nel caso dei giudei (​Rm 1-2). Non che                 
non siano rilevanti per la vita dell’uomo, soltanto che esse trovano origine e compimento soltanto in                
Dio (​Fp 4,13). Tutti i principali temi della morale biblica trovano il loro luogo nella dinamica di                 
fede e conversione: il perdono, l’amore del prossimo e particolarmente dei nemici. La scoperta del               
Dio vivo e vero (Gv 4) rende possibile una vita nella verità e nell’amore (1 ​Gv​ 4,7-21). 

3.2. Discernere la propria vocazione: l’opzione di vita 

La categoria «opzione di vita» , coniata nella morale postconciliare, si riferisce a quella             31

dimensione istituzionale che la tradizione conosce nel matrimonio, la vita consacrata o il             
sacerdozio, ma che oggi può avere altre forme in cui s’impegna la libertà in una risposta che                 
coinvolge tutta la persona per l’intero arco della propria vita. Lo stato di vita indica un certo ideale                  
di vita sensato in cui la persona sceglie liberamente un canale di realizzazione personale non in                
modo solipsista ma relazionale. La scelta dello stato di vita è un profondo esercizio di libertà con un                  

30 Si comprende l’importanza che papa Francesco ha voluto dare alla gioia frutto dello Spirito, includendola nel                 
titolo dei suoi principali documenti magisteriali: ​Evangelii gaudium​, ​Laudato si’​, ​Amoris laetitia​. 

31 K​. DEMMER​, ​Fondamenti di etica teologica​, Cittadella, Assisi 2004, pp. 328-337; ​A. NELLO FIGA​, ​Teorema de la                  
Opción Fundamental​. ​Bases para su adecuada utilización en teología moral. Editrice Pontificia Università Gregoriana,              
Roma 1995, pp. 291-292; ​P. RUDELLI, ​Matrimonio come scelta di vita. Opzione, vocazione, sacramento, Editrice               
Pontificia Università Gregoriana, Roma 2004, pp. 150-231. 



9 
 

ampio contenuto simbolico. La persona si esprime integralmente nello stato di vita che ha scelto e                
per questo impiega tutte le sue energie vitali per portare avanti un determinato progetto di vita che                 
ha la sua correlativa espressione pubblica e sociale. Come ogni decisione, richiede un discernimento              
personale, ma presupponendo un impegno per la vita, il discernimento apporterà un tempo più              
prolungato e una dedicazione maggiore di quello di una decisione puntuale. Richiede un impegno              
maggiore nella preghiera e nella ricerca di qualcuno che aiuti ad oggettivare i propri movimenti               
interiori ed esperienze spirituali che si presentano da segni della volontà di Dio colti nella preghiera                
e nell’esperienza quotidiana di rapporto interpersonale e sociale. La scelta di vita evidenzia la              
capacità umana di proiettarsi nel tempo e di assumere impegni stabili per la vita, come aspetti                
costitutivi della vita morale e dell’identità personale frutto della relazionalità vissuta e degli             
impegni lavorativi-professionisti. Tale opzione permette di creare lo spazio istituzionale dei rapporti            
interpersonali, necessario per la crescita e la salvaguardia di beni e valori fondamentali della vita               
associata. 

Anche se la decisione di vita si realizza in un momento puntuale dell’esistenza, ha pure la                
caratteristica di essere una meta cui si tende durante tutta la vita, un compito fondamentale su cui si                  
organizzano i diversi ambiti ed attività della vita personale, un asse configurante dell’esistenza che              
l’accompagna in tutte ed in ciascuna delle azioni (estensione) e verso la realizzazione piena di una                
vita felice (profondità), malgrado i fallimenti e le disillusioni che possono accompagnarla. 

3.2.1. Componente ecclesiale 

Una volta fatta questa opzione negli esercizi spirituali, sant’Ignazio torna alla componente            
ecclesiale: raccomanda di avere la «conferma ecclesiale» sotto la figura di chi è investito              
dall’autorità che comporta un carisma. Qui si percepisce pure l’influsso paolino nella concezione             
ecclesiale dei diversi carismi che costituiscono il corpo e contribuiscono alla sua crescita (​Rm ​12,               
4-8; ​Ef 4,11; 1 ​Cor ​12,1-30). Infatti, ogni carisma è opera dello Spirito ed è per il servizio della                   
comunità, perciò chi ha il carisma dell’autorità ha il compito di riconoscere l’agire dello Spirito in                
quel particolare carisma e di autorizzarlo, nel senso di promuoverlo, di sostenerlo perché possa              
crescere e fruttificare all’interno della comunità, fornendo i mezzi adatti e necessari per compiere il               
suo scopo. 

3.3. Il riconoscimento dei valori 

Passando a un livello più concreto dell’agire morale, troviamo la figura del ​valore​, che indica               
la capacità umana di valutare la realtà percepita nella concretezza dei beni che si presentano alla                
scelta della propria libertà. Infatti, la valutazione di un qualche ​bene è un primo passo nell’esercizio                
della libertà che mi rende responsabile di ciò che sono in grado di scegliere. In questo primo passo,                  
prendo atto di essere davanti ad una cosa che riconosco come ​valore-bene per me e forse anche per                  
gli altri. La mera conoscenza teorica del ​valore-bene ​non basta, bisogna, appunto, sperimentare la              
scelta per conoscerlo. Senza l’esperienza concreta del suo riconoscimento storico culturale e la sua              
attuazione, non potrà essere pienamente conosciuto. Il suo riconoscimento avviene nella coscienza.            
Infatti, la parola coscienza (​cum alio scientia​) fa riferimento a una consapevolezza inseparabile             
dall’uomo e che lo rende capace di agire moralmente. Si tratta di una prima caratterizzazione del                
valore in quanto ​bene​: ogni attività professionale va remunerata; talvolta si presenta la possibilità di               
scegliere un lavoro per la quantità di stipendio, oppure per le possibilità di apprendimento o               
progresso nella conoscenza o nella relazionalità interpersonale. 

Ma il riconoscimento è frutto dell’esperienza di sé, in quanto soggetto autocosciente, libero e              
responsabile, e rimanda all’esperienza di un altro che chiede di essere anche lui/lei riconosciuto/a              
come soggetto umano, non soltanto a livello generale oppure «astratto», ma a livello «pratico», cioè               
nell’agire concreto. Quindi, l’esperienza che fa la coscienza morale è un’esperienza intersoggettiva,            



10 
 

che giunge a riconoscere l’oggettività del ​valore umano attraverso l’agire che comporta            
un’intenzionalità e una responsabilità. È all’interno del rapporto interpersonale che troviamo una            
seconda caratterizzazione del valore in quanto ​qualità dell’azione: un agire onesto o disonesto, la              
fedeltà all’interno del rapporto coniugale, o la giustizia nei rapporti sociali.  

Quindi, l’oggettività del valore non può essere colta che all’interno di un rapporto             
intersoggettivo. Il ​valore-bene viene apprezzato all’interno della relazionalità intersoggettiva         
nell’orizzonte della comunità che ospita ogni rapporto intersoggettivo ed è frutto di esso. È secondo               
questa logica che la dottrina sociale della Chiesa ritiene la proprietà privata come valore              
non–assoluto, anzi, con le parole di san Giovanni Paolo II, un bene su cui pesa un’ipoteca, per dire                  
che ogni valore materiale va collocato all’interno della relazionalità, alla luce del valore-persona e              
della relazione intersoggettiva e comunitaria . 32

3.3.1. Le nostre scelte 

Ogni nostra scelta esprime un desiderio, che non si riferisce soltanto al valore oggetto della               
scelta, ma a un orizzonte di significato in cui il ​valore-bene scelto si colloca. Ed è così che il                   
desiderio-aspirazione a una vita riuscita si attua nel conseguimento del ​valore-bene oppure            
nell’attuazione del ​valore-qualità dell’azione in cui la persona stessa si esprime ed esprime il suo               
desiderio di essere. 

3.3.2. Le scelte preferenziali 

Ogni scelta indica una preferenza, si preferisce un valore al posto di un altro. E così si                 
scelgono beni, comportamenti, persone, stili di vita. Il linguaggio del valore indica «apprezzare»,             
che nel verbo greco δοκιμάζειν (discernere) significa «esaminare», «provare», «saggiare». Sono tre            
parole diverse ma imparentate. Esaminare è un’attività più intellettuale e meno implicativa. Provare,             
invece, insieme a saggiare, coinvolge il soggetto nella sua totalità. Implica fare un’esperienza. Si              
provano e saggiano i cibi, le bevande. Siamo in un contesto più vicino alla carne che allo spirito.                  
Ma, siccome l’essere umano è corporeo-spirituale, ogni attività corporea ha una risonanza            
spirituale. Per questo la tradizione monastica nel dover esprimere l’esperienza spirituale, adoperò il             
linguaggio dei sensi, in continuazione con la Sacra Scrittura: «Chi ci farà gustare il bene?» (​Sal                
4,7) . 33

Per Aristotele, l’etica è principalmente una scienza induttiva, e il bene si coglie in un certo                
tipo di «percezione» . Tommaso d’Aquino parla dell’istinto della fede, il quale ci guida nelle nostre               34

scelte particolari . Perciò possiamo domandarci: quali sono le nostre preferenze? Quali sono i             35

valori che prendono il sopravvento nelle nostre scelte quotidiane? 

In questo modo arriviamo ad un’altra categoria coniata dalla morale postconciliare e assunta             
dal Magistero: 

3.4. L’opzione preferenziale dei valori 

Secondo l’etica della virtù la ripetizione degli atti consapevoli e liberi (morali) genera l’abito.              
In ogni atto morale la persona sceglie un valore ed ha un’esperienza di esso nella sua pratica. Il                  
risultato della reiterazione consapevole e libera di quel valore genera l’​atteggiamento verso il valore              

32 ​GIOVANNI PAOLO II,​ Let. Enc. ​Sollicitudo rei socialis​, 42. 
33 Diadoco di Fotica (V secolo) e san Gregorio Magno (VI secolo) hanno paragonato il discernimento con la                  

capacità gustativa della lingua per assaporare il gusto dei cibi. Cfr. ​G. JEANGUENIN, ​Discernere: Pensare e agire secondo                  
Dio​, cit., pp. 52-53. 

34 ​ARISTOTELE, ​Eth. Nic. ​1143a35-1143b5; 1142a25-30. 
35 ​TOMMASO D’AQUINO​, ​S. Th.,​ II-II q. 1, a. 4, ad 3. Cfr. ​ivi​ II-II, q. 2, a. 3, ad 2. 



11 
 

scelto ed esperito. In questo senso, si dice che si ha una preferenza per quel valore. Sebbene ogni                  
opzione o decisione sia preferenziale in quanto si sceglie ciò che si preferisce, l’uso del termine                
preferenziale in tale contesto indica un quadro assiologico all’interno del quale si realizzeranno tutte              
le opzioni e decisioni categoriali. L’opzione preferenziale dei valori, essendo frutto dell’esperienza            
morale della persona, comprende quella rosa di valori per i quali si opta di preferenza dopo averli                 
scelti e attuati, e nella misura in cui si attuano si approfondisce la scelta, li si collocano nella propria                   
scala gerarchica, scala di preferenza meditata alla luce della propria esperienza. Trattandosi di un              
quadro assiologico, si capisce che il suo stato è di permanente ridimensionamento,            
approfondimento, mai del tutto esaurito, in costante confronto con l’esperienza morale e il cammino              
di conversione personali. L’opzione preferenziale dei valori si riferisce a quei valori che             
configurano la mentalità morale personale ed esprimono l’orizzonte di senso che si vuole arrivare a               
realizzare, per cui saranno la guida nel comportamento concreto personale. E’ da questo universo di               
valori che si pone nell’esperienza stessa, che la persona affronta le sfide della sua esistenza,               
configurando uno stile di vita proprio. 

3.4.1. L’opzione preferenziale per i poveri  36

Parlare di opzione preferenziale per i poveri è la conseguenza di un modo di comprendere la                
vita cristiana in quanto esperienza allo stesso tempo spirituale e morale. Infatti, la messa in pratica                
dell’opzione preferenziale per i poveri diventa un test di autenticità sia della spiritualità che della               
moralità cristiana basata sull’Incarnazione del Figlio di Dio nella nostra storia. La fede in Dio per il                 
cristiano è la fede nel suo Figlio fattosi povero per noi, indicando in questo modo la via                 
dell’autocompimento nella rinuncia e nella donazione. Questo significa uscire dalle nostre sicurezze            
per accogliere Dio che viene a noi nel fratello, in modo particolare nel povero. Siamo chiamati,                
quindi, a considerare i poveri non come oggetti ma come persone, e perciò ad avere un rapporto di                  
amicizia con loro, il che significa prenderli sul serio, non strumentalizzarli in un rapporto              
paternalistico-assistenziale (EG 204) che li mantenga nella loro dipendenza. Pertanto, non è la loro              
qualità morale ad attirare la nostra attenzione, quanto la loro oggettiva situazione di svantaggio, per               
cui l’irruzione del povero nelle nostre vite è un dato che non possiamo negare nei nostri                
discernimenti personali e comunitari, sociali. Così, la causa in favore degli oppressi condurrà             
concretamente a un modo di comprendere l’esistenza, a una decisione di sobrietà personale,             
genererà una determinata gestione del lavoro, dell’impegno politico, dell’organizzazione del tempo           
libero e del lavoro, esperienze di solidarietà e volontariato, includendo la spiritualità personale.             
Anzi, non soltanto è indirizzata a chi è carente dei beni materiali, ma a qualsiasi persona carente                 
non soltanto di beni, ma anche di qualità o competenze che la rendono oggettivamente più               
svantaggiata in confronto agli altri. La logica evangelica da tener sempre presente è di privilegiare               
chi è ultimo nelle scelte concrete siano esse personali o comunitarie. 

3.4.2. Rapporto fra opzione preferenziale dei valori e opzione di vita 

L’opzione preferenziale per un ventaglio di valori comunica all’opzione vitale uno stile            
personale in accordo con i valori preferenziali (dimensione creativa) per mezzo dei quali la persona               
interpreta il senso della sua vita personale. Questa «opzione o scelta di vita» va capita nell’orizzonte                
del Regno, per cui i suoi valori sono la guida di uno stile che cerca d’incarnarsi nel quotidiano.                  
L’opzione di vita struttura la nostra moralità personale con determinate caratteristiche che la             
conformano. L’elemento distintivo è essere un’opzione per la vita, perciò richiede, di per sé, la virtù                

36 Cfr. ​H.M. YÁÑEZ​, ​L’opzione preferenziale per i poveri​, in ​ID​., Evangelii gaudium​: il testo ci interroga. Chiavi                  
di lettura, testimonianze e prospettive​, GBPress, Roma 2014, pp. 249-260; ​ID​., Il povero in Evangelii gaudium: nuove                 
possibilità d’inclusione?​, in ​F. FELICE-G. TAIANI (EDD.), ​“Poveri e ricchi”. La sfida: istituzionalizzare l’inclusione              
sociale​, LAS-Fondazione Roma, Città del Vaticano 2015, pp. 125-151. 



12 
 

della fedeltà. Ogni scelta implica una rinuncia, uno stile di vita forgiato dall’opzione preferenziale              
dei valori e dall’opzione di vita (istituzionale), che si manifesta nel comportamento personale, ossia,              
negli atti consapevoli e liberi, per mezzo dei quali ci realizziamo come persone, ratificando e               
approfondendo l’opzione preferenziale e l’opzione di vita, in definitiva, l’opzione fondamentale per            
Cristo. La rinuncia non sarà l’obiettivo primario della vita morale, ma indica il bisogno di una                
ascesi per poter raggiungere le mete che la persona si è prefissata personalmente e pubblicamente,               
impegnando e implicando anche altri. 

Quindi, la scelta di vita non soltanto è oggetto di discernimento, ma anche ​criterio di               
discernimento per tutte le scelte dove si attua la nostra fedeltà al progetto di vita che scaturisce dalla                  
vocazione alla quale il Signore Risorto ci ha chiamati. Infatti, la vita cristiana tutta è un continuo                 
ricercare la volontà di Dio ad ogni livello della vita morale, scaturita dall’opzione fondamentale per               
il Cristo risorto e attuata nell’opzione preferenziale per i valori del Regno, e nella scelta di vita - 

 

matrimoniale o di consacrazione nella vita religiosa o sacerdotale – , in cui si scopre la                 
chiamata di Dio ad uno stato di vita liberamente assunto e portato avanti attraverso un impegno                
irrevocabile.  

3.5. Criteri di discernimento morale 

3.5.1. Gerarchia ed urgenza dei valori  37

Nella decisione morale, ci sono alcuni criteri di discernimento scaturiti dalla natura stessa dei              
valori su cui versa la decisione. Secondo la teoria dei valori, in quanto beni essi sono                
gerarchizzabili, cioè, i ​valori-beni si rapportano tra di loro secondo la loro importanza in relazione               
alla loro capacità di permettere la compiutezza dell’essere umano attraverso la loro scelta e              
attuazione. Essendo l’essere umano un essere spirituale-corporeo, ci sono valori che appagano le             
necessità materiali, valori che appagano le necessità spirituali, e i valori nei quali il «corporeo» e lo                 
«spirituale» entrano in relazione: sappiamo bene che queste due dimensioni non sono separabili             
nell’uomo, anche se occorre distinguerle. Per esempio, quando mangiamo, lo facciamo anzitutto per             
nutrirci, ma spesso lo facciamo, al contempo, «umanamente», cioè, condividiamo la mensa con i              
nostri cari, e comunicando con essi, condividiamo anche la nostra vita. Contemporaneamente alla             
condivisione del cibo compiamo così il valore della comunicazione umana attraverso il quale si              
costruisce la comunione. Ovviamente, il valore nutrimento sarà inferiore al valore comunicazione            
umana, amicizia, ecc. Ma d’altra parte, l’amicizia si costruisce nella condivisione; non basta la              
comunicazione verbale, occorre anche la condivisione dei beni per arrivare a un autentico rapporto              
di amicizia, soprattutto quando l’altro si trova in una situazione di bisogno. Secondo il criterio di                
gerarchia, ci sono valori più o meno importanti, e (entro certi limiti) ognuno è tenuto a costruire la                  
propria gerarchia di valori (opzione preferenziale), seguendo la propria ed unica chiamata alla             
santità. Questa gerarchia guiderà normalmente il nostro agire verso la compiutezza e il fiorire delle               
virtù personali, quale figlio e figlia di Dio. 

Tuttavia, a causa della creaturalità (limitatezza) dell’uomo, non sempre è possibile agire            
secondo il criterio di gerarchia. I valori vengono percepiti anche e contemporaneamente secondo la              
loro urgenza. Abbiamo fatto riferimento al valore «nutrimento», il quale si presenta come il valore               
meno importante, quindi sacrificabile per quelli più importanti (es.: il digiuno per causa di un               
motivo di pietà o di giustizia). Ma può darsi, in casi eccezionali, che il valore nutrimento diventi il                  
più urgente in una situazione concreta, e quindi, il soggetto agente sia costretto ad attuarlo               

37 ​S. BASTIANEL​, ​Teologia morale fondamentale. Moralità personale, Ethos, Etica cristiana​, PUG, Roma 2005,              
pp. 158-160; ​D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL​, ​Le vie del bene. Oggettività, storicità, intersoggettività​, Il Pozzo di Giacobbe,                
Trapani 2010, pp. 122-126. 



13 
 

posticipando valori più importanti a causa delle circostanze. Perciò — anche se nella gerarchia di               
valori di un missionario il valore della trasmissione della fede è ritenuto il più alto — quando egli si                   
trova in un posto dove i suoi interlocutori sono affamati, allora bisogna nutrirli per quanto possibile,                
rimandando la predicazione del Vangelo ad un’altra, e migliore, opportunità. Il fatto di esaudire un               
valore più urgente ma meno importante, rimandandone uno più importante, non comporta di per sé               
un disprezzo del valore più alto nella gerarchia dei valori. Piuttosto, la comprensione del valore più                
alto comporta la comprensione della sua relazionalità con i valori inferiori, in modo tale da far                
comprendere la necessità di mettere in atto i valori inferiori come parte integrante del valore               
superiore.  

In altre parole, il missionario dovrà dare da mangiare, nella misura del possibile, non soltanto               
per (poi) evangelizzare, ma piuttosto a causa del valore della fede, che include il valore della carità,                 
il dare da mangiare all’affamato. Occorre dare da mangiare non in modo strumentale («captatio              
benevolentiae»), ma a causa del valore superiore (la fede nel Dio buono e misericordioso che si                
vuole tramettere), che richiede comunque il valore della carità nel dare da mangiare a chi è affamato                 
(senza la quale, con i fatti, il missionario «predica» un dio non tanto buono). In questo senso, il dare                   
da mangiare è già, in un certo qual senso, evangelizzare; e non dare da mangiare, potendo farlo e                  
avendo la pretesa di evangelizzare comunque, renderebbe sterile la stessa evangelizzazione. 

Questo esempio ci aiuta a pensare serenamente il rapporto tra valori, il quale va collocato pure                
all’interno della vita coniugale e familiare, dove i valori si trovano in intimo rapporto tra di essi,                 
hanno una gerarchia loro propria la quale non sempre è possibile seguire, tante volto occorre agire                
secondo il criterio di urgenza per salvaguardare beni e valori fondamentali. 

3.5.2. Il male minore (HV 14) ovvero il bene possibile (AL 308; EG 44) 

La tradizione morale riconosceva che una persona si potesse trovare in una situazione in cui               
comunque agisse causerebbe un male e non potesse esimersi dall’agire (comporterebbe un male             
maggiore), doveva scegliere giustamente il ​male minore , il quale non sarebbe propriamente un             38

male morale in quanto viene scelto costretto dalle circostanze, quindi, non in piena libertà. Infatti, la                
figura del ​male minore indica una situazione in cui non è possibile attuare il bene, esistono soltanto                 
due possibilità e non resta che scegliere tra due mali (quindi, non esiste una «terza» possibilità). Nel                 
caso in cui il soggetto scegliesse il male minore non peccherebbe, poiché non è un male                
propriamente scelto, è costretto a compierlo non potendo fare altro se non un male maggiore. La                
scelta del male ​minore indica di per sé il non volere il male in nessun modo, si tratta di un male                     
«fisico». Chi invece intendesse attuare il male, normalmente cercherebbe di produrre il male             
maggiore​: si pensi a chi si lascia trasportare dall’odio verso qualcuno, non si accontenta di causargli                
un piccolo male, cercherà piuttosto di causargli il maggior male. Nel caso del male ​minore​, la                
persona che si trova in tale situazione non vuole assolutamente il male, ma è costretta a «scegliere»                 
ciò che è meno grave poiché la situazione concreta in cui si trova non rende possibile il bene. 

Queste figure della tradizione morale aiutano a capire l’impossibilità di un agire interamente             
«puro» senza nessuna traccia di male o imperfezione mentre l’essere umano si trova in situazione di                
«viator» e nella lotta quotidiana tra la grazia e il peccato, per cui egli è tenuto a cercare sempre il                    
maggior bene concretamente possibile (Bastianel). 

Ma oggi abbiamo bisogno di rinnovare il nostro linguaggio morale per poter essere meglio              
capiti. Parlare di una situazione non corrispondente con lo standard che propone una norma, ma che                
è ciò che la persona può realizzare come espressione della sua ricerca di bene, come un «male»                 
anche se minore, risulta incomprensibile e può anche offendere a chi ci si trova. Infatti, queste                

38 ​L. BENDER​, «​Minor male», in F. ROBERTI-P. PALAZZINI​, ​Dizionario di Teologia Morale, Studium, Roma 1955,                
903. 



14 
 

figure della tradizione morale aiutano a capire l’impossibilità di un agire interamente «puro» senza              
nessuna traccia di male o imperfezione mentre l’essere umano si trova in situazione di «viator» e                
nella lotta quotidiana tra la grazia e il peccato. 

Amoris laetitia adopera una formulazione migliore, quella del «bene possibile» . Appunto,           39

come chiamare «male minore» una unione tra persone divorziate che hanno trovato nella nuova              
unione un vero amore che ha dato generosi frutti in una prole che li ha portati a superare una                   
situazione di mancanza di autostima, di solitudine, di confusione, per trovarsi in un nuovo cammino               
che li conduce alla felicità e li fa vivere con generosità l’amore coniugale e familiare? Talvolta non                 
è in queste circostanze dove le persone riscoprono la loro fede in Gesù Cristo e vivono una                 
autentica conversione? 

Già i due sinodi riconoscevano che anche in queste situazioni poteva essere presente la grazia               
dando frutti, i quali meritano di essere riconosciuti analogamente ai «semina verbi» e, pertanto,              
terreno atto per la semina della parola di Dio . Conosciamo molti di questi matrimoni che               40

partecipano attivamente nella vita della comunità, che educano cristianamente i figli e che             
sviluppano la loro attività professionale, lavorativa, con onestà, responsabilità e generosità. 

Il «bene possibile» è quel che nella concreta situazione Dio chiede alle persone, non è una                
misura universale (AL 304), ma personale, radicata nel rapporto personale con il Signore, e oggetto               
di discernimento quotidiano illuminato dalla Parola del Signore. 

3.5.3. La legge della gradualità  (FC, 34; AL 295) 41

Nell’adoperare il concetto di «legge della gradualità», san Giovanni Paolo II intendeva            
andare incontro alle difficoltà del mettere in pratica le norme, in modo particolare quelle dello stato                
coniugale ribadite nell’enciclica ​Humanae vitae​. Nella ​Familiaris consortio (n.34) si fa una chiara             
distinzione tra «legge della gradualità» e «gradualità della legge». La «legge della gradualità» è una               
categoria consona alla natura della norma stessa nell’indicare la rilevanza etica di un valore, il che                
presuppone impiego di tempo ed esperienza etica per arrivare alla comprensione profonda e             
all’adesione totale. Non di rado si presentano difficoltà nella comprensione di un valore causate              
dalle circostanze storiche e culturali, oppure difficoltà nell’adempiere la norma che custodisce un             
determinato valore. Il richiamo alla «legge della gradualità» si innesta nel processo pedagogico             
della stessa norma che si intende trasmettere. Il rispetto delle tappe dello sviluppo morale, della               
crescita personale graduale nel prendere atto della debolezza umana, sempre accompagnata dalla            
misericordia divina in un processo di conversione continua attraverso l’integrazione progressiva del            
valore e della norma, si protende verso l’impegno totale e l’adempimento pieno, rispettando però la               
dinamica processuale propria della comprensione e dell’adempimento della norma. Papa Francesco           
in ​Amoris laetitia al n. 295 riconosce «una gradualità nell’esercizio prudenziale degli atti liberi in               
soggetti che non sono in condizione di comprendere, di apprezzare o di praticare pienamente le               
esigenze oggettive della legge». 

39 Anche se già Sergio Bastianel parlava del «bene concretamente possibile ». Cfr. ​Teologia morale              
fondamentale. Moralità personale, Ethos, Etica cristiana ​(Quinta ristampa), PUG, Roma 2005; ​D. ABIGNENTE-S.             
BASTIANEL,​ Le vie del bene. Oggettività, storicità, intersoggettività,​ Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2009, pp. 119-122. 

40 ​Relatio Synodi ​2014, 25 (AL 291); ​Relatio Synodi 2014, 41.43 (AL 292); ​Relatio finalis 2015, 70 (AL 292);                   
Relatio Synodi ​2014, 27.41 (AL 293); ​Relatio finalis​ 2015, 71 (AL 294). 

41 ​A. YOU​, ​La loi de gradualité: une nouveauté en morale​?, Lethielleux, Paris 1991, pp. 19-47. 



15 
 

Un’altra cosa, invece, è la «gradualità della legge» per cui si pretende ci siano vari gradi                
corrispondenti a diversi tipi di persone, correlativi a diversi luoghi geografici, culture e situazioni.              
In questa ipotesi, respinta dal Magistero, non ci sarebbe una unica norma, ma la norma verrebbe                
diversificata in vari gradi di adempimento del valore secondo le situazioni 

3.5.4. Conflitti di valori e applicazione delle norme 

L’indizione dell’Enciclica ​Humanae vitae di Paolo VI (1968) provocò reazioni contrastanti           
soprattutto riguardo alla norma che lega nell’atto coniugale in modo inscindibile il valore             
procreativo al valore unitivo della coppia (HV 12). Senza mettere in discussione la norma, diversi               
episcopati andarono incontro alle difficoltà che alcune (o molte) coppie trovavano nella sua             
applicazione, individuando un «conflitto di doveri» tra il dovere di procreare e quello di custodire il                
rapporto coniugale attraverso il rapporto sessuale, soprattutto nei casi in cui seguire il metodo della               
regolazione naturale delle nascite poneva grosse difficoltà al bisogno di incontro nell’intimità            
coniugale di qualche coppia .  42

La Teologia morale ha presso atto delle difficoltà pastorali rilevate dal magistero episcopale, e              
ha assunto nella sua riflessione la problematica con la formula linguistica «conflitto di valori» , che               43

dal punto di vista morale rende meglio il suo status quaestionis​. Infatti, non sarebbe possibile un                
conflitto di doveri perché, se così fosse, la persona in quella situazione peccherebbe comunque, non               
ci sarebbe via d’uscita. «Conflitto di valori», invece, indica la situazione in cui ci si presentano                
almeno due valori che non è possibile attuare contemporaneamente, per cui è la coscienza davanti a                
Dio a scegliere il valore prevalente, o più urgente, quello che capisce sia l’attuazione che Dio                
richiede nella situazione concreta in cui la persona (o la coppia) si trova. 

Infatti, il discernimento riguarda pure ​l’applicazione delle norme​. Possiamo intravedere          
nella ragione pratica guidata dalla virtù della prudenza diverse attività possibili: l’attività corrente             
sarebbe l’applicazione del principio generale al caso concreto attraverso un sillogismo deduttivo;            
ma, nell’applicare il principio generale, la ragione pratica svolge anche e contemporaneamente altre             
funzioni prudenziali :  44

● Prevede le ​conseguenze​: applicare la legge, senza tener conto delle circostanze, sarebbe            
un atto di irresponsabilità, e quindi, renderebbe colpevole chi intende adempiere           
(irresponsabilmente) la legge. Il «logion» del Vangelo «Il sabato è per l’uomo, non             
l’uomo per il sabato» (​Mc 2, 27), esprime il criterio ultimo di attuazione delle norme,               
cioè, il bene della persona umana (VS 13.95) oppure del matrimonio, della famiglia (GS              
50). Così in ​Amoris laetitia s’intravede che «le conseguenze o gli effetti di una norma               
non necessariamente devono essere sempre gli stessi, e «le conseguenze degli atti            
compiuti non sono necessariamente le stesse in tutti i casi» (AL 302; ​Relatio finalis              
2015​, 85). 

● Valuta la ​proporzione​: soprattutto quando nella stessa azione si producono          
contemporaneamente bene e male, per es. in caso di un intervento chirurgico, si             
prevedono dei mali che vengono giustificati rispetto ai beni che si aspettano. Nel             
principio tradizionale del «doppio effetto» , la valutazione della proporzione tra il bene            45

inteso e il male inflitto, è il momento decisivo di una scelta di per sé compromessa. Si                 

42 Conviene ricordare che le dichiarazioni degli Episcopati ebbero l’approvazione della Santa Sede. Cfr. L.               
SANDRI ​(a cura di), ​Humanae vitae e Magistero Episcopale​, EDB, Bologna 1969; ​PH. DELHAYE-J. GROOTAERS-G. THILS,                
Pour relire Humanae vitae. Declaration épiscopales du monde entier​, Duculot, Glembloux 1970. 

43 Così si esprime ad esempio, Sergio Bastianel nella sua opera: ​Teologia morale fondamentale​, cit., pp. 156-160;                 
D. ​ABIGNENTE -S. BASTIANEL​, ​Le vie del bene​, cit., pp. 122-129. 

44 Cfr. ​D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL​, ​Le vie del bene​, cit., pp. 129-141. 
45 ​L. ROSSI,​ ​Duplice Effetto (principio del)​, in DETM, pp. 293-308. 



16 
 

deve tener pure presente la distinzione tradizionale tra bene fisico e bene/male morale,             
nel senso che nel caso dell’intervento chirurgico, il male inflitto è meramente fisico,             
vuol dire non voluto, ma a causa delle circostanze, tollerato. Così, la morale dei manuali               
distingueva tra l’impossibilità fisica e morale. La prima riguardava l’impossibilità di           
adempiere una norma (mancanza di forza, di salute, ecc.). La seconda, invece,            
riguardava la non ​convenienza per diversi motivi gravi, pur restando fisicamente           
possibile, dell’adempimento della norma: perché non giova alla propria salute spirituale,           
morale, oppure al bene della persona, del matrimonio, della famiglia, ecc. 

● Considera il ​fine​: il fine dell’azione è secondo la virtù della giustizia, il che rientra anche                
nella considerazione del bene comune, poiché esso comporta le condizioni per far            
raggiungere ad ognuno il proprio bene personale, soprattutto quello dei più deboli nella             
società.  

Diversa è la radicalizzazione di queste funzioni al di fuori della considerazione della             
normatività avvertita dall’Enciclica ​Veritatis splendor al n.75 nella forma di «conseguenzialismo»,           
«proporzionalismo» o «teleologismo» . La proposta è di fare il «bene possibile» (AL 308; EG 44). 46

4. La coscienza, norma prossima di moralità personale (VS, 60; CCC, 1778-1792) 

La ​Veritatis splendor ribadisce la tradizione teologico-morale in cui la coscienza viene            
considerata «norma prossima» della moralità personale. Infatti, per san Tommaso la coscienza si             
identifica con l’esercizio della «ratio», quindi, è la capacità umana di individuare le norme di               
comportamento. E’ nella coscienza che la legge morale viene riconosciuta (GS, 16). Nell’interiorità             
dell’uomo risiede la sua capacità di moralità, di orientare la propria vita verso il fine ultimo                
attraverso i fini (mezzi) mediante la virtù della prudenza. Con queste premesse si può affermare che                
la coscienza è norma a se stessa in quanto trova in sé i primi principi dell’agire («synderesis»), la                  
capacità di riconoscere il valore umano e di scegliere la via migliore dell’autocompimento             
all’interno di una relazionalità. Ed è in questo senso che si parla di «autonomia» della coscienza,                
non in senso di indipendenza da Dio, piuttosto di riconoscimento dell’opera del Dio Creatore e               
Redentore nella natura personale dell’uomo, la quale è sempre relazionale .  47

4.1. Formazione della coscienza  48

«Siamo chiamati a formare le coscienze, non a pretendere di sostituirle” (AL 37).  
La specificità dell’esperienza morale getta luce sulla specificità della formazione morale.           

Infatti, si tratta di un’educazione della libertà personale attraverso la consapevolezza della propria             
esperienza morale. Quindi, non basta fare conoscere le norme oppure le dottrine, anzitutto occorre              
un richiamo alla lettura della propria interiorità in chiave di oggettività, la quale si trova anzitutto in                 
sé stessi. Infatti, senza una percezione soggettiva del valore morale non c’è oggettività possibile.              
L’apprezzamento del valore, si è già visto, avviene nella concreta situazione dove i valori si               
presentano alla mia scelta personale. Allora, ​con quale criteri sono tenuto a fare una scelta​? La                
propria gerarchia di valori è frutto della prassi dei valori stessi, scelti e compresi nella prassi morale,                 

46 «Il primo (consequenzialismo) pretende di ricavare i criteri della giustezza di un determinato agire solo dal                 
calcolo delle conseguenze che si prevedono derivare dall’esecuzione di una scelta. Il secondo (proporzionalismo),              
ponderando tra loro valori e beni perseguiti, si focalizza piuttosto sulla proporzione riconosciuta tra gli effetti buoni e                  
cattivi, in vista del ‘più grande bene’ o del ‘minor male’ effettivamente possibili in una situazione particolare». 

47 Il concetto di autonomia recepito in ambito cristiano, differisce radicalmente sia dal concetto di autonomia                
kantiano che dal concetto di autonomia nietzscheano. L’autonomia dell’uomo si fonda sul Dio Creatore che ha messo                 
nella creatura la sua legge (​Rm 1,14-15) e la capacità di riconoscerla. Cfr. VS 40-41. ​S. BASTIANEL​, ​Autonomia morale                   
del credente​. Senso e motivazioni di un’attuale tendenza teologica, Morcelliana, Brescia 1980. ​Amoris laetitia al n. 261,                 
parlando dell’educazione dei figli fa riferimento alla «coltivazione dell’autentica autonomia». 

48 Cfr. ​S. BASTIANEL, ​Per una formazione responsabile​, in ​D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL​, ​Sulla formazione morale.               
Soggetti e itinerari, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2013, pp. 7-22. Si confronti con il cap. VII dell’​Amoris laetitia sulla                    
educazione morale dei figli (in modo particolare: AL 259-286) 



17 
 

la quale va guidata dalle norme operative e dai modelli di vita. Occorre lo stimolo della propria                 
capacità di discernimento nell’assumersi responsabilità all’interno di una comunità. Si sono già            
indicati i criteri oggettivi di gerarchia e di urgenza, e il privilegio del debole nella scelta del valore                  
da attuare nella situazione concreta. Quindi, l’insegnamento normativo va collocato al suo giusto             
posto, all’interno di una relazionalità intessuta nelle istituzioni umane che custodiscono e            
promuovono gli autentici valori umani, tra cui il matrimonio, la Chiesa, la scuola, ecc.  

La via della formazione, dunque, sarà il dialogo tra le coscienze, nel mutuo rispetto che               
rende possibile l’ascolto e la proposta dei modelli di vita, di stili di vita alternativi ispirati al                 
Vangelo, e una proposta di valori da capire all’interno di una relazionalità alla quale si è invitati a                  
partecipare. Il dialogo è uno strumento prezioso di autocomprensione: è possibilità di confronto e di               
oggettivazione, di discernimento non soltanto del «da fare» ma anche del «già fatto», per essere in                
grado di trarre frutto dall’esperienza della nostra mentalità e delle scelte di valori che orientano il                
nostro agire anche se essa fosse negativa. La Chiesa-istituzione offre delle possibilità di stimolo e               
salvaguardia delle potenzialità etiche delle persone. 

4.2. Discernimento e responsabilità personale 

Tutta l’esistenza cristiana è allora coinvolta nel rispondere agli appelli che il Signore fa              
nella storia personale e comunitaria ai suoi seguaci. La libertà si attua di fronte a qualcuno, in                 
quanto mediazione etica dell’Assoluto trascendente, reso presente nel volto dell’altro. Il           
riconoscimento dell’altro è il cammino di riconoscimento di Dio in quanto Signore della nostra              
storia personale e comunitaria (EG 67.179). Ed è in essa che l’essere umano esperisce              
l’interpellanza di Dio ed è in essa che è chiamato a rispondere con la sua persona attraverso il suo                   
agire. 



18 
 

4.2.1. La moralità personale come discernimento spirituale 

Allora, il discernimento spirituale, in quanto discernimento della persona, è discernimento           
morale, poiché alla luce dell’esperienza di Dio declinata in chiave mistica, cerca il «da farsi» sia a                 
livello di progetto di vita (opzione vitale) che a livello concreto (agire morale). Il legame stretto tra                 
l’opzione vitale e l’agire concreto si rende nell’atto morale.  

Un discernimento spirituale che non avverta la sua incombenza nel campo morale, sarebbe un              
approccio spiritualistico avulso dall’impegno nel mondo e nella comunità. Una spiritualità di questo             
tipo potrebbe facilmente cadere nella legittimazione dell’autoreferenzialità, dell’intimismo, oppure         
del rinchiudersi in una élite che si ritiene superiore al resto del popolo di Dio (cfr. tentazione dello                  
gnosticismo in EG 94, e denuncia di una spiritualità disincarnata: EG 78, 82, 88, 89, 90, 91, 94,                  
180, 183, 207, 262). 

Un discernimento morale che non si radichi nell’esperienza spirituale, sarebbe un           
decisionismo etico senza un orizzonte di senso che dia il criterio di scelta e la motivazione di                 
attuazione di progetti di vita e di attuazione di valori. 

Per cui, il discernimento è una categoria contemporaneamente morale e spirituale, nella sua             
unità e distinzione, e proprio per questo viene adoperata sia nella teologia spirituale che nella               
teologia morale. Il discernimento è un punto d’incontro tra morale e spiritualità, dove la diversità di                
approcci alla stessa realtà fa vedere la ricchezza antropologica e teologica della persona chiamata in               
Cristo a portare frutti per la vita del mondo (OT 16) . 49

4.3. Discernimento e comunità 

A questo punto, la comunità è il luogo della relazionalità ed è il luogo della manifestazione                
di Dio nella storia. Nella Bibbia Dio parla anzitutto al popolo, e poi, oppure contemporaneamente,               
ai singoli, ma sempre con un riferimento comunitario. L’elezione dei singoli si comprende alla luce               
dell’elezione del popolo come popolo dell’alleanza. Ogni vocazione comporta una missione al            
servizio della comunità credente e al servizio di Dio. 

4.3.1. Il discernimento cristiano è ecclesiale 

Ed è a questo punto che s’inserisce la dimensione ecclesiale del discernimento personale,             
che scaturisce da una vocazione e mira a una missione. Perciò, ogni discernimento importante              
viene messo a confronto con delle mediazioni ecclesiali: accompagnatore spirituale e autorità            
ecclesiale.  

L’​accompagnatore spirituale ha la funzione di offrire strumenti per poter discernere           
l’oggettività di una concreta scelta morale all’interno di un’esperienza spirituale. Compito           
dell’accompagnatore spirituale è aiutare a capire l’autenticità dell’esperienza spirituale e          
l’oggettività del giudizio morale. 

L’​autorità ecclesiale ha invece il compito di «autorizzare» (nel senso di legittimare) il             
risultato di un discernimento che comporta una missione concreta all’interno di una comunità, in              
quanto si tratta di un presunto bene per gli altri. 

Entrambe le mediazioni, accompagnatore spirituale e autorità ecclesiale, non vanno separate           
dalle altre mediazioni comunitarie: il matrimonio e la famiglia, il gruppo di appartenenza, la              
comunità religiosa o parrocchiale, ecc. Ambedue sono al servizio delle altre mediazioni            
comunitarie. Ad esempio, se una donna sposata parla con il suo direttore spirituale ma non lo fa                 

49 Sul rapporto tra teologia morale e teologia spirituale si veda: ​A. FUMAGALLI ​(a cura di), ​Teologia morale e                   
teologia spirituale. Intersezioni e parallelismi. Atti del Seminario Nazionale dell’ATISM (Brescia 2-5 luglio 2013),              
LAS, Roma 2014. 



19 
 

con suo marito o i suoi figli, questa mediazione, invece di aiutarla nel compito proprio della sua                 
vocazione, potrebbe essere un inciampo o un autoinganno. Lo stesso principio vale nel rapporto tra               
l’autorità ecclesiale e la vita religiosa, quando la missione assegnata dal vescovo non rispetta il               
carisma approvato dalla Chiesa di una comunità religiosa concreta, e quindi può impedire o              
disturbare il vissuto del proprio carisma. 

4.4. Il discernimento nel matrimonio e nella famiglia  50

La vocazione al matrimonio ha origine dall’iniziativa divina che si rende presente nel vissuto              
concreto delle biografie personali. In tale vissuto, sperimentando l’alterità e la relazionalità nella             
quale il Dio incarnato nella storia umana ci fa capire il suo senso e la sua motivazione, avvengono                  
gli incontri tra le persone. 

La vocazione al matrimonio è la chiamata a vivere l’alleanza tra due persone davanti al Dio                
dell’alleanza che si rende presente nella storia umana per condurla a compimento nell’amore. Per              
cui, il discernimento dell’amore che nasce e si sviluppa è presente già dall’inizio del rapporto               
coniugale, dal fidanzamento passando per le tappe di crescita e di maturità. Papa Francesco, nel cap.                
IV di ​Amoris laetitia ​offre dei preziosi criteri su ciò che significa amare, su come amare e                 
consolidare un rapporto nella quotidianità della vita coniugale e familiare. 

Il discernimento nel matrimonio assume infatti la forma della coniugalità, quindi, è un             
discernimento a due che costruisce la «noità» attraverso l’affrontare insieme le sfide e le              
problematiche della vita personale, coniugale e familiare. Perciò si rende attraverso il dialogo             
permanente tra i coniugi, e richiede dei tempi d’incontro e di confronto reciproco, ma anche di                
preghiera e di solitudine davanti al Signore soprattutto nella lettura orante della sua Parola (​lectio               
divina​).  

5. Criteri di discernimento in Amoris laetita: «accompagnare, discernere, integrare» 

Superando l’approccio unilateralmente normativo, ​Amoris laetitia fonda il suo discorso sui           
carismi e la vocazione (categorie bibliche), anziché sulle norme per capire la responsabilità             
personale e sociale, che sono al loro servizio. Questo vuol dire privilegiare l’esperienza di fede               
cristiana che si traduce in uno stile di vita anziché in norme da adempiere. In questo stile di vita la                    
prima cosa da discernere è la coerenza con il progetto di vita che corrisponde alla vocazione, la                 
quale s’inserisce nella sequela di Gesù. 

Una nuova domanda che pone ​Amoris laetitia è cosa fare di fronte al fallimento di un                
progetto di vita come il matrimonio, il che potrebbe essere applicato anche al fallimento di un                
progetto di vita consacrata nella vita religiosa o nel sacerdozio. 

Anzitutto ci sono i criteri attinti dallo stesso Vangelo: 
 
Il Vangelo stesso ci richiede di non giudicare e di non condannare (cfr. ​Mt​ 7,1; ​Lc ​6,37).  (AL 308) 

Per cui, «un giudizio negativo su una situazione oggettiva non implica un giudizio             
sull’imputabilità o sulla colpevolezza della persona coinvolta» (AL 302). 

Qui rientra la chiave di volta del pontificato di Francesco, la misericordia: 
 
[…] la misericordia non è solo l’agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi sono i suoi veri                    
figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di misericordia, perché a noi per primi è stata usata                
misericordia (MV 9). 
 

50 Cfr. ​M. CRUCIANI, ​Gli sposi soggetto di discernimento​, in «INTAMS Revue» 22 (2016), pp. 77-81; per la                  
pratica del discernimento nella coppia: ​M.G. PRANDINO-U. BOVANI, ​I colori della carne. Pratica il discernimento nella                
vita di coppia​, Ancora, Milano 2015. 



20 
 

Secondo lo stile di vita ispirato alla misericordia del Padre manifestata in Gesù, Francesco              
desidera una Chiesa in uscita, in modo tale che  

 
[…] a tutti, credenti e lontani, possa giungere il balsamo della misericordia come segno del Regno di                 
Dio già presente in mezzo a noi (MV 5). 
 
Per cui il criterio principale del discernimento ecclesiale è l’integrazione di tutti come             

fratelli, e in modo particolare la pecora perduta: 
 
[…] un discernimento pastorale carico di amore misericordioso, che si dispone sempre a             
comprendere, a perdonare, ad accompagnare, a sperare, e soprattutto a integrare (AL 312). 
[…] aprire il cuore a quanti vivono nelle più disparate periferie esistenziali (MV 15) (AL 312). 

In modo particolare si rivolge ai pastori, quindi, a tutti coloro che hanno una responsabilità               
verso gli altri: 

[…] invito i pastori ad ascoltare con affetto e serenità, con il desiderio sincero di entrare nel cuore                  
del dramma delle persone e di comprendere il loro punto di vista, per aiutarle a vivere meglio e a                   
riconoscere il loro posto nella Chiesa (AL 312). 
 
Il Papa propone di «assumere la logica della compassione verso le persone fragili e ad               

evitare persecuzioni o giudizi troppo duri e impazienti». 
Ribadisce particolarmente il primato della carità come risposta all’iniziativa gratuita          

dell’amore di Dio (AL 311), che non sarà mai perfetta nello stato di ​viator​ (in cammino): 
 
Già San Tommaso d’Aquino riconosceva che qualcuno può avere la grazia e la carità, ma senza poter                 
esercitare bene qualcuna delle virtù (​Summa Theologiae I-II, q. 65, a. 3, ad 2; De malo, q. 2, a. 2.)                    
(AL 309). 
 
La Chiesa in uscita deve «entrare in contatto con l’esistenza concreta degli altri» con «la               

forza della tenerezza» (EG 270). Secondo questi criteri si tratta di avviare un discernimento              
ecclesiale che va accompagnato dalle mediazioni ecclesiali: accompagnatore spirituale e pastore,           
ma che deve coinvolgere anche l’intera comunità cristiana, tenendo presente il motto del Codice del               
Diritto Canonico: ​Salus animarum suprema lex est (la salvezza delle anime è la suprema legge della                
Chiesa) (CIC 1752).  

Una Chiesa in uscita è una Chiesa del dialogo (sinodale) e di discernimento delle vie da                
percorrere con la convinzione che lo Spirito del Fondatore non l’abbandona mai, non abbandona i               
suoi figli che cercano di vivere in modo possibile la chiamata alla santità (LG cap. V). 


