VL. 1l processo di discernimento in Amoris laetitia: crescita personale e integrazione ecclesiale

H. Miguel Yanez, SJ

E risaputo che il discernimento ¢ a cuore della spiritualita di sant’Ignazio di Loyola, per cui
un papa gesuita non poteva non includerlo nel suo magistero come asse strutturante le sue proposte
pastorali. Anche se questo ¢ vero, dobbiamo ricordare che Ignazio di Loyola accoglie e reinterpreta
una lunga tradizione spirituale che si radica nell’insegnamento dei Padri della Chiesa e nel
monachesimo antico piu attento all’esperienza spirituale, e si sviluppa nella vita religiosa in diversi
modi d’intenderlal, anche se ¢ pure vero che il tema ¢ nuovo nel magistero papale.

In questo capitolo intendo fare in un primo momento un breve accenno al discernimento nella
tradizione della spiritualita cristiana e nella comprensione della Teologia morale, per fornire le
chiavi ermeneutiche della proposta di papa Francesco in Amoris laetitia, e presentare oggi il
discernimento come forma di comprensione della moralita cristiana in intimo rapporto alla
spiritualitd. Per questo, intendo chiarire in un secondo momento che cosa s’intenda per
discernimento, andando al contributo della Sacra Scrittura e in modo particolare di sant’Ignazio di
Loyola, per presentare, in un terzo momento, il processo del discernimento nella sua struttura
personale ed ecclesiale. Finalmente, in un quarto momento preciserd in che modo la coscienza
personale sia la fonte del discernimento, € nel quinto momento presenterd brevemente 1 criteri di
discernimento proposti in Amoris laetitia.

1. 1l discernimento nella tradizione ascetico-mistica e morale

Nella patristica troviamo gia in Origene la distinzione tra i diversi spiriti nell’anima, buoni e
cattivi, indicazioni su come distinguerli, e I’'importanza del libero arbitrio, insegnamento che sara
ripreso soprattutto dalla tradizione monastica. Anche Agostino ha esercitato una grande influenza
sulla vita monastica e sulla tradizione teologica d’Occidente. In lui abbiamo lo sviluppo della via
dell’interiorita e della contemplazione, attraverso le idee desunte dal platonismo e dai neoplatonici,
dando avvio all’anamnesi come forma di conoscenza che integra in sé la conoscenza dell’uomo
come via alla conoscenza di Dio. Egli aveva visto nella sapienza la regina d’ogni virtu, ma alla base
della vita cristiana non vi ¢ piu la sapienza umana, ma la sapienza divina che si ¢ manifestata
all’'uomo attraverso la Parola di Dio fattasi carne in Gesu Cristo. Alla luce di questo modello
scaturisce la pratica dell’umilta, che ¢ la virtu cristiana per eccellenza. La coscienza ¢ il punto di
riferimento e di partenza del rapporto con il Dio di Gesu Cristo. Nella coscienza si conosce anche la
legge morale naturale, la quale ¢ manifestazione della legge eterna. Agostino ¢ attento ai movimenti
interiori che coinvolgono gli affetti. I suoi scritti si radicano in una profonda spiritualita, e sono stati
una fonte d’ispirazione sia per tanti movimenti spirituali che per il pensiero filosofico e teologico
d’Occidente, compresa la morale.

I monaci hanno prestato un’attenzione privilegiata all’interiorita a contatto con la Parola di
Dio nella lectio divina (lettura orante della Sacra Scrittura), la quale metteva in moto tutte le
dimensioni interiori della persona nella meditazione e contemplazione dei misteri della vita di Gesu
cercando un rapporto personale con Lui. Tale rapporto personale con Gesu orientava poi tutta
I’esistenza secondo il modello da imitare e seguire, assumendo il suo stile di vita ascetico che
promuove e risignifica le virtu della tradizione classica greco-latina. Cosi, dai fondatori della vita
monastica come Antonio in Oriente e Agostino in Occidente, passando per 1 loro continuatori,
Evagrio Pontico e Cassiano, ¢ Benedetto di Norcia e Gregorio Magno rispettivamente, ¢ stata

' Su questo punto seguiamo: S. ArzuBiALDE, Discretio, in J. Garcia pE Castro (DIR.), Diccionario de
espiritualidad ignaciana, Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Maliafio 2007, t. I, pp. 623-637.



articolata la dottrina della discretio, in Oriente chlamata diakrisis, che ha penetrato il monachesimo
gia dall’ Alto medioevo e la vita religiosa posterlore

Quindi, il discernimento non ¢ un’invenzione recente, anche se con la nascita della Teologia
scolastica, il trattato delle virtu acquisisce un carattere scientifico piu razionale che lascia in
secondo piano la discretio Quest’ultima, invece, si conserva piu viva nella Teologia monastica e nei
trattati di ascetica e mistica a partire dalla divisione della Teologia in settori dopo il concilio di
Trento.

San Tommaso d’Aquino operd un’opzione per 1’epistemologia aristotelica, prendendo 1’abito
come categoria centrale nel suo pensiero teologico-morale. Nel suo impianto arético,
I’individuazione del bene da farsi sara compito della ragione pratica guidata dalla virtu della
prudenza ritenuta scienza; la discretio, che proviene dall’esperienza spirituale, rimane comunque
parte della prudenza, virtu intellettuale e morale (II-II, q. 47), anche se parla del carisma del
discernimento degli spiriti nel commento alla Prima lettera ai Corinzi (Expositio et lectura super
Epistolas Pauli Apostoli). Nel dibattito medioevale tra virtu e legge, Tommaso costruisce la sua
morale sulla virtu, cercando un equilibrio dove la legge ha il suo compito pedagogico, lasciando
all’esercizio della “recta ratio” I’individuazione del bene concreto da farsi. Nella sua antropologia
teologica, presenta I’'uomo capace di governare se stesso come partecipazione alla provvidenza che
Dio esercita su tutto il creato’. Giacché Dio governa la sua creazione, 'uomo plasmato a sua
immagine ha la capacita, attraverso la ragione, di governare se stesso e il mondo creato da Dio". In
questo modo, I’uomo ¢ chiamato ad essere collaboratore del governo di Dio sulle creature. Percio,
la virtu principale della vita morale ¢ la prudenzas, la quale comporta un prevedere o provvedere
I’azione giusta riguardo a un futuro in molti casi incerto. In questa prospettiva dell’agire nel tempo,
la prudenza aiuta a predisporre 1 mezzi in ordine al fine, incominciando dalle proprie passioni, che
vagliate dalla prudenza (e in modo particolare della discretio), divengono delle virta cardinali’ in
quanto essa orienta le passioni verso il giusto mezzo tra gli estremi. Lo scopo della prudenza ¢ il
discernimento tra il bene e il male, tra il bene e il migliore, deliberare, cioe, cosa fare e come,
quando e con quali mezzi (realta contingenti). Nel processo deliberativo, tutto I'uomo ¢ coinvolto
attraverso I’esercizio delle virtu cardinali. In questo svolgimento, il primo passo ¢ I’individuazione
del fine. Il processo propriamente deliberativo si dipana dunque in tre fasi: la prima, del consiglio o
deliberazione dei mezzi piu adatti a un ﬁne7; la seconda, del giudizio sul valore dei mezzi; e la terza,
del comando, ultimo atto della ragione che prescrive 1’esecuzione dei mezzi che conducono al fine"
In questo modo, anche se la discretio ¢ stata sussunta nella virtu greca della prudenza, in Tommaso
d’Aquino ¢ chiara I’impostazione della morale che si appoggia sul soggetto discernente, il quale, di
fronte alla limitatezza della legge umana positiva, ha la possibilita di esercitare la virtu
dell’epicheia. Essa comporta un’interpretazione corretta, giusta, prudente della legge umana
positiva secondo il suo spirito in modo tale da non contraddirla, ma piuttosto completarla in una
situazione non contemplata dalla legge generale

2 A. Casassut, Discrétion, in Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique et Mystique, Doctrine et Histoire,
Beauchesne, Paris 1957, pp. 1311-1330 ; G. Baroy, Discernement des esprits. II. Chez les Peres, ibid, pp. 1248-1254;
G. JEANGUENIN, Discernere: Pensare e agire secondo Dio, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 2008, pp. 51-63.

3 ToMMASO D’ AQuINo, Summa contra Gentiles, L. I11.

* Tommaso p’ AquiNo, Summa Theologiae (S.Th.), 1-11, q.91, a.2 c.

> TommaAso D’ AQuiNo, S.Th., TI-11, q.47-56.

¢ Tommaso p’AquiNo, S.Th., I-11, q.65, a.1, 3.

7 TomMmaso D’ AQuiNo, S.Th., 1-11, q.14.

8 S. ArRzUBIALDE, Discretio, cit., pp. 631-634.

° E. HaMmeL, Epicheia, in L. Rossi-A. VaLseccni (Ep.), Dizionario Enciclopedico di Teologia Morale, Paoline,
Roma 1974° (d’ora in poi DETM), pp. 357-365; J.M. Austrt, Legge Divina, Leggi Umane, Desclée, Roma 1968, pp.
229-231.



Nella modernita, con I’insorgere del soggetto, il discernimento prudenziale prendera il
sopravvento e si sviluppera prima nella tradizione ignaziana della Compagnia di Gesu e
posteriormente ¢ a modo suo, nella tradizione alfonsiana dei redentoristi, ambedue basate sulle
orme della scolastica tomista sviluppata nei secoli XVI-XVII (Seconda Scolastica). Infatti, quando a
Parigi si riscoprono i testi di Tommaso, in modo particolare la Somma Teologica, vengono
reinterpretati secondo le categorie nominaliste di stampo giuridico e il deduttivismo geometrico,
paradigma in quell’epoca delle «vere» scienze, puntando sulla preminenza della legge sulla virtu,
venendo meno il ruolo della coscienza discernente.

Il Concilio di Trento ordino la formazione dei candidati al sacerdozio e institui i seminari, tra
cui il Collegio Romano, del quale I’Universita Gregoriana ¢ la continuatrice. Il gesuita Juan de Azor
fondo la disciplina «Teologia morale» prendendo come base la II-II della Somma Teologica di san
Tommaso d’Aquino (la parte morale), ma separandola dalle altre parti della Teologia che divennero
trattati diversi per motivi didattici, e dando alla morale uno stampo fortemente giuridico prendendo
come base il decalogo, anziché le virtu e vizi del sistema tomista. Quest’ordinamento della materia
provoco la separazione tra Teologia morale e Teologia spirituale (Ascetica e mistica), lasciando alla
Teologia morale, in base a un’esegesi parziale del testo di Mt 19,16-22, 'osservanza dei
comandamenti e all’Ascetica e mistica i cosiddetti «consigli» evangelici. Una proposta di questo
tipo abbassava il livello della moralita dei laici a un’etica minima, forse a causa della sua matrice
giuridica, e 1 religiosi invece, erano tenuti ai consigli evangelici. Era una morale a due piani
paralleli, frutto di un particolare ordinamento della Teologia. In questo contesto dove la legge
prende il sopravvento, 1 gesuiti svilupperanno il sistema probabilista iniziato dai domenicani, piu
favorevole alla liberta che alla leggelo. Siccome questo sistema ebbe alcune derive lassiste
esasperate dalle critiche di Blaise Pascal nelle sue Lettere Provinciali, sant’ Alfonso cerco un
equilibrio tra libertd e norma collegando nel suo sistema l’istanza pastorale, senza rinunciare
all’importanza della coscienza in un contesto dove una concezione rigorista della morale prendeva
il sopravvento, come nel caso del giansenismo. Esso causd un grande danno perché travisava la
moralita personale e portava avanti un’applicazione tuziorista della legge, senza discernimento. La
reazione posteriore a una posizione che si ritiene ingiusta e impraticabile, fu ’esaltazione del
soggetto senza un riferimento oggettivo atto a guidare le scelte personali, soprattutto nell’etica della
situazione. La manualistica dopo il concilio di Trento sviluppo diversi «principi riflessi» e «principi
morali tradizionali»u, che sono un esempio dell’esercizio di discernimento della ragione pratica di
fronte all’incompletezza della norma nei riguardi della copertura di tutte le possibilita e situazioni
dell’agire morale, anche se il discernimento veniva fatto piuttosto dal confessore che dava la
soluzione alla coscienza. Questi principi davano dei criteri per poter agire con una «certezza
morale», diversa dalla certezza metafisica oppure dalla certezza delle scienze fisico-matematiche il
cui paradigma prendeva il sopravvento e influenzava anche la morale.

Alle soglie del Concilio Vaticano II ci ritroviamo una Teologia morale neotomista (Terza
Scolastica) con un atteggiamento difensivo riguardo alla cultura di allora e senza dialogo con il
mondo moderno. La Terza Scolastica ha una pretesa di scientificita che contrasta con lo sviluppo
delle scienze sperimentali, la quale nel campo morale risponde al bisogno di sicurezza che un
sistema normativo chiaro ed esaustivo poteva dare. In questo contesto il ruolo del magistero
pontificio si ¢ accresciuto enormemente cercando di coprire tutte le dimensioni e ambiti della
morale intramondana. Il concilio Vaticano II promosse un rinnovamento della Teologia morale che
superasse 1’approccio troppo giuridico e astratto della manualistica neotomista che si era allontanato

dalla Sacra Scrittura e dall’esperienza cristiana, per richiamare al discernimento sulle questioni

1911 domenicano Bartolomeo di Medina fu I’iniziatore del probabilismo, anche se i domenicani svilupperanno
una versione piu rigorista che si chiamo «probabiliorismoy.

'S, PriviTERA, Principi morali tradizionali, in F. CoMPAGNONI-G. P1aNA-S. Privitera (EDD.), Nuovo Dizionario di
Teologia Morale (NDTM), San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi), pp. 987-994.



odierne «alla luce del Vangelo e dell’esperienza umana» (GS 46). Il Concilio abbandona una
prospettiva unilateralmente deduttivistica propria della manualistica neoscolastica, per abbracciare
una prospettiva induttiva, in linea con la Mater et Magistra di papa Glovannl XXIII che aveva
assunto il metodo dalla Gioventu Operaia Cattolica: «vedere, giudicare, aglre» . La Chiesa deve
«scrutare 1 segni dei tempi ed interpretarli alla luce del Vangelo» (GS 4,11) ". Infatti, la storia ¢ il
luogo teologico del dialogo: quello di Dio con I’essere umano e degli esseri umani fra di loro.
L’operare dell’uomo ¢ il risultato del dialogo con il Padre, reso possibile attraverso lo Spirito, che
opera in virtu dell’Incarnazione del Verbo nel cuore di ogni uomo di buona volonta. La moralita
personale si raggiunge attraverso il discernimento che tiene conto della finalita comunitaria del suo
agire nel mondo. In questo modo, il Concilio si distaccava dall’impianto unilateralmente
deduttivistico consolidatosi nella neoscolastica per lasciar posto all’istanza 1r}duttlva aprendo al
dialogo con le scienze umane sulle svariate questioni della morale intramondana .

Il grande cambiamento operato nella Teologia morale nel post concilio provoco
disorientamento in alcuni settori dei fedeli, per cui il magistero ufficiale recente dovette intervenire
per contestare le correnti soggettivistiche e relativistiche che si erano infiltrate, e per ribadire alcune
posizioni che erano piu chiare nella manualistica preconciliare, anche se formulate in modo
inadeguato. Questi interventi, anche se opportuni, hanno fornito 1’occasione per il ritorno di un
certo rigorismo morale che ¢ dilagato recentemente in ambienti clericali". Tn questo contesto
ecclesiale, quando papa Francesco critica il rigorismo e fa una proposta radicata nella tradizione
come quella del discernimento, tanti preti, abituati all’applicazione automatica di norme e precetti, e
1 laici a loro legati, rimangono sconvolti.

2. Che cosa e il discernimento
2.1. Il discernimento nella Sacra Scrittura

Anzitutto dobbiamo ricordare che il discernimento lo troviamo gia nell’Antico Testamento,
soprattutto nella letteratura sapienziale . a Paradigmatica ¢ la figura del giovane re Salomone, il
quale davanti alla manifestazione in sonno di YHWH che lo mette alla prova, deve fare una scelta
decisiva: chiede «un cuore in ascolto» che «sappia distinguere il bene dal male» [...] «per rendere
giustizian (1Re 3, 9) e ottiene «un cuore saggio e intelligente» (v.12) il che vuol dire maturo per
governare il suo popolo, attento al volere di Dio e alla vita del popolo. In questo modo, in un
contesto di preghiera, Salomone chiede e ottiene il dono della sapienza (1 Re 3, 4-15; cfr. Sap 9), ed
¢ ricordato per il suo avveduto gludlzlo circa il figlio delle due prostitute (1 Re 3,16-28) e per i suoi
tremila proverbi (1 Re 5,12- 13)

211 p. Joseph Cardijn fondo in Belgio, nel 1925 la «Jeunesse Ouvriére Chrétienne» (JOC) — che in Italia divento
Gioventu Operai Cristiana — e propose come metodo induttivo il «vedere, giudicare e agire», che san Giovanni XXIII
assunse in Mater et magistra (1961), 236.

13 Cftr. S. PriviTerA, Dall'esperienza alla morale. Il problema “esperienza” in Teologia Morale, EDI OFTES,
Palermo 1985, 19-50; Ip., Esperienza morale, in Nuovo Dizionario di Teologia Morale, pp. 349-354.

14 Sul discernimento nei testi del Concilio Vaticano II si veda: P. Cuiccort, Il Discernimento. Un ritorno
inaspettato?, Cittadella, Assisi 2009, pp. 21-110.

1> Soprattutto I’indizione dell’Enciclica Veritatis splendor (1993) di san Giovanni Paolo II ha provocato una
ondata verso posizioni nette come 1’individuazione dei cosiddetti «valori non negoziabili» che resero difficile il dialogo
in ambito civile e anche ecclesiale.

16 L. Mazzinr1, Apprendere a vivere: il tema del discernimento nella tradizione sapienziale di Israele, in
«Parola, Spirito e Vita», 71 (2015) 1, pp. 63- 77. Si veda pure il contributo dell’autore nel nostro volume.

17" C. Terminy, 1l sogno di Salomone e la Sapienza (1Re 3,4-15), in «Parole di Vita» 46 (2001) 4, 12; G. Dk CarLo,
Un cuore in ascolto, capace di discernere. Il sogno e la preghiera di Salomone (1Re 3,4-15), in «Parola, Spirito e Vitay,
71(2015) 1, pp. 21-38.



Ma il discernimento si sviluppa soprattutto nel Nuovo Testamento, con qualche riferimento
nei Vangeli (Lc 12,54-57: invito a giudicare da s¢€) e negli Atti (1,15-26: scelta di Mattia; 6,1-7:
scelta dei sette; 15,1-34: assemblea di Gerusalemme); in modo particolare viene affrontato negli
scritti di Paolo, dove troviamo il discernimento (dokzmazezn) (Rm 12,2; Fil 1,9-11), distinto dal
«discernimento degli spiriti» (didkrisis pneumaton) (1 Cor 12,10), anche se entrambi intimamente
collegati. Pure Giovanni esorta i cristiani a esaminare ogni manifestazione della vita religiosa:
«esaminate gli spiriti per conoscere se sono da Dio» (1 Gv 4,1). Paolo ebbe I’esperienza di
conversione che fu I’inizio di un cammino di sequela e imitazione di Cristo. Per Paolo il
discernimento ¢ una caratteristica originale e fondamentale della vita cristiana’ . Si basa
nell’inabitazione dello Spirito di Gesu nel credente, il quale viene trasformato dall’amore di Dio
versato nel suo cuore in un processo dinamico di trasformazione interiore che cambia la mentalita
mondana nella mentalita di Cristo. Il criterio demarcante ¢ infatti «il pensiero del Signore», ricevuto
per grazia dai cristiani: «ora noi abbiamo il pensiero di Cristo» (1 Cor 2,16), per cui la prima cosa
da discernere ¢ la mentalita:

Non conformatevi alla mentalita di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la vostra mente, per
poter discernere la volonta di Dio, cio che € buono, a lui gradito e perfetto (Rm 12,2).

Tuttavia non possiamo prendere la mentalita come qualcosa di meramente intellettuale, forse
frutto del nostro studio, delle nostre letture, oppure del nostro patrimonio culturale. La mentalita ¢ il
residuo di tutto cio che viviamo e accogliamo nel nostro cuore come valore.

Il discernimento si avvia dalla propria interiorita: «Esaminate voi stessi se siete nella fede,
mettetevi alla prova. O non riconoscete che Cristo abita in voi?» (2 Cor 13,5); «Ciascuno esamini se
stesso» (1 Cor 11,28); «Ciascuno esamini invece il suo operato» (Gal 6:4). L’oggetto del
discernimento non ¢ il bene in astratto, piuttosto il bene nella situazione concreta, il bene da farsi:
«Esaminate ogni cosa: ritenete cid che ¢ buono» (1 Tes 5,21); oppure il meglio, poiché il cristiano si
lascia guidare dallo Spirito dell’amore. Infatti, il criterio fondamentale del discernimento paolino ¢
I’amore (1 Cor 8,7-13; Rm 4,14-23); il dinamismo della carita ¢ quello della crescita nel bene in
tensione verso il meglio: «prego che la vostra carita cresca sempre piu in conoscenza € in pieno
discernimento, perché possiate distinguere cio che ¢ meglio» (Fi/ 1,9-10); cosi I’esortazione di
Paolo dopo I’elogio della carita: «Aspirate ai carismi piu grandi!» (1 Cor 12,31). Infatti, I’agdpeé del
cristiano & presentata come la via migliore, fondata sull’agapé che ¢ Dio stesso (1 Cor 12,31).
Inoltre, I’amore ¢ il criterio dlscrlmlnante dell’agire del cristiano verso la comunita, in modo
particolare i deboli (Rm 14,1-15 13) L’amore supera i comandamenti della 7ord e compie la
legge; ¢ all’interno dell’amore che 1 singoli comandamenti vengono ricollocati (Rm 13, 9-10).
Appunto, chi ama adempie la legge (Rm 13,8-10; Gal 5,14) poiché essa custodisce i valori
fondamentali. La carita, secondo Paolo, edifica il corpo ecclesiale: si tratta di vivere I’amore in tutte
le relazioni interpersonali e sociali a partire dalla comunita ecclesiale. Quindi, il discernimento non

8 Sorudlerv, in G. KirteL-G. Friepricu, Grande Lessico del Nuovo Testamento (ed. it. a cura di F.

Montagnini-G. Carpat -O. Soffritti), Vol. I1,1405.1414-1416. «Il sostantivo dokimos proviene dell’ambito profano dove
si usava per indicare che una moneta era autentica, per cui dokimos significa sperimentato, approvato, genuino, fidato,
attendibile e dokimdzein saggiare, sondare, esaminare, scrutare, provare criticamente e, quindi, purificare, autenticare,
valutare e considerare provato, valido, buono». Cfr. P. Scuiavong, [l discernimento. Teoria e prassi, San Paolo,
Cinisello Balsamo (MI) 2009, p. 47. L’autore rimanda allo studio: G. TerriEN, Le discernement dans les écrits
pauliniens, Gabalda, Paris 1973, pp. 139-149.

19 A. Barruro, Discernimento, in S. pE Fiores-T. Gorr1 (Epp.), Nuovo dizionario di spiritualita, Paoline, Roma
1982, 419-430 (421). Diakrinein significa «analizzare, criticare, vagliare, selezionare, separare, distinguere, mettere da
parte, scegliere, decidere». Cfr. P. ScHiavong, Il discernimento, cit., p. 47.

20 M. Marcato, Discernere il meglio nell’amore (Rm 12,2; Fil 1,9-11), in «Parola, Spirito e Vita», 71 (2015) 1,
109-122.

21'S. RoMaNELLo, 1l discernimento in riferimento al fratello dubbioso (1Cor 8,7-13; Rm 14,14-23), in «Parola,
Spirito e Vita», 71 (2015) 1, pp. 123-133.



rimane a livello intimista, riguarda anche i segni del tempo: «come mai non sapete capire questo
tempo?» (Lc 12:56), cio¢ la prospettiva escatologica dell’esistenza cristiana. Il discernimento versa
sul «da fare» che prende in considerazione la propria esperienza alla luce dello Spirito nezlla storia
personale e comunitaria. Infine, il discernimento ¢ la chiave della morale neotestamentaria .

Tommaso d’Aquino ha capito bene la centralita della carita e percio la colloca come I’anima
delle virtu: essa € 1213 fondamento di tutte, sia teologali che cardinali, ed ¢ cio che fa essere virtuoso
un comportamento . Ma la virtu propria del discernimento ¢ la prudenza, e questa va guidata dalla
carita nella ricerca di cio che € bene per sé e per gli altri coinvolti nell’agire della persona.

2.2. Il contributo di sant’Ignazio di Loyola

Sant’Ignazio di Loyola ha avuto un’esperienza di conversione all’eta di 26 anni.
Quell’esperienza fu I’inizio di un cammino di discernimento della volonta di Dio il cui frutto ¢ il
libro degli Esercizi spirituali, scritto per accompagnare altri a fare un’esperienza di conversione e di
ricerca della volonta di Dio, alla luce della contemplazione del mistero di Cristo nei misteri della
sua vita terrena.

Sant’Ignazio ¢ stato definito «contemplativo nell’azione», questo vuol dire che ha portato la
contemplazione, propria della vita monastica, all’interno della vita apostolica inserita nel mondo. In
questo modo, riprende da Origene la distinzione dei diversi spiriti (buono, cattivo e il proprio) e la
caratterizzazione degli stati dell’anima in consolazione e desolazione. Da Cassiano riprende la
distinzione paolina della concupiscenza della carne e quella dello spirito, e la ricerca dell’equilibrio
interiore frutto della lotta contro la prima, e anche 1’atteggiamento da ricercare negli esercizi
s irituali, I’«indifferenza» di fronte a cio che Dio puo chiedere alla persona che cerca la sua volonta

. Infatti, gli Esercizi spirituali sono per «cercare e trovare la volonta di Dio», per cui Ignazio
coltiva la discretio, che nomina «discreta caritas» , mettendo in evidenza la vera natura del
discernimento che va guidato dall’amore di Dio e dall’amore del prossimo.

Per Ignazio il discernimento consiste nel leggere e interpretare la propria storia alla luce del
rapporto con Dio in Gesu Cristo: parte dall’essere convinto dell’agire di Dio nella storia di ognuno e
dalla responsabilita personale al riguardo. Infatti, nel presentare gli Esercizi spirituali nelle
annotazioni introduttorie si riferisce alla persona che «fa» gli esercizi in rapporto a chi «da» gli
esercizi, senza adoperare la parola «direttore», perché ¢ lo Spirito Santo a guidare ’esercitante. Il
ruolo dell’accompagnatore ¢ molto importante, ¢ la componente ecclesiale gia presente dall’inizio
dell’esperienza spirituale, ma rimane comunque sussidiario, per cui: «stando in mezzo come una
bilancia, lasci immediatamente operare il Creatore con la creatura e la creatura con il suo Creatore e
Signore» %

Come «opera» il Creatore nella creatura? Dio si comunica in diversi modi «alla sua anima
beata», soprattutto attraverso «movimenti interiori» che coinvolgono tutta la struttura della
personalitd, ma soprattutto le sue dimensioni intellettiva e affettiva in un’unita organica. Infatti, un
primo passo del discernimento ¢ quello di conoscere se stessi, conoscere i1 propri pensieri € i propri
affetti, la loro origine e dove si protendono. Di fronte alla complessita enorme dell’ 1nter10r1ta umana
e della realta in cui si svolge la vita, sant’Ignazio fornisce criteri chiari per «discernere»” . Anzitutto
si tratta di accorgersi — in mezzo agli eventi esteriori —, per capire il senso della nostra vita.

22 E la conclusione dello studio di G. TerrIEN, Le discernement dans les écrits pauliniens, cit., pp. 303-306.

2 Tommaso b’ AqQumvo, S. Th., II-11, q.23, aa.7-8.

% S. ARzUBIALDE, Discretio, cit., pp. 635-636.

B 1. IeLesias, Discreta caritas, in J. Garcia be Castro (DIR.), Diccionario de espiritualidad ignaciana, 616-623.

26 S, IeNazio b1 LovoLa, Esercizi spirituali, Annotazione 15,5-6.

2" Dal latino «discérnere» che vuol dire, tra D’altro: «conoscere, comprendere, differenziare, distinguere,
giudicare [...]». Cfr. F. PaLazzini, Novissimo Dizionario della lingua italiana, Milano 19392, p. 375.



Accorgersi vuol dire rendersi consapevoli del senso del nostro vivere insieme, per capire le
problematiche in cui siamo immersi e 1 fini che vogliamo raggiungere di fronte alle diverse e
talvolta contrastanti possibilita di vie che si offrono alla nostra decisione. Gli esercizi spirituali sono
infatti una scuola di liberta di fronte ai pericoli di autoinganno che lo spirito del male suggerisce
all’anima che si trova al crocevia: lasciarsi condurre dallo Spirito di Gesu, oppure abbandonarsi alle
suggestioni del male presenti nel suo cuore. Percio gli esercizi spirituali sono anche un cammino di
liberazione dal peccato e dalla peccaminosita che si annida nel cuore umano e si cristallizza nelle
strutture di convivenza, impedendo I’autorealizzazione personale e la comunione delle persone. Lo
stile di sant’Ignazio s’imposta a partire dalla lotta paolina della carne contro lo spirito, presentata
nella Lettera ai Romani al cap. 8, e percorre tutto il processo degli esercizi spirituali, indicando in
ognuna delle quattro settimane o periodizg, 1 possibili autoinganni che potrebbero impedire o
logorare un cammino di crescita nell’amicizia con il Signore e d’impegno per il suo Regno in questa
terra.

Ma la conoscenza di s¢ va inserita nella conoscenza di Gesu, un’idea anche paolina che
Ignazio fa chiedere come grazia durante la “seconda settimana”, la via illuminativa dove
I’esercitante ¢ condotto a prendere la decisione di vita nella contemplazione dei misteri della vita di
Gesu. Tale conoscenza incomincia gia nella prima settimana, quella dedicata alla meditazione dei
peccati, che non si possono riconoscere se non in un ambiente di conversione motivata dalla
misericordia del Padre rivelata in suo Figlio. Quindi, dopo aver presentato Gesu come «Principio e
fondamento» (Es. 23) della vita, e il suo scopo nel suo riconoscimento riconoscente, nella via
«purgativa» della «prima settimana» & gia presente 1’orizzonte dell’infinita misericordia divina. E
questa misericordia che motiva la conversione e prepara I’anima ad ascoltare la voce della chiamata
all’imitazione e alla sequela nella seconda settimana, dove si avvia il discernimento della propria
vocazione.

In tutto questo processo la via affettiva ¢ costantemente motivata dall’immaginazione attivata
nella contemplazione dei misteri della vita di Cristo. Infatti, ¢ opportuno citare 1’esordio
dell’Enciclica Deus caritas est: «All’inizio dell'essere cristiano non c¢'¢ una decisione etica o una
grande idea, bensi l'incontro con un avvenimento, con una Persona, che da alla vita un nuovo
orizzonte e con cio la direzione decisiva» (DCE, 1) . La vita cristiana non si basa sulla discussione
delle idee, anche se ci0 va fatto, ma sull’esperienza di essere stato gratuitamente amato.

3. Il processo del discernimento
3.1.  Discernere [’autenticita dell esperienza di Dio

La prima cosa da discernere ¢, appunto, 1’autenticita dell’esperienza di Dio, che quando ¢ vera
produce nell’anima i frutti dello Spirito: «[...] amore, gioia, pace [...]» (Gal 5,22). Secondo Paolo,
infatti, ’amore autentico va accompagnato dalla gioia e dalla pace, sentimenti che per Ignazio sono
entrambi anche le caratteristiche dell’autentica vita cristiana. Infatti, la gioia ¢ il primo frutto della
carita di colui che si scopre amato da Dio e che trova nell’amore del prossimo la realizzazione della

8 Sant’Ignazio struttura gli Esercizi spirituali in quattro tappe chiamate da Lui «settimane» poiché hanno una
scansione simile all’interno del mese: «la prima riguarda [...] i peccati; la seconda, la vita di Cristo nostro signore fino
al giorno delle Palme incluso; 3. La terza, la passione di Cristo [...]; la quarta, la risurrezione e ascensione [...]». Cfr.
Es. 4.

¥ Da questo incontro con Gesu Cristo nella fede, scaturisce 1’opzione fondamentale del cristiano, la quale si
rende nell’agire concreto personale, tra cui 1’opzione di vita e le scelte preferenziali. A questo riguardo, I’Enciclica
Veritatis splendor di san Giovanni Paolo II al n. 66, ribadisce: «Non c'¢ dubbio che la dottrina morale cristiana, nelle
sue stesse radici bibliche, riconosce la specifica importanza di una scelta fondamentale che qualifica la vita morale e che
impegna la liberta a livello radicale di fronte a Dio. Si tratta della scelta della fede, dell'obbedienza della fede (cf Rm
16,26), “con la quale I'nvomo si abbandona tutto a Dio liberamente, prestando ‘il pieno ossequio dell'intelletto e della
volonta’ (DV, 5)”».



8

propria liberta™. Questa va colta dalla contemplazione dei misteri della vita di Cristo, non in modo
passivo, ma, piuttosto, attivo, confrontando la Parola di Dio con la propria vita per capire come sara
la nostra risposta alla chiamata alla sequela. Se accogliamo questa chiamata in totale dedizione,
essendo cioe, disponibili a portare la croce e morire con Lui nella «terza settimanay, essa portera i
frutti della consolazione che si chiedono nella «quarta settimana», nella contemplazione della
Risurrezione.

3.1.1. La conversione come cambiamento dell immagine di Dio

Siccome la conversione avviene all’interno del rapporto con Dio, o almeno ¢ indirizzata ad
esso, appartiene al processo della medesima fede. La prima cosa che conta ¢ appunto, il
cambiamento dell’immagine di Dio, un cambiamento progressivo che rende possibile la

trasformazione dell’uomo stesso nei suoi rapporti fondamentali.

Nei Vangeli troviamo un continuo rivelarsi di Gesu nelle sue opere, e parole come Figlio di
Dio e Figlio dell’'Uomo, mentre i discepoli si aspettavano un messia politico, liberatore
dall’oppressione romana, oppure un maestro della «Tord» o un taumaturgo. Infatti, tutta la
narrazione dei Vangeli mette in rilievo la mancata comprensione dei discepoli riguardo al loro
Maestro fino al momento della risurrezione e 1’invio dello Spirito. In fondo, ognuno tende a ridurre
il mistero di Dio al proprio orizzonte e al proprio interesse. Per sant’Ignazio, «Deus semper maior»,
cioe, il vero Dio ¢ sempre una novita per I’'uomo che deve arrendersi al suo mistero, «convertirsi»
appunto, riconoscere il vero Dio non nella propria pretesa di dominarlo, controllarlo, ma piuttosto
riconoscersi «sopraffatto dal suo mistero». Gesu rivela Dio come Padre: «Chi ha visto me ha visto il
Padre» (Gv 14,9) e la sua volonta: «Anche chi crede in me, compira le opere che io compio e ne
fara di piu grandi» (Gv 14,12).

3.1.2. Cambiamento dell’immagine dell 'uomo

Quindi, dall’immagine di Dio Padre scaturisce I’immagine dell’'uvomo in grado di rendersi
fratello, prossimo, atto a compiere responsabilmente la volonta di Dio e raggiungere la sua pienezza
ad immagine del Figlio per mezzo dell’azione dello Spirito. La fede, in quanto affidamento totale a
Dio, ¢ un rovesciamento della sua pretesa di autosalvezza, sia attraverso la propria saggezza (come
vengono caratterizzati i greci), sia attraverso le opere, come nel caso dei giudei (Rm 1-2). Non che
non siano rilevanti per la vita dell’'uomo, soltanto che esse trovano origine e compimento soltanto in
Dio (Fp 4,13). Tutti 1 principali temi della morale biblica trovano il loro luogo nella dinamica di
fede e conversione: il perdono, I’amore del prossimo e particolarmente dei nemici. La scoperta del
Dio vivo e vero (Gv 4) rende possibile una vita nella verita e nell’amore (1 Gv 4,7-21).

3.2.  Discernere la propria vocazione: [’opzione di vita

La categoria «opzione di Vita>>31, coniata nella morale postconciliare, si riferisce a quella
dimensione istituzionale che la tradizione conosce nel matrimonio, la vita consacrata o il
sacerdozio, ma che oggi puod avere altre forme in cui s’impegna la liberta in una risposta che
coinvolge tutta la persona per I’intero arco della propria vita. Lo stato di vita indica un certo ideale
di vita sensato in cui la persona sceglie liberamente un canale di realizzazione personale non in
modo solipsista ma relazionale. La scelta dello stato di vita € un profondo esercizio di liberta con un

30 Si comprende I’importanza che papa Francesco ha voluto dare alla gioia frutto dello Spirito, includendola nel
titolo dei suoi principali documenti magisteriali: Evangelii gaudium, Laudato si’, Amoris laetitia.

3! K. DeMMER, Fondamenti di etica teologica, Cittadella, Assisi 2004, pp. 328-337; A. NELLo Fica, Teorema de la
Opcion Fundamental. Bases para su adecuada utilizacion en teologia moral. Editrice Pontificia Universita Gregoriana,
Roma 1995, pp. 291-292; P. RupELLl, Matrimonio come scelta di vita. Opzione, vocazione, sacramento, Editrice
Pontificia Universita Gregoriana, Roma 2004, pp. 150-231.



ampio contenuto simbolico. La persona si esprime integralmente nello stato di vita che ha scelto e
per questo impiega tutte le sue energie vitali per portare avanti un determinato progetto di vita che
ha la sua correlativa espressione pubblica e sociale. Come ogni decisione, richiede un discernimento
personale, ma presupponendo un impegno per la vita, il discernimento apportera un tempo piu
prolungato e una dedicazione maggiore di quello di una decisione puntuale. Richiede un impegno
maggiore nella preghiera e nella ricerca di qualcuno che aiuti ad oggettivare i propri movimenti
interiori ed esperienze spirituali che si presentano da segni della volonta di Dio colti nella preghiera
e nell’esperienza quotidiana di rapporto interpersonale e sociale. La scelta di vita evidenzia la
capacita umana di proiettarsi nel tempo e di assumere impegni stabili per la vita, come aspetti
costitutivi della vita morale e dell’identita personale frutto della relazionalita vissuta e degli
impegni lavorativi-professionisti. Tale opzione permette di creare lo spazio istituzionale dei rapporti
interpersonali, necessario per la crescita e la salvaguardia di beni e valori fondamentali della vita
associata.

Anche se la decisione di vita si realizza in un momento puntuale dell’esistenza, ha pure la
caratteristica di essere una meta cui si tende durante tutta la vita, un compito fondamentale su cui si
organizzano 1 diversi ambiti ed attivita della vita personale, un asse configurante dell’esistenza che
I’accompagna in tutte ed in ciascuna delle azioni (estensione) e verso la realizzazione piena di una
vita felice (profondita), malgrado i fallimenti e le disillusioni che possono accompagnarla.

3.2.1. Componente ecclesiale

Una volta fatta questa opzione negli esercizi spirituali, sant’Ignazio torna alla componente
ecclesiale: raccomanda di avere la «conferma ecclesiale» sotto la figura di chi ¢ investito
dall’autorita che comporta un carisma. Qui si percepisce pure I’influsso paolino nella concezione
ecclesiale dei diversi carismi che costituiscono il corpo e contribuiscono alla sua crescita (Rm 12,
4-8; Ef 4,11; 1 Cor 12,1-30). Infatti, ogni carisma ¢ opera dello Spirito ed ¢ per il servizio della
comunita, percio chi ha il carisma dell’autorita ha il compito di riconoscere 1’agire dello Spirito in
quel particolare carisma e di autorizzarlo, nel senso di promuoverlo, di sostenerlo perché possa
crescere e fruttificare all’interno della comunita, fornendo i mezzi adatti e necessari per compiere il
Suo SCopo.

3.3. Il riconoscimento dei valori

Passando a un livello piu concreto dell’agire morale, troviamo la figura del valore, che indica
la capacita umana di valutare la realtad percepita nella concretezza dei beni che si presentano alla
scelta della propria liberta. Infatti, la valutazione di un qualche bene € un primo passo nell’esercizio
della liberta che mi rende responsabile di cid che sono in grado di scegliere. In questo primo passo,
prendo atto di essere davanti ad una cosa che riconosco come valore-bene per me e forse anche per
gli altri. La mera conoscenza teorica del valore-bene non basta, bisogna, appunto, sperimentare la
scelta per conoscerlo. Senza 1’esperienza concreta del suo riconoscimento storico culturale e la sua
attuazione, non potra essere pienamente conosciuto. Il suo riconoscimento avviene nella coscienza.
Infatti, la parola coscienza (cum alio scientia) fa riferimento a una consapevolezza inseparabile
dall’uomo e che lo rende capace di agire moralmente. Si tratta di una prima caratterizzazione del
valore in quanto bene: ogni attivita professionale va remunerata; talvolta si presenta la possibilita di
scegliere un lavoro per la quantita di stipendio, oppure per le possibilita di apprendimento o
progresso nella conoscenza o nella relazionalita interpersonale.

Ma il riconoscimento ¢ frutto dell’esperienza di s¢, in quanto soggetto autocosciente, libero e
responsabile, e rimanda all’esperienza di un altro che chiede di essere anche lui/lei riconosciuto/a
come soggetto umano, non soltanto a livello generale oppure «astratto», ma a livello «pratico», cioe
nell’agire concreto. Quindi, I’esperienza che fa la coscienza morale € un’esperienza intersoggettiva,



10

che giunge a riconoscere 1’oggettivita del valore umano attraverso I’agire che comporta
un’intenzionalitd ¢ una responsabilita. E all’interno del rapporto interpersonale che troviamo una
seconda caratterizzazione del valore in quanto qualita dell’azione: un agire onesto o disonesto, la
fedelta all’interno del rapporto coniugale, o la giustizia nei rapporti sociali.

Quindi, D’oggettivita del valore non puod essere colta che all’interno di un rapporto
intersoggettivo. Il valore-bene viene apprezzato all’interno della relazionalitd intersoggettiva
nell’orizzonte della comunita che ospita ogni rapporto intersoggettivo ed ¢ frutto di esso. E secondo
questa logica che la dottrina sociale della Chiesa ritiene la proprieta privata come valore
non—assoluto, anzi, con le parole di san Giovanni Paolo II, un bene su cui pesa un’ipoteca, per dire
che ogni valore materiale va collocato all’interno della relazionalita, alla luce del valore-persona e
della relazione intersoggettiva e comunitaria’ .

3.3.1 Le nostre scelte

Ogni nostra scelta esprime un desiderio, che non si riferisce soltanto al valore oggetto della
scelta, ma a un orizzonte di significato in cui il valore-bene scelto si colloca. Ed ¢ cosi che il
desiderio-aspirazione a una vita riuscita si attua nel conseguimento del valore-bene oppure
nell’attuazione del valore-qualita dell’azione in cui la persona stessa si esprime ed esprime il suo
desiderio di essere.

3.3.2. Le scelte preferenziali

Ogni scelta indica una preferenza, si preferisce un valore al posto di un altro. E cosi si
scelgono beni, comportamenti, persone, stili di vita. Il linguaggio del valore indica «apprezzarey,
che nel verbo greco doxdlewv (discernere) significa «esaminare», «provarey, «saggiarey». Sono tre
parole diverse ma imparentate. Esaminare ¢ un’attivita piu intellettuale e meno implicativa. Provare,
invece, insieme a saggiare, coinvolge il soggetto nella sua totalita. Implica fare un’esperienza. Si
provano e saggiano i cibi, le bevande. Siamo in un contesto piu vicino alla carne che allo spirito.
Ma, siccome [’essere umano ¢ corporeo-spirituale, ogni attivita corporea ha una risonanza
spirituale. Per questo la tradizione monastica nel dover esprimere 1’esperienza spirituale, adopero il
linglslsaggio dei sensi, in continuazione con la Sacra Scrittura: «Chi ci fara gustare il bene?» (Sal
4,7)".

Per Aristotele, 1’etica ¢ principalmente una scienza induttiva, e il bene si coglie in un certo
tipo di «percezione>>34. Tommaso d’Aquino parla dell’istinto della fede, il quale ci guida nelle nostre
scelte particolari35. Percid possiamo domandarci: quali sono le nostre preferenze? Quali sono i
valori che prendono il sopravvento nelle nostre scelte quotidiane?

In questo modo arriviamo ad un’altra categoria coniata dalla morale postconciliare e assunta
dal Magistero:

3.4.  L’opzione preferenziale dei valori

Secondo I’etica della virtu la ripetizione degli atti consapevoli e liberi (morali) genera 1’abito.
In ogni atto morale la persona sceglie un valore ed ha un’esperienza di esso nella sua pratica. Il
risultato della reiterazione consapevole e libera di quel valore genera 1’atteggiamento verso il valore

32 Grovannt Paovo 11, Let. Enc. Sollicitudo rei socialis, 42.

33 Diadoco di Fotica (V secolo) e san Gregorio Magno (VI secolo) hanno paragonato il discernimento con la
capacita gustativa della lingua per assaporare il gusto dei cibi. Cfr. G. JEANGUENIN, Discernere: Pensare e agire secondo
Dio, cit., pp. 52-53.

3 ARISTOTELE, Eth. Nic. 1143a35-1143b5; 1142a25-30.

3 Tommaso D’AquiNo, S. Th., II-11 q. 1, a. 4, ad 3. Cfr. ivi II-11, q. 2, a. 3, ad 2.



11

scelto ed esperito. In questo senso, si dice che si ha una preferenza per quel valore. Sebbene ogni
opzione o decisione sia preferenziale in quanto si sceglie cio che si preferisce, 'uso del termine
preferenziale in tale contesto indica un quadro assiologico all’interno del quale si realizzeranno tutte
le opzioni e decisioni categoriali. L’opzione preferenziale dei valori, essendo frutto dell’esperienza
morale della persona, comprende quella rosa di valori per i quali si opta di preferenza dopo averli
scelti e attuati, e nella misura in cui si attuano si approfondisce la scelta, li si collocano nella propria
scala gerarchica, scala di preferenza meditata alla luce della propria esperienza. Trattandosi di un
quadro assiologico, si capisce che il suo stato ¢ di permanente ridimensionamento,
approfondimento, mai del tutto esaurito, in costante confronto con 1’esperienza morale e il cammino
di conversione personali. L’opzione preferenziale dei valori si riferisce a quei valori che
configurano la mentalitda morale personale ed esprimono 1’orizzonte di senso che si vuole arrivare a
realizzare, per cui saranno la guida nel comportamento concreto personale. E’ da questo universo di
valori che si pone nell’esperienza stessa, che la persona affronta le sfide della sua esistenza,
configurando uno stile di vita proprio.

34.1. L’ opzione preferenziale per i poveri36

Parlare di opzione preferenziale per i poveri ¢ la conseguenza di un modo di comprendere la
vita cristiana in quanto esperienza allo stesso tempo spirituale e morale. Infatti, la messa in pratica
dell’opzione preferenziale per i poveri diventa un test di autenticita sia della spiritualita che della
moralita cristiana basata sull’Incarnazione del Figlio di Dio nella nostra storia. La fede in Dio per il
cristiano ¢ la fede nel suo Figlio fattosi povero per noi, indicando in questo modo la via
dell’autocompimento nella rinuncia e nella donazione. Questo significa uscire dalle nostre sicurezze
per accogliere Dio che viene a noi nel fratello, in modo particolare nel povero. Siamo chiamati,
quindi, a considerare 1 poveri non come oggetti ma come persone, € percio ad avere un rapporto di
amicizia con loro, il che significa prenderli sul serio, non strumentalizzarli in un rapporto
paternalistico-assistenziale (EG 204) che li mantenga nella loro dipendenza. Pertanto, non ¢ la loro
qualita morale ad attirare la nostra attenzione, quanto la loro oggettiva situazione di svantaggio, per
cui l’irruzione del povero nelle nostre vite ¢ un dato che non possiamo negare nei nostri
discernimenti personali e comunitari, sociali. Cosi, la causa in favore degli oppressi condurra
concretamente a un modo di comprendere 1’esistenza, a una decisione di sobrietd personale,
generera una determinata gestione del lavoro, dell’impegno politico, dell’organizzazione del tempo
libero e del lavoro, esperienze di solidarieta e volontariato, includendo la spiritualita personale.
Anzi, non soltanto ¢ indirizzata a chi ¢ carente dei beni materiali, ma a qualsiasi persona carente
non soltanto di beni, ma anche di qualita o competenze che la rendono oggettivamente piu
svantaggiata in confronto agli altri. La logica evangelica da tener sempre presente ¢ di privilegiare
chi ¢ ultimo nelle scelte concrete siano esse personali o comunitarie.

3.4.2. Rapporto fra opzione preferenziale dei valori e opzione di vita

L’opzione preferenziale per un ventaglio di valori comunica all’opzione vitale uno stile
personale in accordo con i valori preferenziali (dimensione creativa) per mezzo dei quali la persona
interpreta il senso della sua vita personale. Questa «opzione o scelta di vita» va capita nell’orizzonte
del Regno, per cui i suoi valori sono la guida di uno stile che cerca d’incarnarsi nel quotidiano.
L’opzione di vita struttura la nostra moralitd personale con determinate caratteristiche che la
conformano. L’elemento distintivo € essere un’opzione per la vita, percio richiede, di per sé, la virtu

3¢ Cfr. H.M. YARez, L opzione preferenziale per i poveri, in Ip., Evangelii gaudium: il testo ci interroga. Chiavi
di lettura, testimonianze e prospettive, GBPress, Roma 2014, pp. 249-260; Ib., Il povero in Evangelii gaudium: nuove
possibilita d’inclusione?, in F. FeLice-G. Tawant (Epp.), “Poveri e ricchi”. La sfida: istituzionalizzare l’inclusione
sociale, LAS-Fondazione Roma, Citta del Vaticano 2015, pp. 125-151.



12

della fedelta. Ogni scelta implica una rinuncia, uno stile di vita forgiato dall’opzione preferenziale
dei valori e dall’opzione di vita (istituzionale), che si manifesta nel comportamento personale, ossia,
negli atti consapevoli e liberi, per mezzo dei quali ci realizziamo come persone, ratificando e
approfondendo 1’opzione preferenziale e 1’opzione di vita, in definitiva, I’opzione fondamentale per
Cristo. La rinuncia non sara I’obiettivo primario della vita morale, ma indica il bisogno di una
ascesi per poter raggiungere le mete che la persona si ¢ prefissata personalmente e pubblicamente,
impegnando e implicando anche altri.

Quindi, la scelta di vita non soltanto ¢ oggetto di discernimento, ma anche criterio di
discernimento per tutte le scelte dove si attua la nostra fedelta al progetto di vita che scaturisce dalla
vocazione alla quale il Signore Risorto ci ha chiamati. Infatti, la vita cristiana tutta ¢ un continuo
ricercare la volonta di Dio ad ogni livello della vita morale, scaturita dall’opzione fondamentale per
il Cristo risorto e attuata nell’opzione preferenziale per i1 valori del Regno, e nella scelta di vita -

matrimoniale o di consacrazione nella vita religiosa o sacerdotale — , in cui si scopre la
chiamata di Dio ad uno stato di vita liberamente assunto e portato avanti attraverso un impegno
irrevocabile.

3.5.  Criteri di discernimento morale
. . .37
3.5.1. Gerarchia ed urgenza dei valori

Nella decisione morale, ci sono alcuni criteri di discernimento scaturiti dalla natura stessa dei
valori su cui versa la decisione. Secondo la teoria dei valori, in quanto beni essi sono
gerarchizzabili, cio€, 1 valori-beni si rapportano tra di loro secondo la loro importanza in relazione
alla loro capacita di permettere la compiutezza dell’essere umano attraverso la loro scelta e
attuazione. Essendo 1’essere umano un essere spirituale-corporeo, ci sono valori che appagano le
necessita materiali, valori che appagano le necessita spirituali, e i valori nei quali il «corporeo» e lo
«spirituale» entrano in relazione: sappiamo bene che queste due dimensioni non sono separabili
nell’uomo, anche se occorre distinguerle. Per esempio, quando mangiamo, lo facciamo anzitutto per
nutrirci, ma spesso lo facciamo, al contempo, «umanamente», cio¢, condividiamo la mensa con i
nostri cari, € comunicando con essi, condividiamo anche la nostra vita. Contemporaneamente alla
condivisione del cibo compiamo cosi il valore della comunicazione umana attraverso il quale si
costruisce la comunione. Ovviamente, il valore nutrimento sara inferiore al valore comunicazione
umana, amicizia, ecc. Ma d’altra parte, 1’amicizia si costruisce nella condivisione; non basta la
comunicazione verbale, occorre anche la condivisione dei beni per arrivare a un autentico rapporto
di amicizia, soprattutto quando I’altro si trova in una situazione di bisogno. Secondo il criterio di
gerarchia, ci sono valori pit 0 meno importanti, € (entro certi limiti) ognuno ¢ tenuto a costruire la
propria gerarchia di valori (opzione preferenziale), seguendo la propria ed unica chiamata alla
santitd. Questa gerarchia guidera normalmente il nostro agire verso la compiutezza e il fiorire delle
virtu personali, quale figlio e figlia di Dio.

Tuttavia, a causa della creaturalitd (limitatezza) dell’'uomo, non sempre ¢ possibile agire
secondo il criterio di gerarchia. I valori vengono percepiti anche e contemporaneamente secondo la
loro urgenza. Abbiamo fatto riferimento al valore «nutrimento», il quale si presenta come il valore
meno importante, quindi sacrificabile per quelli pii importanti (es.: il digiuno per causa di un
motivo di pieta o di giustizia). Ma puo darsi, in casi eccezionali, che il valore nutrimento diventi il
piu urgente in una situazione concreta, e quindi, il soggetto agente sia costretto ad attuarlo

37 S. BastiaNeL, Teologia morale fondamentale. Moralita personale, Ethos, Etica cristiana, PUG, Roma 2005,
pp. 158-160; D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL, Le vie del bene. Oggettivita, storicita, intersoggettivita, Il Pozzo di Giacobbe,
Trapani 2010, pp. 122-126.



13

posticipando valori piu importanti a causa delle circostanze. Percido — anche se nella gerarchia di
valori di un missionario il valore della trasmissione della fede ¢ ritenuto il piu alto — quando egli si
trova in un posto dove 1 suoi interlocutori sono affamati, allora bisogna nutrirli per quanto possibile,
rimandando la predicazione del Vangelo ad un’altra, e migliore, opportunita. Il fatto di esaudire un
valore piu urgente ma meno importante, rimandandone uno pit importante, non comporta di per s¢
un disprezzo del valore piu alto nella gerarchia dei valori. Piuttosto, la comprensione del valore piu
alto comporta la comprensione della sua relazionalitd con i valori inferiori, in modo tale da far
comprendere la necessita di mettere in atto i1 valori inferiori come parte integrante del valore
superiore.

In altre parole, il missionario dovra dare da mangiare, nella misura del possibile, non soltanto
per (poi) evangelizzare, ma piuttosto a causa del valore della fede, che include il valore della carita,
il dare da mangiare all’affamato. Occorre dare da mangiare non in modo strumentale («captatio
benevolentiae»), ma a causa del valore superiore (la fede nel Dio buono e misericordioso che si
vuole tramettere), che richiede comunque il valore della carita nel dare da mangiare a chi ¢ affamato
(senza la quale, con i fatti, il missionario «predica» un dio non tanto buono). In questo senso, il dare
da mangiare ¢ gia, in un certo qual senso, evangelizzare; e non dare da mangiare, potendo farlo e
avendo la pretesa di evangelizzare comunque, renderebbe sterile la stessa evangelizzazione.

Questo esempio ci aiuta a pensare serenamente il rapporto tra valori, il quale va collocato pure
all’interno della vita coniugale e familiare, dove i valori si trovano in intimo rapporto tra di essi,
hanno una gerarchia loro propria la quale non sempre ¢ possibile seguire, tante volto occorre agire
secondo il criterio di urgenza per salvaguardare beni e valori fondamentali.

3.5.2. 1l male minore (HV 14) ovvero il bene possibile (AL 308; EG 44)

La tradizione morale riconosceva che una persona si potesse trovare in una situazione in cui
comunque agisse causerebbe un male e non potesse esigr%ersi dall’agire (comporterebbe un male
maggiore), doveva scegliere giustamente il male minore , il quale non sarebbe propriamente un
male morale in quanto viene scelto costretto dalle circostanze, quindi, non in piena liberta. Infatti, la
figura del male minore indica una situazione in cui non ¢ possibile attuare il bene, esistono soltanto
due possibilita e non resta che scegliere tra due mali (quindi, non esiste una «terza» possibilita). Nel
caso in cui il soggetto scegliesse il male minore non peccherebbe, poiché non ¢ un male
propriamente scelto, ¢ costretto a compierlo non potendo fare altro se non un male maggiore. La
scelta del male minore indica di per sé il non volere il male in nessun modo, si tratta di un male
«fisicon. Chi invece intendesse attuare il male, normalmente cercherebbe di produrre il male
maggiore: si pensi a chi si lascia trasportare dall’odio verso qualcuno, non si accontenta di causargli
un piccolo male, cerchera piuttosto di causargli il maggior male. Nel caso del male minore, la
persona che si trova in tale situazione non vuole assolutamente il male, ma ¢ costretta a «scegliere»
cio che € meno grave poiché la situazione concreta in cui si trova non rende possibile il bene.

Queste figure della tradizione morale aiutano a capire I’impossibilita di un agire interamente
«puro» senza nessuna traccia di male o imperfezione mentre 1’essere umano si trova in situazione di
«viator» e nella lotta quotidiana tra la grazia e il peccato, per cui egli € tenuto a cercare sempre il
maggior bene concretamente possibile (Bastianel).

Ma oggi abbiamo bisogno di rinnovare il nostro linguaggio morale per poter essere meglio
capiti. Parlare di una situazione non corrispondente con lo standard che propone una norma, ma che
¢ cio che la persona puo realizzare come espressione della sua ricerca di bene, come un «male»
anche se minore, risulta incomprensibile e puod anche offendere a chi ci si trova. Infatti, queste

3% L. BENDER, «Minor male», in F. RoBerTI-P. PaLazzINI, Dizionario di Teologia Morale, Studium, Roma 1955,
903.



14

figure della tradizione morale aiutano a capire I’impossibilita di un agire interamente «puro» senza
nessuna traccia di male o imperfezione mentre 1’essere umano si trova in situazione di «viator» e
nella lotta quotidiana tra la grazia e il peccato.

Amoris laetitia adopera una formulazione migliore, quella del «bene possibile»”. Appunto,
come chiamare «male minore» una unione tra persone divorziate che hanno trovato nella nuova
unione un vero amore che ha dato generosi frutti in una prole che li ha portati a superare una
situazione di mancanza di autostima, di solitudine, di confusione, per trovarsi in un nuovo cammino
che li conduce alla felicita e li fa vivere con generosita I’amore coniugale e familiare? Talvolta non
¢ in queste circostanze dove le persone riscoprono la loro fede in Gesu Cristo e vivono una
autentica conversione?

Gia 1 due sinodi riconoscevano che anche in queste situazioni poteva essere presente la grazia
dando frutti, 1 quali meritano di essere riconosciuti analogamente ai «semina verbi» e, pertanto,
terreno atto per la semina della parola di Dio". Conosciamo molti di questi matrimoni che
partecipano attivamente nella vita della comunita, che educano cristianamente i figli e che
sviluppano la loro attivita professionale, lavorativa, con onesta, responsabilita e generosita.

Il «bene possibile» ¢ quel che nella concreta situazione Dio chiede alle persone, non ¢ una
misura universale (AL 304), ma personale, radicata nel rapporto personale con il Signore, e oggetto
di discernimento quotidiano illuminato dalla Parola del Signore.

3.5.3. La legge della gradualitd“ (FC, 34; AL 295)

Nell’adoperare il concetto di «legge della gradualita», san Giovanni Paolo II intendeva
andare incontro alle difficolta del mettere in pratica le norme, in modo particolare quelle dello stato
coniugale ribadite nell’enciclica Humanae vitae. Nella Familiaris consortio (n.34) si fa una chiara
distinzione tra «legge della gradualita» e «gradualita della legge». La «legge della gradualita» ¢ una
categoria consona alla natura della norma stessa nell’indicare la rilevanza etica di un valore, il che
presuppone impiego di tempo ed esperienza etica per arrivare alla comprensione profonda e
all’adesione totale. Non di rado si presentano difficolta nella comprensione di un valore causate
dalle circostanze storiche e culturali, oppure difficolta nell’adempiere la norma che custodisce un
determinato valore. Il richiamo alla «legge della gradualita» si innesta nel processo pedagogico
della stessa norma che si intende trasmettere. Il rispetto delle tappe dello sviluppo morale, della
crescita personale graduale nel prendere atto della debolezza umana, sempre accompagnata dalla
misericordia divina in un processo di conversione continua attraverso 1’integrazione progressiva del
valore e della norma, si protende verso I’impegno totale e ’adempimento pieno, rispettando pero la
dinamica processuale propria della comprensione e dell’adempimento della norma. Papa Francesco
in Amoris laetitia al n. 295 riconosce «una gradualita nell’esercizio prudenziale degli atti liberi in
soggetti che non sono in condizione di comprendere, di apprezzare o di praticare pienamente le
esigenze oggettive della legge».

¥ Anche se gia Sergio Bastianel parlava del «bene concretamente possibile ». Cfr. Teologia morale
fondamentale. Moralita personale, Ethos, Etica cristiana (Quinta ristampa), PUG, Roma 2005; D. ABIGNENTE-S.
BasTIANEL, Le vie del bene. Oggettivita, storicita, intersoggettivita, 11 pozzo di Giacobbe, Trapani 2009, pp. 119-122.

4 Relatio Synodi 2014, 25 (AL 291); Relatio Synodi 2014, 41.43 (AL 292); Relatio finalis 2015, 70 (AL 292);
Relatio Synodi 2014, 27.41 (AL 293); Relatio finalis 2015, 71 (AL 294).

' A. You, La loi de gradualité: une nouveauté en morale?, Lethielleux, Paris 1991, pp. 19-47.



15

Un’altra cosa, invece, ¢ la «gradualita della legge» per cui si pretende ci siano vari gradi
corrispondenti a diversi tipi di persone, correlativi a diversi luoghi geografici, culture e situazioni.
In questa ipotesi, respinta dal Magistero, non ci sarebbe una unica norma, ma la norma verrebbe
diversificata in vari gradi di adempimento del valore secondo le situazioni

3.5.4. Conflitti di valori e applicazione delle norme

L’indizione dell’Enciclica Humanae vitae di Paolo VI (1968) provoco reazioni contrastanti
soprattutto riguardo alla norma che lega nell’atto coniugale in modo inscindibile il valore
procreativo al valore unitivo della coppia (HV 12). Senza mettere in discussione la norma, diversi
episcopati andarono incontro alle difficolta che alcune (o molte) coppie trovavano nella sua
applicazione, individuando un «conflitto di doveri» tra il dovere di procreare e quello di custodire il
rapporto coniugale attraverso il rapporto sessuale, soprattutto nei casi in cui seguire il metodo della
regolazione naturale delle nascite poneva grosse difficolta al bisogno di incontro nell’intimita
coniugale di qualche coppia42.

La Teologia morale ha presso atto delle difficolta pastorali rilevate dal magistero episco%ale, e
ha assunto nella sua riflessione la problematica con la formula linguistica «conflitto di valori» *, che
dal punto di vista morale rende meglio il suo status quaestionis. Infatti, non sarebbe possibile un
conflitto di doveri perché, se cosi fosse, la persona in quella situazione peccherebbe comunque, non
ci sarebbe via d’uscita. «Conflitto di valori», invece, indica la situazione in cui ci si presentano
almeno due valori che non ¢ possibile attuare contemporaneamente, per cui ¢ la coscienza davanti a
Dio a scegliere il valore prevalente, o piu urgente, quello che capisce sia 1’attuazione che Dio
richiede nella situazione concreta in cui la persona (o la coppia) si trova.

Infatti, il discernimento riguarda pure [/’applicazione delle norme. Possiamo intravedere
nella ragione pratica guidata dalla virtu della prudenza diverse attivita possibili: I’attivita corrente
sarebbe ’applicazione del principio generale al caso concreto attraverso un sillogismo deduttivo;
ma, nell’applicare il Principio generale, la ragione pratica svolge anche e contemporaneamente altre
funzioni plrudenziali4 :

e Prevede le conseguenze: applicare la legge, senza tener conto delle circostanze, sarebbe
un atto di irresponsabilita, e quindi, renderebbe colpevole chi intende adempiere
(irresponsabilmente) la legge. Il «logion» del Vangelo «Il sabato ¢ per 1’'uomo, non
I’uomo per il sabato» (Mc 2, 27), esprime il criterio ultimo di attuazione delle norme,
ciog, il bene della persona umana (VS 13.95) oppure del matrimonio, della famiglia (GS
50). Cosi in Amoris laetitia s’intravede che «le conseguenze o gli effetti di una norma
non necessariamente devono essere sempre gli stessi, e «le conseguenze degli atti
compiuti non sono necessariamente le stesse in tutti i casi» (AL 302; Relatio finalis
2015, 85).

e Valuta la proporzione: soprattutto quando nella stessa azione si producono
contemporaneamente bene e male, per es. in caso di un intervento chirurgico, si
prevedono dei mali che vengono giustif}scati rispetto ai beni che si aspettano. Nel
principio tradizionale del «doppio effetto» , la valutazione della proporzione tra il bene
inteso e il male inflitto, ¢ il momento decisivo di una scelta di per sé compromessa. Si

2 Conviene ricordare che le dichiarazioni degli Episcopati ebbero 1’approvazione della Santa Sede. Cft. L.
Sanorr (a cura di), Humanae vitae e Magistero Episcopale, EDB, Bologna 1969; PH. DELHAYE-J. GROOTAERS-G. THILS,
Pour relire Humanae vitae. Declaration épiscopales du monde entier, Duculot, Glembloux 1970.

# Cosi si esprime ad esempio, Sergio Bastianel nella sua opera: Teologia morale fondamentale, cit., pp. 156-160;
D. ABIGNENTE -S. BASTIANEL, Le vie del bene, cit., pp. 122-129.

4 Cfr. D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL, Le vie del bene, cit., pp. 129-141.

4 L. Rossi, Duplice Effetto (principio del), in DETM, pp. 293-308.



16

deve tener pure presente la distinzione tradizionale tra bene fisico e bene/male morale,
nel senso che nel caso dell’intervento chirurgico, il male inflitto ¢ meramente fisico,
vuol dire non voluto, ma a causa delle circostanze, tollerato. Cosi, la morale dei manuali
distingueva tra 1’impossibilita fisica e morale. La prima riguardava I’impossibilita di
adempiere una norma (mancanza di forza, di salute, ecc.). La seconda, invece,
riguardava la non convenienza per diversi motivi gravi, pur restando fisicamente
possibile, dell’adempimento della norma: perché non giova alla propria salute spirituale,
morale, oppure al bene della persona, del matrimonio, della famiglia, ecc.

e Considera il fine: il fine dell’azione ¢ secondo la virtu della giustizia, il che rientra anche
nella considerazione del bene comune, poiché esso comporta le condizioni per far
raggiungere ad ognuno il proprio bene personale, soprattutto quello dei piu deboli nella
societa.

Diversa ¢ la radicalizzazione di queste funzioni al di fuori della considerazione della
normativita avvertita dall’Enciclica Veritatis splendor al n.75 nella forma di «conseguenzialismoy,
«proporzionalismo» o «teleologismo» ° La proposta ¢ di fare il «bene possibile» (AL 308; EG 44).

4. La coscienza, norma prossima di moralita personale (VS, 60; CCC, 1778-1792)

La Veritatis splendor ribadisce la tradizione teologico-morale in cui la coscienza viene
considerata «norma prossima» della moralita personale. Infatti, per san Tommaso la coscienza si
identifica con I’esercizio della «ratio», quindi, ¢ la capacita umana di individuare le norme di
comportamento. E’ nella coscienza che la legge morale viene riconosciuta (GS, 16). Nell’interiorita
dell’'uomo risiede la sua capacita di moralita, di orientare la propria vita verso il fine ultimo
attraverso 1 fini (mezzi) mediante la virtu della prudenza. Con queste premesse si puo affermare che
la coscienza ¢ norma a se stessa in quanto trova in s¢ i primi principi dell’agire («synderesis»), la
capacita di riconoscere il valore umano e di scegliere la via migliore dell’autocompimento
all’interno di una relazionalita. Ed ¢ in questo senso che si parla di «autonomia» della coscienza,
non in senso di indipendenza da Dio, piuttosto di riconoscimento dell’opera del Dio Creatore e
Redentore nella natura personale dell’uomo, la quale ¢ sempre relazionale’

. . 48
4.1.  Formazione della coscienza

«Siamo chiamati a formare le coscienze, non a pretendere di sostituirle” (AL 37).

La specificita dell’esperienza morale getta luce sulla specificita della formazione morale.
Infatti, si tratta di un’educazione della liberta personale attraverso la consapevolezza della propria
esperienza morale. Quindi, non basta fare conoscere le norme oppure le dottrine, anzitutto occorre
un richiamo alla lettura della propria interiorita in chiave di oggettivita, la quale si trova anzitutto in
sé stessi. Infatti, senza una percezione soggettiva del valore morale non c’¢ oggettivita possibile.
L’apprezzamento del valore, si ¢ gia visto, avviene nella concreta situazione dove i valori si
presentano alla mia scelta personale. Allora, con quale criteri sono tenuto a fare una scelta? La
propria gerarchia di valori ¢ frutto della prassi dei valori stessi, scelti e compresi nella prassi morale,

% «Il primo (consequenzialismo) pretende di ricavare i criteri della giustezza di un determinato agire solo dal
calcolo delle conseguenze che si prevedono derivare dall’esecuzione di una scelta. Il secondo (proporzionalismo),
ponderando tra loro valori e beni perseguiti, si focalizza piuttosto sulla proporzione riconosciuta tra gli effetti buoni e
cattivi, in vista del ‘piu grande bene’ o del ‘minor male’ effettivamente possibili in una situazione particolare».

"1l concetto di autonomia recepito in ambito cristiano, differisce radicalmente sia dal concetto di autonomia
kantiano che dal concetto di autonomia nietzscheano. L’autonomia dell’uomo si fonda sul Dio Creatore che ha messo
nella creatura la sua legge (Rm 1,14-15) e la capacita di riconoscerla. Cfr. VS 40-41. S. BasTIaNEL, Autonomia morale
del credente. Senso e motivazioni di un’attuale tendenza teologica, Morcelliana, Brescia 1980. Amoris laetitia al n. 261,
parlando dell’educazione dei figli fa riferimento alla «coltivazione dell’autentica autonomiay.

8 Cfr. S. BasTIANEL, Per una formazione responsabile, in D. ABIGNENTE-S. BASTIANEL, Sulla formazione morale.
Soggetti e itinerari, 11 pozzo di Giacobbe, Trapani 2013, pp. 7-22. Si confronti con il cap. VII dell’Amoris laetitia sulla
educazione morale dei figli (in modo particolare: AL 259-286)



17

la quale va guidata dalle norme operative e dai modelli di vita. Occorre lo stimolo della propria
capacita di discernimento nell’assumersi responsabilita all’interno di una comunita. Si sono gia
indicati 1 criteri oggettivi di gerarchia e di urgenza, e il privilegio del debole nella scelta del valore
da attuare nella situazione concreta. Quindi, I’insegnamento normativo va collocato al suo giusto
posto, all’interno di una relazionalita intessuta nelle istituzioni umane che custodiscono e
promuovono gli autentici valori umani, tra cui il matrimonio, la Chiesa, la scuola, ecc.

La via della formazione, dunque, sara il dialogo tra le coscienze, nel mutuo rispetto che
rende possibile 1’ascolto e la proposta dei modelli di vita, di stili di vita alternativi ispirati al
Vangelo, e una proposta di valori da capire all’interno di una relazionalita alla quale si ¢ invitati a
partecipare. Il dialogo € uno strumento prezioso di autocomprensione: ¢ possibilita di confronto e di
oggettivazione, di discernimento non soltanto del «da fare» ma anche del «gia fatto», per essere in
grado di trarre frutto dall’esperienza della nostra mentalita e delle scelte di valori che orientano il
nostro agire anche se essa fosse negativa. La Chiesa-istituzione offre delle possibilita di stimolo e
salvaguardia delle potenzialita etiche delle persone.

4.2.  Discernimento e responsabilita personale

Tutta ’esistenza cristiana ¢ allora coinvolta nel rispondere agli appelli che il Signore fa
nella storia personale e comunitaria ai suoi seguaci. La liberta si attua di fronte a qualcuno, in
quanto mediazione etica dell’Assoluto trascendente, reso presente nel volto dell’altro. Il
riconoscimento dell’altro ¢ il cammino di riconoscimento di Dio in quanto Signore della nostra
storia personale e comunitaria (EG 67.179). Ed ¢ in essa che I’essere umano esperisce
I’interpellanza di Dio ed ¢ in essa che ¢ chiamato a rispondere con la sua persona attraverso il suo
agire.



18

4.2.1. La moralita personale come discernimento spirituale

Allora, il discernimento spirituale, in quanto discernimento della persona, ¢ discernimento
morale, poiché alla luce dell’esperienza di Dio declinata in chiave mistica, cerca il «da farsi» sia a
livello di progetto di vita (opzione vitale) che a livello concreto (agire morale). Il legame stretto tra
I’opzione vitale e I’agire concreto si rende nell’atto morale.

Un discernimento spirituale che non avverta la sua incombenza nel campo morale, sarebbe un
approccio spiritualistico avulso dall’impegno nel mondo e nella comunita. Una spiritualita di questo
tipo potrebbe facilmente cadere nella legittimazione dell’autoreferenzialita, dell’intimismo, oppure
del rinchiudersi in una ¢élite che si ritiene superiore al resto del popolo di Dio (cfr. tentazione dello
gnosticismo in EG 94, e denuncia di una spiritualita disincarnata: EG 78, 82, 88, 89, 90, 91, 94,
180, 183, 207, 262).

Un discernimento morale che non si radichi nell’esperienza spirituale, sarebbe un
decisionismo etico senza un orizzonte di senso che dia il criterio di scelta e la motivazione di
attuazione di progetti di vita e di attuazione di valori.

Per cui, il discernimento ¢ una categoria contemporaneamente morale e spirituale, nella sua
unita e distinzione, e proprio per questo viene adoperata sia nella teologia spirituale che nella
teologia morale. Il discernimento ¢ un punto d’incontro tra morale e spiritualita, dove la diversita di
approcci alla stessa realta fa vedere la ricchezza antropologica e teologica della persona chiamata in
Cristo a portare frutti per la vita del mondo (OT 16)49.

4.3.  Discernimento e comunita

A questo punto, la comunita ¢ il luogo della relazionalita ed ¢ il luogo della manifestazione
di Dio nella storia. Nella Bibbia Dio parla anzitutto al popolo, e poi, oppure contemporaneamente,
ai singoli, ma sempre con un riferimento comunitario. L’elezione dei singoli si comprende alla luce
dell’elezione del popolo come popolo dell’alleanza. Ogni vocazione comporta una missione al
servizio della comunita credente e al servizio di Dio.

4.3.1. 1l discernimento cristiano é ecclesiale

Ed ¢ a questo punto che s’inserisce la dimensione ecclesiale del discernimento personale,
che scaturisce da una vocazione e mira a una missione. Perci0, ogni discernimento importante
viene messo a confronto con delle mediazioni ecclesiali: accompagnatore spirituale e autorita
ecclesiale.

L’accompagnatore spirituale ha la funzione di offrire strumenti per poter discernere
I’oggettivita di una concreta scelta morale all’interno di un’esperienza spirituale. Compito
dell’accompagnatore spirituale ¢ aiutare a capire [’autenticita dell’esperienza spirituale e
I’oggettivita del giudizio morale.

L’autorita ecclesiale ha invece il compito di «autorizzare» (nel senso di legittimare) il
risultato di un discernimento che comporta una missione concreta all’interno di una comunita, in
quanto si tratta di un presunto bene per gli altri.

Entrambe le mediazioni, accompagnatore spirituale e autorita ecclesiale, non vanno separate
dalle altre mediazioni comunitarie: il matrimonio e la famiglia, il gruppo di appartenenza, la
comunitd religiosa o parrocchiale, ecc. Ambedue sono al servizio delle altre mediazioni
comunitarie. Ad esempio, se una donna sposata parla con il suo direttore spirituale ma non lo fa

4 Sul rapporto tra teologia morale e teologia spirituale si veda: A. FumacaLLi (a cura di), Teologia morale e
teologia spirituale. Intersezioni e parallelismi. Atti del Seminario Nazionale dell’ ATISM (Brescia 2-5 luglio 2013),
LAS, Roma 2014.



19

con suo marito o i suoi figli, questa mediazione, invece di aiutarla nel compito proprio della sua
vocazione, potrebbe essere un inciampo o un autoinganno. Lo stesso principio vale nel rapporto tra
I’autorita ecclesiale e la vita religiosa, quando la missione assegnata dal vescovo non rispetta il
carisma approvato dalla Chiesa di una comunita religiosa concreta, e quindi puo impedire o
disturbare il vissuto del proprio carisma.

. . . . . 7. 90
4.4. Il discernimento nel matrimonio e nella famiglia

La vocazione al matrimonio ha origine dall’iniziativa divina che si rende presente nel vissuto
concreto delle biografie personali. In tale vissuto, sperimentando 1’alterita e la relazionalita nella
quale il Dio incarnato nella storia umana ci fa capire il suo senso e la sua motivazione, avvengono
gli incontri tra le persone.

La vocazione al matrimonio ¢ la chiamata a vivere I’alleanza tra due persone davanti al Dio
dell’alleanza che si rende presente nella storia umana per condurla a compimento nell’amore. Per
cui, il discernimento dell’amore che nasce e si sviluppa ¢ presente gia dall’inizio del rapporto
coniugale, dal fidanzamento passando per le tappe di crescita e di maturita. Papa Francesco, nel cap.
IV di Amoris laetitia offre dei preziosi criteri su cid0 che significa amare, su come amare e
consolidare un rapporto nella quotidianita della vita coniugale e familiare.

Il discernimento nel matrimonio assume infatti la forma della coniugalita, quindi, ¢ un
discernimento a due che costruisce la «noita» attraverso 1’affrontare insieme le sfide e le
problematiche della vita personale, coniugale e familiare. Percio si rende attraverso il dialogo
permanente tra i coniugi, e richiede dei tempi d’incontro e di confronto reciproco, ma anche di
preghiera e di solitudine davanti al Signore soprattutto nella lettura orante della sua Parola (/ectio
divina).

5. Criteri di discernimento in Amoris laetita: «accompagnare, discernere, integrarey

Superando ’approccio unilateralmente normativo, Amoris laetitia fonda il suo discorso sui
carismi e la vocazione (categorie bibliche), anziché sulle norme per capire la responsabilita
personale e sociale, che sono al loro servizio. Questo vuol dire privilegiare 1’esperienza di fede
cristiana che si traduce in uno stile di vita anziché in norme da adempiere. In questo stile di vita la
prima cosa da discernere ¢ la coerenza con il progetto di vita che corrisponde alla vocazione, la
quale s’inserisce nella sequela di Gesu.

Una nuova domanda che pone Amoris laetitia ¢ cosa fare di fronte al fallimento di un
progetto di vita come il matrimonio, il che potrebbe essere applicato anche al fallimento di un
progetto di vita consacrata nella vita religiosa o nel sacerdozio.

Anzitutto ci sono 1 criteri attinti dallo stesso Vangelo:

Il Vangelo stesso ci richiede di non giudicare e di non condannare (cfr. Mt 7,1; Lc 6,37). (AL 308)

Per cui, «un giudizio negativo su una situazione oggettiva non implica un giudizio
sull’imputabilita o sulla colpevolezza della persona coinvolta» (AL 302).

Qui rientra la chiave di volta del pontificato di Francesco, la misericordia:
[...] la misericordia non ¢ solo 1’agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi sono i suoi veri

figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di misericordia, perché a noi per primi ¢ stata usata
misericordia (MV 9).

% Cfr. M. Cruciani, Gli sposi soggetto di discernimento, in <INTAMS Revue» 22 (2016), pp. 77-81; per la
pratica del discernimento nella coppia: M.G. PranomNo-U. Bovanti, [ colori della carne. Pratica il discernimento nella
vita di coppia, Ancora, Milano 2015.



20

Secondo lo stile di vita ispirato alla misericordia del Padre manifestata in Gesu, Francesco
desidera una Chiesa in uscita, in modo tale che

[...] a tutti, credenti e lontani, possa giungere il balsamo della misericordia come segno del Regno di
Dio gia presente in mezzo a noi (MV 5).

Per cui il criterio principale del discernimento ecclesiale ¢ I’integrazione di tutti come
fratelli, e in modo particolare la pecora perduta:

[...] un discernimento pastorale carico di amore misericordioso, che si dispone sempre a
comprendere, a perdonare, ad accompagnare, a sperare, e soprattutto a integrare (AL 312).
[...] aprire il cuore a quanti vivono nelle piu disparate periferie esistenziali (MV 15) (AL 312).

In modo particolare si rivolge ai pastori, quindi, a tutti coloro che hanno una responsabilita
verso gli altri:

[...] invito i pastori ad ascoltare con affetto e serenita, con il desiderio sincero di entrare nel cuore
del dramma delle persone e di comprendere il loro punto di vista, per aiutarle a vivere meglio ¢ a
riconoscere il loro posto nella Chiesa (AL 312).

Il Papa propone di «assumere la logica della compassione verso le persone fragili e ad
evitare persecuzioni o giudizi troppo duri e impazienti».

Ribadisce particolarmente il primato della carita come risposta all’iniziativa gratuita
dell’amore di Dio (AL 311), che non sara mai perfetta nello stato di viator (in cammino):

Gia San Tommaso d’Aquino riconosceva che qualcuno puo avere la grazia e la carita, ma senza poter
esercitare bene qualcuna delle virtu (Summa Theologiae 1-11, q. 65, a. 3, ad 2; De malo, q. 2, a. 2.)
(AL 309).

La Chiesa in uscita deve «entrare in contatto con l’esistenza concreta degli altri» con «la
forza della tenerezza» (EG 270). Secondo questi criteri si tratta di avviare un discernimento
ecclesiale che va accompagnato dalle mediazioni ecclesiali: accompagnatore spirituale e pastore,
ma che deve coinvolgere anche I’intera comunita cristiana, tenendo presente il motto del Codice del
Diritto Canonico: Salus animarum suprema lex est (la salvezza delle anime ¢ la suprema legge della
Chiesa) (CIC 1752).

Una Chiesa in uscita ¢ una Chiesa del dialogo (sinodale) e di discernimento delle vie da
percorrere con la convinzione che lo Spirito del Fondatore non 1’abbandona mai, non abbandona 1
suoi figli che cercano di vivere in modo possibile la chiamata alla santita (LG cap. V).



